

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

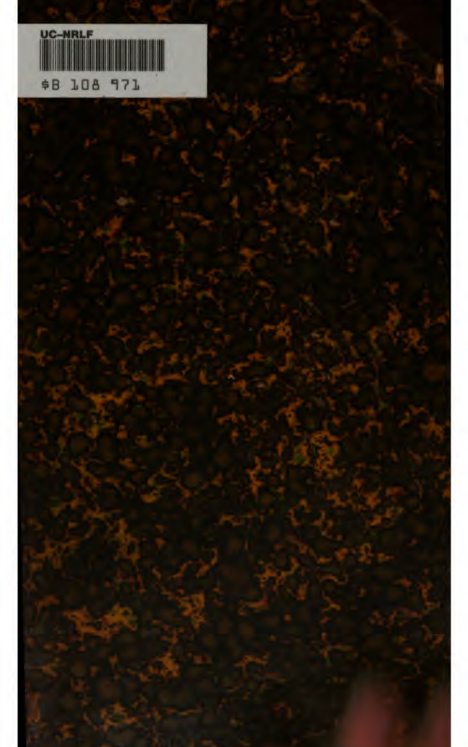
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

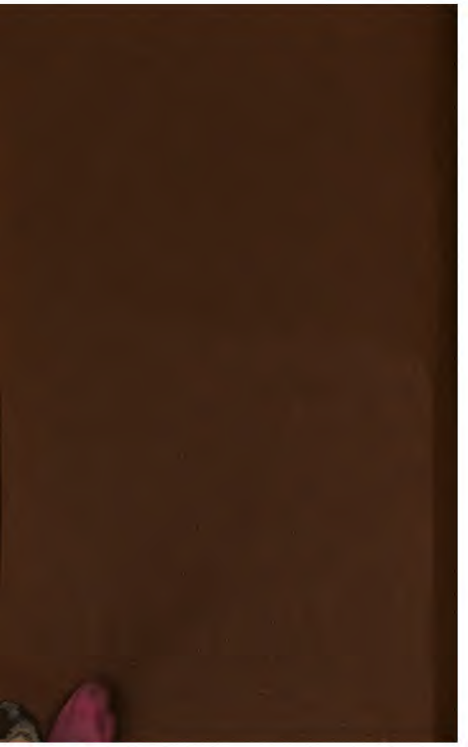
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









# Gregorius von Hazianz,

ber

### Theologe.

Ein

Beitrag zur Rirchen= und Dogmengeschichte bes vierken Jahrhunderts.

nod

Dr. C. Mamann.



Πρᾶξις ἐπίβασις θεωρίας. Greg. Naz.

Zweite Auflage.

**Gotha,** Berlag von Friedrich Andreas Perthes. 1867. innere Thatsache und Gegenstand ber Erfahrung geworben ist. Auch bas ganze Christenthum ift und bleibt uns eine bloße Geschichte, nicht wesentlich verschieben von jeder anderen Geschichte, wenn es nicht in uns in Geist und Leben übergeht, gleichsam in Saft und Blut verwandelt wird.

Darum find auch in ber Wiffenschaft von ben göttlichen Dingen, in ber Theologie von jeber biejenigen bie größten Meifter gewesen und haben bie segensreichsten Wirkungen hervorgebracht, beren reinere Erkenntnig auf einem fraftigen inneren Leben be= rubte, und von benen bas gilt, was Eusebius von Drigenes fagt: "wie fein Wort, fo war auch fein Leben, und wie fein Leben, fo war auch fein Wort." In biefer Begiehung vorzuglich find bie Befferen unter ben alten Rirchenlehrern, bei manchen Unvollfommenheiten, die wir nicht ableugnen wollen, große Theologen; ihre Erfenntnig war praftifch, fie ging aus bem Leben herbor und war wieder auf's Leben gerichtet, fie ftanben mit ibrem gangen Denken, Thun und Streben im Chriftenthum: freilich in einem nicht überall rein und flar aufgefaften Chriften= thum; beghalb foll ihre driftliche Erfenntnig auch feinesweges Maafftab für bie unfrige febn; und eben fo wentg ohne mannich= faltige menschliche Rebler und Unvollfommenheiten: beghalb find wir auch weit entfernt, sie als Borbilber eines vollendet heiligen Wandels zu betrachten — aber erwedende Borbilber können fie uns barin febn, bag fie fich mit ber gangen Rraft ihres Geiftes und mit bem gangen Ernft ihres Willens bem hingaben, mas fie als bas Bochfte und Beiligfte erkannten. Sie weihten bem Chriftenthum ihr Leben, fie opferten ihm ihre Genuffe, fie berfagten fich für baffelbe nicht blog erlaubte Bequemlichkeit, fonbern nicht selten auch bie einfachsten Beburfnisse. Und wenn wir berpflichtet find, jeden Menschen ju achten, ber seiner besten Ueberzeugung bie Freuden, Genuffe und Guter bes Lebens aufzuopfern im Stande ift, wenn wir in biefer Beziehung jeben eblen Bater= landsfreund, jeben Belben alter und neuer Beit freudig ver= ehren - follten wir von biefer Sochachtung etwa bie ausichließen, bie für bie nämlichen unsichtbaren Guter, welche auch uns bie theuersten febn muffen, fo vieles hinopferten, follten wir fie nur barum ausschließen, weil fie biefer Guter in einer anberen Form und auf eine andere Weise theilhaftig zu werben glaubten, als Es ift nicht schwer einzusehen, bag manche Entbehrungen

und Opfer, welche sich jene Männer auslegten, vom Evangelium nicht verlangt werden, auch kostet es keine Mühe, die theoretisch unrichtigen Grundsätze ihrer Handlungsweise in dieser Beziehung nachzuweisen, und erfordert geringe Kunst, sie als Thoren lächer-lich zu machen — aber es ist allerdings nichts Kleines, bei reinerer Erkenntniß in der nämlichen Grundgesinnung zu handeln, welche sie beseelte.

So manche Rebler eines Drigenes, Chrusoftomus, Theoboret, Auguftin (auch nach feiner Bekehrung) fowohl im Theoretischen, als im Praktischen, liegen klar und offen ba, und sollen bon ber redlichen Gefdichte weber verhehlt noch übertuncht werben; aber eben fo wenig foll bie unbefangene Geschichte bas reinere Eble und Große, welches ju erforschen und mitzutheilen ja boch überall erfreulicher und fruchtbarer ift, 1) überseben und in ben Schatten ftellen, fie foll vielmehr biefen Mannern bie Berechtigfeit widerfahren laffen, welche fie einem Raifer Julian mit Recht nicht berfagt - bann wird es fich immer zeigen, bag biefe Rirchenlehrer Menschen waren, beren Erkenntnig und Leben eben fo wenig fehlerfrei war, als es bie Erkenntnig und bas Leben auch bes vortrefflichsten Theologen, Philosophen und Geschichtsforschers unserer Tage ift, beffen ungeachtet aber auch Manner, bie im Berhältnig ju ihrer Zeit eben sowohl unsere Sochachtung verbienen, als jeder redlich ftrebenbe, geistig fraftige und fromm gefinnte Mann eines anderen Sahrhunderts.

Mit dieser historischen Redlichkeit und Unbefangenheit habe ich das Leben und die theologische Denkart eines der merkwürdigsten und einflußreichsten Kirchenlehrer des vierten Jahr-hunderts, des Gregorius von Razianz darzustellen versucht. Es war dabei meine Hauptabsicht, diesen Mann so zu schildern, wie er war, ein lebendiges und wahres Abbild seines Inneren zu geben, aus den edlen und schönen, so wie aus den minder ansprechenden Zügen seines Wesens, die uns noch historisch erkennbar sind, sein geistiges Porträt zusammenzusezen. Die wesentlichen Ersordernisse einer solchen geistigen Abbildung sind Wahrsheit und Leben. Nach Wahrheit der Schilderung redlich gestrebt

<sup>1)</sup> Wie es auch Joh. Aug. Ernesti mit Beziehung auf Origenes und andere Kirchenlehrer als das Eblere bezeichnet: in viris egregiis bona potius quaerere atque laudare, quam mala indagare et reprehendere.

au baben, barf ich mir felbft bezeugen; ich wollte nichts verbeden und nichts falich bervorbeben, weber vericonern, noch berabfegen, feinem vorgefagten philosophischen ober bogmatischen Spfteme bienen 1) und feine Partheiabsicht erreichen, ich wollte nicht Gefdicte machen, fonbern borerft einzig und allein reine biftorifche Wahrheit fuchen und wie ich fie fand, treu barftellen; wobei es sich jedoch von felbst versteht, bag ber Theologe, auch wenn er als Siftorifer nicht burch bie Brille eines bestimmten Shitems fieht, bennoch bas hiftorisch gegebene bon einem religiofen Standpunct aus betrachtet und mit religiöfem Ginn auffaft. Db aber Leben in ber Darftellung feb, barüber muß ich bon anbern ein billiges Urtheil erwarten, bon folden nämlich, bie erwägen, bag biefes eine Sache theils bes angeborenen Talentes, welches fein Mensch fich geben und ber beste Wille nicht erseben fann, theils bes Tactes und ber hiftorischen Runft ift, welche nur burch langere Uebung erworben wird. Ich wünfchte borgug= lich ein lesbares, nügliches, und über ben Mann, bon welchem gehandelt wird, fo grundlich wie möglich unterrichtendes Buch gu ichreiben, und infofern, glaube ich, wird meine Arbeit auch bem biftorifden Forider brauchbar und bemjenigen erwünscht febn. ber mit größerer Meifterschaft bie gegebenen Materialien verar= beitet. Bei ber eben ausgesprochenen Abficht fonnte ich es nicht vermeiben, auch manches minder Intereffante aufzunehmen, weil ich bie Biographie Gregors in einer gewiffen Bollständigkeit geben wollte. Es blieb mir bie boppelte Wahl, entweber allein bas Bebeutenbe und allgemein Wichtige hervorzuheben und bie Bollftanbigfeit aufzuopfern, ober biefe bis ju einem gewiffen Grab ju erftreben, aber bann auch minber angiebenbe Gingelnbeiten aufgunehmen. Im erfteren Fall hatte ich vielleicht ein angenebmeres Buch geliefert, aber ich hatte mich bamit auch berpflichtet, ben Forberungen ber hiftorischen Runft in Begiebung auf bie ftrengfte Wahl zu genügen; und ba ich bies nicht übernehmen wollte, fo entichlog ich mid jum letteren um fo lieber, ba ich burch eine gewiffe Bollftanbigfeit meine Schrift auch für

<sup>1)</sup> Eben barum war ich auch bei ber Entwickelung ber Lehrmeinungen Gregors mit Kritit sehr sparfam. Ich hielt es für Pflicht, seine lleberzungungen, nicht bie meinigen zu geben; boch habe ich es auch nicht ängstlich vermieben, meine Ansicht an manchen Stellen burchschimmern zu lassen, ohne sie aber in die historische Darftellung selbst einzumischen.

biejenigen brauchbarer machen konnte, welche fich berufsmäßig mit bem Studium ber Rirchenbater beschäftigen.

Dag meine Schrift aus ben Quellen 1) geschöpft fen, wirb ieber Urtheilsfähige feben; bag ich aber babei bie Arbeiten biftorifder Sammler und Forfcher nicht überfah, berfteht fich bon felbft; auch wenn ich fie nicht überall namentlich anführe, wo ich. feb es in Uebereinstimmung ober in Biberfpruch, auf fie Rudficht nahm, weil ich bie Citate nicht zu häufen wunschte. Benutt habe ich, nachbem ich mir die Sache vorber unbefangen aus ben Quellen entwidelt hatte, hauptsächlich Tillemonts, 2) Le Clercs,3) Schrödhe, 4) Baronius, 5) Clemencete 6) Lebensbeschreibungen Gregors. Die vollständigften Materialien liefert ohne Zweifel Tillemont, aber er ift überreich, bor ber Maffe ber Einzeln= beiten verschwindet bei ihm der Totaleindruck, und seine übrigens reine und ungeheuchelte Frommigfeit läßt ihn nicht immer bie erforberliche Kritik üben. Kritischer allerdings und freimuthiger ift Le Clerc, aber auch weniger genau und treu im Einzelnen. weniger befliffen, auch bas Beffere in ber entstellenben Form ber Reit anzuerkennen und aus berfelben herborzuheben, ju migtrauisch und arawöhnisch, wenn Tillemont ju vertrauensvoll und gläubig

<sup>1)</sup> Hierbei muß ich bemerken, daß ich die Schriften Gregors nach der schönen, aber leider unvollendeten Benedictiner-Ausgade citirt dabe, so weit diese reicht. Sie umsaßt aber nur die Reden. Der lateinische Titel ist: S. Patris nostri Gregorii Theologi Opera omnia, quae extant — opera et studio Monachorum ordinis S. Benedicti e congregatione S. Mauri. Tom. I. Paris, sumt, viduae Desaint. 1778. Der Hauptberausgeber ist Elementet. Möchte er irgendwo und irgendwann einmas einen Nachsolger sinden, der dieses schöne Bert vollendete. Was don den Schristen Gregors in dieser Ausgade nicht enthalten ist, das ist gewöhnlich, jedoch in der Regel mit ausdrücklicher Bemerkung, nach solgender Ausgade cititt: S. Gregorii Naz. Theologi Opera. Iac. Billius Prunaeus cum Mss. regiis contulit, emendavit etc. aucta est haec editio aliquammultis ejusdem Gregorii epistolis nunquam antea editis ex interpr. F. Morelli, Lips. sumt. Weidmanni 1690. Siehe über das Literarische bieser und anderer Ausgaden Fabric. Biblioth. Graecs. Vol. VIII. p. 398. seqq. ed. Harl.

<sup>2)</sup> Memoires pour servir à l'hist, eccles, tom. IX. p. 305-560. 692-731.

<sup>3)</sup> Bibliothèque universelle. tom. XVIII. p. 1. seqq.

<sup>4)</sup> Chrifiliche Rirchengeschichte. Th. 13. S. 275-466.

<sup>. 5)</sup> Acta Sanctorum. Maii. tom. II. p. 373-482.

<sup>6)</sup> Bor ber oben angeführten maurinischen Ausgabe seiner Werke. Es ift nicht meine Absicht, hier alle Lebensbeschreibungen Gregors zu verzeichnen. Man sehe barüber Fabric. Biblioth. Gr. Vol. VIII. p. 383—387. u. Schröch's R. Gesch. Th. 13. p. 461.

ist. Besonnen, unpartheisch und gründlich, wie überall, so auch hier, ist Schröck, aber er giebt (wie es bei dem Umfang seines Werks nicht anders möglich war) wenig Eigenthümliches, und hat boch auch die von Tillemont schon angehäuften Materialien nicht genug verarbeitet. Nicht so gelehrt und noch weniger unbefangen, als die Biographie von Tillemont, ist die, welche sich von Baronius in den Actis Sanctorum findet; allein sie zeugt doch auch von vieler Belesenheit in den Schriften Gregors. Sehen dieß versteht sich in noch höherem Grad von den biographischen Notizen, welche der Benedictinerausgabe der Werke Gregors vorangestellt sind; sie enthalten sehr brauchbare Untersuchungen, aber sie bilden kein Ganzes. Sine sehr weitläuftige Biographie des Gregorius und Basilius von Hermant 1) konnte ich nicht benutzen.

Diese kritischen Bemerkungen über meine Vorgänger will ich nun keineswegs in dem Sinne gemacht haben, als ob ich die Fehler derselben vermieden, und ihre Vorzüge in meiner Schrift verzeinigt hätte; es ist überall leichter, Fehler einzusehen, als es besser zu machen; und ich bin mir vieler Mängel meiner Arbeit gar wohl bewußt. Dessen ungeachtet hoffe ich für dieselbe von wohlgesinnten und unpartheiischen Männern eine freundliche Aufznahme; aber ich wünsche auch eben so sehr ein unumwundenes und, wo es nöthig ist, gerecht und billig tadelndes Urtheil, und werde dasselbe zu ehren wissen.

Den Gelehrten, die mich mit Büchern und freundschaftlichem Rath unterftügt haben und die ich hier nicht alle aufzählen kann, fage ich meinen herzlichsten Dank.

1

Bum Schluß biefer, vielleicht schon zu langen Vorrebe, erlaube ich mir noch folgende Bemerkung: Die Lehre, für welche Gregor seine ganze Kraft ausbot, erscheint einem großen Theil unserer Zeitgenossen minder wichtig und einigen selbst verwerslich; allein auch diejenigen, welche hierin theoretisch anders denken, als Gregor, müssen die Kraft, den Muth und die ausopfernde Thätigkeit anerkennen, womit er für seine Ueberzeugung kämpste, und die, welche keine feste Ueberzeugung haben, für welche sie etwas ausopfern können, mögen den Mann glücklich preisen, der eine solche hatte. Allen aber, wie sie auch dogmatisch gesinnt

<sup>1)</sup> La Vie de S. Basile le Grand et celle de S. Gregoire de Nazianze, par Godefr. Hermant. — à Paris, 1679. In zwei starten Quartanten.

febn mogen, muß Gregor ehrwurdig febn, als warmer Freund bes thatigen Chriftenthums; benn obwohl für eine Lehre, bie freilich nicht praktifch fruchtbar febn kann, ftreitenb, mar es bod jugleich fein hauptbeftreben, feine Buhörer bom blogen Theoreti= firen und unzeitigen Disputiren in Religionssachen abzulenten und überall auf That und Leben als bas allein mahrhaft Befeli= gende, und die nothwendige Vorstufe ber lebendigen Erkenntniß hinzuweisen. Bon biefer Seite ift gewiß bie Betrachtung folder Männer, wie bes Gregorius von Naziang, bes Chrysoftomus und anderer ähnlichgefinnter auch für unfere Beit wohlthätig, weil fie bon einem lebendigen Geifte bes praftischen Chriftenthums befeelt Denn eben bas thätige Chriftenthum, welches in jener bon ber Partheimuth bogmatischer Rämpfe gerrütteten Beit bas erhaltenbe und reinigenbe Salz war, ift auch für unfere bogmatisch leiber! so gersplitterte Rirche ein binbenbes und erhaltenbes Element, und follte bie Stanbarte febn, um welche fich alle, benen es um bas Chriftenthum Ernft ift, trot mancher Dentverschiebenheiten wieber fanben, weil es boch am Enbe in ber Beilsanftalt bes Chriftenthums bas Wefentliche ift und bleibt, baß unser Wille geheiligt werbe. Richt als ob ich bie Moral im Chriftenthume fur bas einzig Wichtige hielte, benn bie Sittenlebre, die bas Chriftenthum giebt, ift untrennbar mit einer festen Grundlage religiöfer Ueberzeugung verbunden, und wahrhaft drift= liche Seiligung ift ohne bie Ginwirkung ber eigenthumlichen Seils= wahrheiten bes Chriftenthums nicht benkbar; aber bie praktische Seite bes Chriftenthums bietet boch noch die meiften Bereinigungs= puncte für die getrennten theologischen Partheien unserer Zeit bar. Und biefe Bereinigungspuncte follte man boch auch hervorheben, statt burch stets wieberholtes Aussprechen bes Trennenben bie Gegenfate ju icharfen. Damit man mich aber nicht migberftebe, foliege ich mit folgendem offenen Bekenntnig und herzlichen Bunfch : Möge es berjenigen Theologie nie an Freunden fehlen, — und bas wird und fann es auch nicht - welche bas reine biblische Chriftenthum ohne ab und ju ju thun, treu und lebenbig aufaufassen ftrebt, ebensowohl in feiner historischen Wirklichkeit, als in seiner erhabenen Geistigkeit, ebensowohl in feiner Tiefe, als in feiner Rlarbeit. Einfalt und praftischen Wirkungefraft; ber= jenigen Theologie, welche bas Christenthum und die Religion überhaupt nicht einseitig als eine Sache bes blogen Berftanbes und der Speculation ober auch bes bloßen Gefühls, sondern als eine Sache des ganzen inneren Menschen im harmonischen Zusammen-wirken seines Denkens, Fühlens und Wollens behandelt; welche philosophische Bildung mit historischer Gelehrsamkeit, Ehrsurcht vor dem Heiligen und ungeheuchelte Liebe zum Christenthume und seinem göttlichen Stifter mit unbefangenem Sinne für freie wissenschaftliche Forschung zu verbinden sucht. Diese Theologie, diese freie christliche Wissenschaft, mir anzueignen, und für dieselbe in jedem Kreise, den mir die Vorsehung anweist, nach Kräften wirksam zu sehn, betrachte ich als die höchste Ausgabe und als das dankenswertheste Glück meines Lebens.

Beibelberg, ben 28. Muguft 1825.

C. Ulmann.

### Nebersicht des Inhalts.

| Origina Bumbanders. Septer on Oschorums                                                                  | Geite              |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|--|
| Einleitung                                                                                               | 1—7                |  |
| Erfter Abichnitt. Jugenbgefdichte                                                                        | 828                |  |
| 3 weiter Abichnitt. Gregore Leben in Cappadocien, theils                                                 |                    |  |
| in ber Ginfamteit, theils in öffentlichen Rirchengeschaften                                              | 29-105             |  |
| Dritter Abichnitt. Gregors Birtfamteit in Conftantinopel .                                               | 106-180            |  |
| Bierter Abidnitt. Gregors Leben in ber Burlidgezogenheit                                                 |                    |  |
| - bis zu seinem Tobe                                                                                     | 181 - 206          |  |
| Zweiter Haupttheil. Dogmatische Ueberzeugunge                                                            | n                  |  |
| bes Gregorius.                                                                                           |                    |  |
| Einleitung                                                                                               | 209-218            |  |
| Erfter Abiconitt. Theologie                                                                              | 219-275            |  |
| I. Lehre bon Gott im Allgemeinen, und Rampf bes Grego-                                                   |                    |  |
| rius wiber ben Eunomins und beffen Anhänger                                                              | <b>2</b> 19—232    |  |
| II. Trinitätslehre A. Allgemeine Trinitätslehre                                                          | 232—275            |  |
| A. Allgemeine Trinitätslehre                                                                             | 237—248            |  |
| B. Einzelne Supoftasen ber Trinität                                                                      | 249—275<br>249—251 |  |
|                                                                                                          | 251—263            |  |
| 3. Bom beil, Beift. Bestreitung ber Macebonianer .                                                       | 263 - 275          |  |
| 3meiter Abichnitt. Chriftologie. Lehre bom Berhaltnig bes                                                |                    |  |
| Göttlichen und Menschlichen in Chrifto und Befampfung ber                                                |                    |  |
| Apollinaristen                                                                                           | <b>276—288</b>     |  |
| Dritter Abschnitt. Anthropologie und Soteriologie                                                        | 289-340            |  |
| I. Ueber bie physische und sittliche Beschaffenheit ber mensch-                                          |                    |  |
| lichen Ratur .<br>1. Urfprung ber Seele. Göttliches Chenbilb im Menichen                                 | 289-313            |  |
| 1. Uriprung der Geele. Gottliches Edenbild im Wenichen 2. Zusammengesetzte Natur des Menschen und daraus | 289—291            |  |
| hervorgehender Rampf                                                                                     | 291-294            |  |
|                                                                                                          | 294-298            |  |
| 3. Erbfünbe                                                                                              | 299-303            |  |
| 5. Onade                                                                                                 | 303-305            |  |
| 6. Prädestination                                                                                        | 305306             |  |
| 7. Berhaltnif ber Ueberzengungen Gregore gur augufti-                                                    | 306313             |  |
| nischen Lehre                                                                                            |                    |  |
| Ullmann, Gregorius von Razianz.                                                                          | 1                  |  |

### Uebersicht bes Inhalts.

|                                                            | - Cite                   |
|------------------------------------------------------------|--------------------------|
| II. Soteriologie. Lehre von ber Erlösung burch Chriftum .  | 313-319                  |
| III. Bon ben firchlichen Beilemitteln                      | 320 - 340                |
| 1. Taufe. Beftreitung falfcher Borftellungen und Dig-      |                          |
| bräuche bes vierten Jahrhunderts                           | 320 336                  |
| a. Namen und Wirtungen ber Taufe                           | 320 - 322                |
| b. Nothwendigkeit ber Taufe                                | 323-324                  |
| c. Gefinnung und Lebenswandel vor, bei und nach            | 020                      |
| ber Taufe                                                  | <b>324</b> 325           |
| d. Ueber bas Berichieben ber Taufe, Rinbertaufe 2c.        |                          |
| e. Rünftiges Schidsal ber Nichtgetauften                   | <b>332</b> —334          |
| f. Buffe. Bestreitung novatianischer Barte                 | <b>334</b> — <b>3</b> 36 |
| 2. Abendmabl                                               | 336-340                  |
|                                                            |                          |
| Bierter Abschnitt. Kosmologie. Bneumatologie. Eschatologie |                          |
| I. Belticopfung und Belterhaltung                          | 341-344                  |
| II Sobere Beifter                                          | 344-349                  |
| 1, Engel                                                   | 344-347                  |
|                                                            | <b>347—349</b>           |
| III. Bon ben letten Dingen                                 | 349 - 352                |
| 1, Unfterblichkeit und ewige Seligfeit                     | <b>349—35</b> 0          |
| 2. Strafe ber Gottlosen. Dauer berselben. Reinigungs-      |                          |
| feuer                                                      | 351-352                  |
| Waitanan                                                   |                          |
| Beilagen.                                                  |                          |
| I. Forberungen Gregors an ben Theologen überhaupt und an   |                          |
| ben prattifchen Beiftlichen insbesonbere                   | 355 - 371                |
| II. Gregor ale Bibelausleger                               | 371-376                  |
| III. Gregors Urtheil liber bie beibnischen Religionen      | 376-381                  |
| IV. leber bas Geburtsjahr und ben Geburtsort Gregors       | 382-388                  |
| V. leber bie Secte ber Sppfiftarier                        | 388395                   |
| Rufage                                                     | 395                      |
| OMINGE                                                     | บฮัย                     |

## Leben

bes

Gregorius von Nazianz.

.

.



Leben des Gregorius von Mazianz.

### Ginleitenbe Bemerkungen.

Das Chriftenthum, ber leuchtenbe Mittelpunkt ber Beltgeschichte, mit welchem bie alte Beit fich schließt und eine neue beginnt, war in ben Entwidelungsgang ber Menschheit einge= treten, als feine Erscheinung bochftens geiftiges und fittliches Bedürfniß geworben war, und hatte in ber Beit, in bie wir uns bei ben nachfolgenden Betrachtungen junächft berfeten, icon feit beinahe brei Sahrhunderten ftill aber unermeglich folgenreich gewirft. Die bem Gangelband einer carimoniellen Gefeteereligion entwachsene, gur Erhebung über Naturdienft und Schonheitsbergötterung herangereifte Menschheit hatte in biefer Religion bes Beiftes und ber Sittlichkeit ein neues Leben gewonnen, und wenn gleich bas Jubenthum noch fein mubes Dafen fortidleppte und bas Beibenthum noch wie ein ungeheurer in bas romifche Weltreich eingefugter Rolog baftand, fo waren boch beibe innerlich fcon fo gut wie bernichtet burch jenes einfache, aber in feinen Birfungen bas gange Menschengeschlecht umfaffenbe Bort, welches Jefus zu bem samaritischen Beibe am Brunnen Jakobs fprach: Bott ift ein Beift, und bie ihn anbeten, muffen ihn im Beift und in ber Wahrheit anbeten. Als Religion bes Glaubens gab bas Chriftenthum bem bon feinen Gunben niebergebeugten an feiner Erhebung verzweifelnben Menfchen Muth und Freudiafeit eines neuen befferen Lebens, als Religion ber Liebe verband es ihn auf die reinfte Beise mit Gott, als feinem Bater und mit allen Menschen, als Gliebern einer großen Familie, als Religion ber hoffnung öffnete es ihm bie Pforten ber Emigfeit und führte ihn in ein Gottesreich ein, welches zwei Welten umfclieft. Rein Unterschied bes Standes follte jest mehr einen Unterschied in ber Theilnahme an religiösen Gutern begrunden; Die Gottheit war aus bem Dunkel ber Tempel, ber priefterlichen und philosophischen Mosterien hervorgetreten in ben lichten Tag allgemeiner Erfenntnig, die tiefften Wahrheiten wurden in dem ichlichteften Gewand allem Bolf bon ben Dadern gebrebigt, und an allen Seegnungen

bes reineren Glaubens follte ber geringfte Sclave bollfommen auf bieselbe Weise Theil nehmen, wie ber Herrscher auf bem Throne. Auch fein Bolf sollte bor bem andern begunftigt febn, weil Gott in Geift und Wahrheit angebetet werden konnte, wo ein Menschengeift bentt und ein menschliches Berg fich regt, und weil ber einfache Glaube ber Chriften, ber in Liebe thatig ift, im Rorben eben fo gut geubt werben tann wie im Guben und bon feiner Bolfesitte und Berfaffung abbangig ift. 3m Chriften= thum ift nichts Rationales, Beschränkenbes, es ift bie Religion ber Bolfer, ber Menschheit, seinem geiftigen Grundcharafter nach geeignet alle Nationen trop jeder äußerlichen Trennung, zu einem aronen geistigen Bunbe ju vereinigen. Aber fowohl für alle Bölfer bestimmt, follte biefer Glaube boch nur burch ben freien Trieb bes Geiftes und burch reine Ueberzeugung verbreitet werben. und wenn auch langfam und erft nach Sahrtaufenden, fo boch befto ficherer auf biefem gotteswürdigen Wege bie Welt befiegen. Der Glaube, ber auf ber Spite bes Schwertes rubt, finft mit bem Schwerte (fo bag ber Belam gerfallen muß, wenn feine Befenner aufhören friegerisch zu fenn), aber ber Glaube, ber auf ben Beift gefaet ift, fteigt mit ber allgemeinen Entwidelung bes Geiftes. Wie ber Sauerteig allmählig und ohne außeres Ruthun bie Maffe burchbringt, wie bas Senfforn langfam gber vermoge eingeborener Rraft ju feiner vollen Größe beranwächft, fo liegt es in ber Ratur bes Chriftenthums, bie Menfcheit allmählig läuternb, ftarfenb, befruchtenb ju burchbringen, und aus bem einwohnenben geiftigen Bilbungstriebe heraus ohne ben Gingriff außerer Macht, ber bas innere Leben mehr bemmt als forbert. ju bem göttlichen Baume berangureifen, beffen Früchte und friedlichen Schatten bie Bolter genießen follen. Weit entfernt, bie Sulfe ber außeren Dacht für fich in Unfpruch ju nehmen, trat bas Chriftenthum vielmehr anfänglich im Rampfe mit berfelben auf und bewährte gerabe hierin bie gange Rraft bes Glaubens. ber bie Welt überwindet. Der bon ftoischem Gleichmuth, wie bon weichlicher Nachgiebigkeit gleichweit entfernte fanfte gottvertrauende Berviemus ber erften Chriften ftellte fich zuberfichtlich ber unge= beuren Macht bes romischen Reiches entgegen, und in bem Druck und Rampf, in ber Entbehrung und Berleugnung entwickelten fich alle Tugenben bes driftlichen Sinnes. Aber mit bem Beginn bes vierten Sahrhunderts ftieg bas Chriftenthum auf ben romifchen Thron, die fampfende Gemeinde ber Glaubigen wurde eine berridende Rirche, - und eben bamit ging, ach! fo vieles von ihrer Bugenbiconheit und Unichuld verloren. Die Borfehung hatte auch biefen außeren Sieg angeordnet, und fie hatte, wie wir nicht

anders glauben konnen, auch hier ihre auf die Erziehung bes aangen menschlichen Geschlechtes fich beziehenden Absichten; aber wir muffen beffen ungeachtet bedauern, daß bermöge menschlicher Schwachheit biefer öffentliche Triumbh bes Chriftenthums ber Grund fo mannichfaltigen inneren Berfalls feiner Betenner wurde. bes Rampfes trat jest Rube ein, und bie lebendige Begeisterung erkaltete in Bielen; ftatt bes Druckes erfuhren bie Chriften Begunftigung, und fie wurden aus Verfolgten Verfolger. bem Bekenntnig Chrifti war nicht Schmach und Entbehrung mehr, aber es war damit oft Ehre und Bortheil verbunden, und eben bieß reitte eine Ungahl von Menschen, beren Sinn von bem uneigennütigen, felbitverleugnenben Geifte bes Evangeliums am weitesten entfernt war, in die Rirche einzutreten. Eben baburch wurde auch die innige Berbindung ber Chriften lofer, ihre Bruberliebe falter und unthätiger, ber Gifer für alles, mas bas driftliche Gemeinwesen betraf, geringer. Die Befenner bes Cbangeliums, bie fich fonft burch bie bochfte Ginfachheit bes Lebens und burch bie Fabigteit, allen Genuffen und vielen Bedürfniffen freudig zu entsagen ausgezeichnet hatten, wurden jest eben fo genußsüchtig und üppig, wie die Beiben, die fie barum getadelt hatten. "Wir, fagt ber Schriftsteller, beffen Leben ich beschreiben will, bon ben Chriften seiner Beit 1), wir ruben glangend auf boben und herrlichen Polftern, auf ben ausgesuchteften Deden, bie man taum berühren barf, und werben ichon ärgerlich, wenn wir nur die Stimme eines flebenben Armen boren; unfer Zimmer muß von Blumen und zwar von feltenen buften, unfer Tifch von ben wohlriechendsten und fostbarften Salben überfliegen, bamit wir bollenbs recht weibisch werben. Sclaven muffen bereit fteben fcongeschmudt und in Ordnung, mit wallendem maddenartigen haare, im Geficht aber recht glatt geschoren, und überhaupt mehr geschmudt als lufternen Augen gut ift; bie einen, um, eben fo gierlich als fest, Becher mit ben äußersten Kingerspiten ju halten, bie andern, um mit aller Geschicklichkeit über bas haupt frifche Luft jugufacheln. Unfer Tifch muß fich biegen unter ber Laft ber Gerichte, indem alle Reiche ber Natur, Luft, Baffer und Erbe, reichliche Beiträge liefern und es muß fast fein Blag febn für bie Runftstude ber Roche und Bader . . Der Arme ift qu= frieden mit Waffer; wir aber fullen unsere Becher mit Bein bis gur Trunkenheit, ja Unmäßigere bis über bie Trunkenheit hinaus: ben einen Wein berschmähen wir, ben anbern erklaren wir als wohlbuftend für vortrefflich, über einen britten ftellen wir philo-

<sup>1)</sup> Orat. XIV. 17. p. 268.

sophische Betrachtungen an; ja wir achten es für Schaben, wenn nicht zu bem inländischen Wein auch noch ein fremder, gleichsam

als Könia, hinzukommt."

Der weltliche Sinn, ber fich aller Claffen ber Chriften mehr und mehr bemächtigte, offenbarte fich besonders in benen, bie an ber Spite bes driftlichen Gemeinwefens ftanben, in ben Geift= lichen. Sie, bie vorher, als Baupter ber Christenparthei gang befonbers bem Sag und ber Berfolgung ausgesett gewesen waren, wurben jest auch borguglich Gegenstände bes Schutes und ber Gunft ber Mächtigen, aber eben bamit auch jum Theil Werfzeuge für bie Blane ber Mächtigen. Gie erhielten jest Frepheiten und Borrechte im Staat, fie bekamen Mittel in bie hand, bie Rirche und fich felbst zu bereichern, sie gelangten zu politischem Einfluß, fie murben angesehene und gewichtvolle Manner am Sofe. aber eben bamit verloren fo Biele bas Gine Befentliche aus bem Muge, treue und ichlichte Berfündiger einer einfachen Seilslehre, fittliche Borbilber, rathende und helfende Bater ber ihnen anvertrauten Gemeinde zu febn. Die Berfolgung und ber Drud waren, wie für die Chriften überhaupt, fo befonders für die Geiftlichen eine Reuerprobe und Läuterungefdule gemefen; weltlich gefinnte Menschen wurden baburch abgeschrecht, Lohnbiener fielen in ber Beit ber Roth ab , und es blieb nur eine Mehrzahl bem Gemeinwohl aus reiner Liebe und mit Aufopferung bienenber Manner übrig. Jest aber war es möglich, gerabe in ber geiftlichen Laufbabn - auch ohne besondere- Geistesanstrengung und grundliche wiffenschaftliche Borbildung - fein außeres Glud zu machen, und fo wurden bie, welche ihrer Gefinnung nach am wenigsten ju frommen Wahrheitslehrern und Seelforgern fich eigneten, burch bie glanzenden Bisthumer am meiften angezogen. Und felbft unter bie befferen Geiftlichen, bie nicht von gemeinem Gigennut geleitet wurden, hatte fich, bermöge ihrer neuen Stellung, eine faliche Sucht ju gefallen und ju glangen eingeschlichen. Es war jest nicht mehr eine kleinere innig befreundete Bemeinschaft bon Brubern, unter benen ber Beiftliche wie ein Bater lehrend, ermabnend und ftrafend auftrat, und rein bie Sache ins Muge faffend, fo fprach, wie es ihm eben ums Berg mar, fonbern es war eine große, gemischte, burch mannichfaltigen Ohrenschmaus verwöhnte Berfammlung, bor ber er als Redner erscheinen follte, und bie minder belehrt und geftärtt, als angenehm unterhalten und burch Schönheit und Schwung ber Rebe hingeriffen febn wollte. Die Geiftlichen, größtentheils in Rhetorenschulen gebilbet, wurden Brunfredner, die Kangel wurde eine Buhne, und diefelbe Beifallsbezeugung begleitete ben Schaufpieler auf heiliger Stätte,

wie ben auf bem Theater. Auf Gemeinden in großen Stäbten, wie in Constantinopel, Antiochien, Alexandrien konnte im Allgemeinen nur durch das Mittel glänzender Form gewirkt werden, und selbst Männer, benen es um die Sache der treueste Ernst war, mußten sich mancher Künsteleien bedienen und von echter christlicher Sinfalt sich entfernen, wenn sie nicht Wichtigeres aufopfern wollten. Auch der Cultus wurde eben deshalb reicher und schimmernder. Da der Geist gewichen war, suchte man mit Formen nachzuhelsen, Cärimonien, welche die Phantasie ansprachen, sollten die Innigkeit des christlichen Gefühls ersehen, und als es an heiligen Handlungen im Leben zu gebrechen ansing, versetzte man besto mehrere in die Kirche.

Hiermit solk nun nicht gesagt sehn, daß die drei ersten Jahrhunderte unbedingt zu loben wären, und daß mit dem vierten überall nur Berderhniß in die Rirche hereinbräche. Schon unter den Aposteln war ein Judas, und von der frühesten Zeit an saßen viele Unwürdige in den Bersammlungen der Christen, auch waren viele Keime des künftigen Berderbens schon in den ersten Jahrhunderten gelegt. Und auf der andern Seite gab es im vierten Jahrhundert die trefflichsten christlichen Männer, die edelsten christlichen Familien, wie es in keiner Zeit und unter keiner Form dem ewigen Evangelium an wahren Bekennern und der unsichtbaren Kirche an Mitgliedern gesehlt hat. Wir sprechen hier nur von dem Mehr und Minder und von dem vorherrschenden Geiste der früheren und späteren Zeit.

Ein anderes Uebel biefer fpateren Beit zeigt fich uns, wenn wir bas Christenthum bon einer andern Seite betrachten. Es gebort nämlich zu ben göttlichen Borgugen bes Chriftenthums, baß es, obwohl die Selbstsucht in jedem Individuum bis in ihre lette Burgel befämpfend, boch feineswegs bie geiftige Gigenthum= lichfeit vernichtet, fondern vielmehr biefelbe in freier Entwickelung verklärt und beiligt. Go ift es ohne fein Befen gu verleugnen Allen Alles geworben, um Alle ju gewinnen, und hat einen unendlichen Reichthum geiftiger Erscheinungen in seinem Schoofe erzeugt. Diefe allumfaffende Milbe bemahrte bas Chriftenthum bon Unbeginn. Schon im apostolischen Zeitalter feben wir bie Grundformen ber verschiedenen Geiftesrichtungen innerhalb ber driftlichen Gemeinschaft neben einander bestehen; ein Beift befeelte bie Apostel; aber er gestaltete sich verschieden nach ihrer menschlichen Gigenthumlichkeit. Dieg zeigt fich uns ichon in ben historischen Darftellungen ber vier Evangelisten. Biel individueller in feiner meffianischen Thatigfeit unter judischen Boltsgenoffen faffen bie brei erften Evangeliften Jesum auf, in verklärteren

allgemeineren Bugen, aber gewiß eben fo mahr, zeigt ihn Johannes als Gottesfohn und fittlichen Grlöfer ber gangen Menschheit; beibe Darftellungen gufammen aber geben uns bas volle Bilb beffen, ber eben sowohl ber erwartete Messias seines Bolfes als ber (in biesem Sinne wenigstens) nicht erwartete Retter bes Menschengeschlechts war. Ebenso besteben ruhig neben einander und er= gangen fich, um die gange Stille bes driftlich menschlichen Geiftes au zeigen ber innerliche, ibeale, contemplative Sinn, bas tiefe innige Gefühl eines Johannes; ber nach außen mit raftlofer Thätigfeit wirkende, speculative, gedankenreiche, universelle, freie Geift eines Baulus; bas burchaus praftische Streben eines Jacobus; und ber helbenmuthige burch Thaten lehrende Feuereifer eines Betrus. Alle bienten boch einem großen 3wed, und eben bei biefer Mannichfaltigfeit ber Gaben um fo wirkfamer. Go finben wir auch in ben nächstfolgenden Jahrhunderten einen Reichthum verschiedenartiger Erscheinungen in ber driftlichen Rirche: bie prattische Ginfachbeit ber apostolischen Bater: Die wiffenschaftlichere Behandlung bes Chriftenthums beb ben ersten Begründern einer driftlichen Theologie, ben Apologeten; Die realistische Richtung ber afritanischen Lehrer, Die ibealistische ber Alexandriner, ben nüchternen verftändigen fritischen Sinn ber beginnenden antioche= nischen Schule; Die vorherrschende Reigung gur theoretischen Speculation beb ben Morgenländern, ben größeren Gifer für bas näher liegende Brattische bei ben Abendlandern; wir finden Freunde und Gegner ber Philosophie, gelehrtere und ungelehrte Manner, Freunde ber allegorischen und ber hiftorischen Auslegung - alle in regem Leben burcheinander arbeitend, in ber Berschiedenheit ihrer Richtungen fich erganzend, aber auch wieber burch ben Gegensat fich beschränkenb, und in wohlthatigem Rampfe fich begegnenb, bamit nicht ein einseitiges Streben zum Ertrem bingeführt, und burch bie Allgemeinherrschaft einer Denkweise und bogmatischen Form das freie Leben unterdrückt werbe. eine Freude, Diefe Bewegung bes geiftigen Lebens zu betrachten, und zu bemerten, wie die verschiedensten Richtungen, welche ber= einzelt und ausschließlich berrichend gemacht, bochft nachtheilig geworben waren, in ihrem Busammenbesteben und wechselfeitigen Rampfe die innere Lebensentwicklung aufs fraftigfte forberten. Aber eben bie Frenheit biefer Entwickelung murbe gebemmt, als im vierten Jahrhundert in ben bisber boch mehr geiftig geführten Kampf die äußere Gewalt eingriff. Jest wurden neben ben inneren Gründen gang besonders auch außere Zwangsmittel in bie Wagichale ber Meinungen gelegt, jest follten alle Denkenden eine driftliche Wahrheit gerabe in ber nämlichen Formel benten,

jest entschieden gesetgebende Bischofsversammlungen, beren Mitglieber gar nicht immer bie frommften und einfichtsbollften Geift= lichen waren, und ber Mehrzahl nach feineswegs als reine Organe bes göttlichen Beiftes betrachtet werben tonnen, fie entschieben über bie Bulaffigfeit und Berwerflichfeit ber Formeln und ftempelten Die eine mit göttlicher Autorität, brandmarkten die andere mit ber Schmach ber Berdammlichkeit; jest wurde, was von einer folden. oft nichts weniger als frei hanbelnben Berfammlung beschloffen war, burch Unterftugung burgerlicher Gefete und außerer Ueber= macht, bisweilen nicht ohne Gewaltthätigkeit und Blutvergießen ins Leben eingeführt; jest bilbete fich eine byzantinische Softheologie, welche von leifen Anfängen beginnend, allmählig babin gebieh, bag ein Juftinian mit berfelben Gewalt ben geiftlichen Gefengeber machen tonnte, wie ben burgerlichen, und bag unter feiner Aegibe ein Drigenes, ein Theodor von Mopsveste im Grabe noch verbammt wurden von Männern, die nicht fähig waren, bie Größe ihres Beiftes ju faffen und nicht werth, ihnen bie Schuhriemen zu lösen. Jest entbrannten, ftatt bag burch bie Gewalt ber Friede hergestellt worden ware, die inneren Lehr= ftreitigkeiten unter ben Chriften, Die nicht mehr nach außen ju Kämpfen hatten , um fo heftiger. Das gange romifche Reich , von feinem Oberhaupte an bis jum niedrigften Unterthan war in Bewegung, um eine bogmatische Formel burchzuseten, eine andere ju bekämpfen; Drient und Occident wurden gespalten; Städte und Familien wurden voll Unruhe; alles dogmatisirte und polemisirte, und die wenigsten aus religiöfem Interesse. Es war eine Zeit furchtbarer Bartheiung. Wo aber Partheien find, religiöfe, poli= tifche ober wiffenschaftliche, ba ift Unbulbfamteit und Berfolgung. feb fie offen ober verstedt, mit Waffen ber Bunge und Feber ober mit Waffen ber Gewalt, ba ift feine gerechte wechselseitige Burbigung ber Anfichten und Bestrebungen, ba werben bie perfönlichen Berhältniffe vergiftet, ba wird bie Meinungsverschieben= beit aus ben ichanblichsten Quellen abgeleitet, ber Gegner in Grundfagen gilt als perfonlicher Feind, ber Frrende als Berbrecher, und überhaupt jeder Menfc ohne Rudficht auf feinen wahren Werth, nur bas, mas er ber Parthei ift.

In eine solche, nicht mehr die liebenswürdigfte Beit ber chriftlichen Kirche fiel Gregorius. Aber gerade im Conflict mit einer solchen Zeit werden sich, besonders bei seiner eigentlich öffent-lichen Wirksamkeit in Constantinopel, manche seiner Borzüge um so einleuchtender hervorstellen, das Strenge und Abstoßende seines Wesens aber wird ein milberes Licht erhalten.

### Erfter Abschnitt.

Jugendgeschichte.

Bon seiner Geburt bis gegen bas breißigste Jahr feines Alters. Etwa bom Jahre 330 bis 360.

Chronologischer Ueberblid: Wir beginnen mit bem Jahre 325. Berabe als bie cappabocifden Bifdofe jum nicanifden Concil reiften, wurde mabrend bes Aufenthalts einiger von ihnen in Naziang Gregors Bater, bamale icon ein verheiratheter Mann, getauft, und vermuthlich einige Jahre nach bem Concil murbe in unferm Bregorius einer ber fcharffinnigften und eifrigften fünftigen Bertheibiger feiner Befdluffe geboren. Die Rinbheit Gregore, ale beffen mahricheinliches Geburtsjahr wir bas 3. 330 annehmen, fallt noch in bie lette Regierungszeit Conftantins bes Großen, der 337 ftarb; feine Jugend gang unter bie Regierung bes Conflantius, welcher nach feines Baters Tob im Morgenlande, nach feiner Brilder Tob feit 350 über bas gange Reich herrschte. Diese gange Beit fullen in ber Rirchengeschichte beftige Rampfe zwischen ber arianischen unb nicanifden Parthei aus, beren erftere bon Conftantius im Morgenlanbe, bie andere von Conftans im Abenblande begunftigt wirb. Mit Gregor beinahe ober gang gleichen Alters, machft ber taiferliche Bring Julian (geb. 3. 331) beran, fo bag fie auch ju gleicher Beit (3. 355) Stubien in Athen machen.

# 1. Vaterland, Familie, Geburt, frühere Jugend bes Gregorius.

So angesehen Gregorius von Nazianz schon während seines Lebens und so verehrt er nach seinem Tode war, wovon unter andern der Umstand Zeugniß ablegt, daß man ihn allein neben dem Apostel Johannes durch den Beinamen des Theologen auszeichnete, so ist uns doch keine sichere Nachricht über den Ort und die Zeit seiner Geburt zugekommen. 1) Das Städtchen Nazianzus im südwestlichen Cappadocien, weder von ansehnlicher

<sup>1)</sup> Ueber beibe Buntte fiebe eine Beilage.

Größe, noch von vorzüglich angenehmer Lage, 1) ist daburch, daß Gregorius von ihm gewöhnlich den Namen des Nazianzen ers trägt, berühmt geworden; ob aber, weil Gregorius hier geboren wurde, oder weil er einen großen Theil seines Lebens hier zubrachte, ist nicht zu entscheiden. Eine nicht gerade verwerkliche alte Nachricht erzählt, daß Gregor auf einem nahe bei Nazianzus gelegenen Landgute oder Dorfe, Arianzus genannt, zur Welt gekommen seh; unzweiselhaft gewiß aber ist, daß Cappadocien sein Laterland war. Ueber die damalige sittliche Beschaffenheit dieses seines Geburtslandes sind die Nachrichten nichts weniger als günstig. Die Cappadocier sener Zeit werden uns als ein seiges sclavisches, streitsüchtiges und mistrauisches, zur Habsucht und Wollust geneigtes, lügenhaftes und treuloses Volk geschildert. 2) Gregorius selbst klagt häusig über die Verwilderung der Sitten unter seinen Landsleuten, namentlich in Nazianz, und auch im

Γρηγορίου μνήσαιτο τον ἔτρεφε Καππαδύκεσσιν Ἡ Λιοκαισαρέων ολίγη πτόλις —

<sup>1)</sup> Orat, XXXIII. 6. p. 607 läßt sich Gregorius selbst von einem Gegner den Borwurf machen: μικρά σοι ή πόλις και οὐδε πόλις, αλλά χωρίον ξηρόν, και ἄχαρι, και όλιγοις οἰκούμενον. Orat. XIX. 11. p. 370 bedient sich Gregor, indem er von Razianz spricht, der Worte: οὐ τῆς μικράς ταύτης και ἐλαχίστης ἐν πόλεσιν. Orat. XVIII. 34. p. 355 sagt Gregor von seinem Bater als Bishof zu Razianz τοῦτο τοῦ μικροπολίτου τὸ ἔργον, και τῆς καθέθρας τὰ δεύτερα ἔχοντος. Und Carmen V. B. 25. p. 75. wo Razianz unter dem Ramen Diocăsarea (vgl. Tillemont Memoires t. IX. p. 692) vortommt,

<sup>2)</sup> Die Belege hierzu sinden sich vorzüglich in einer Reihe von Briesen bes Jiborus von Belusium, der nicht gar lange nach Gregor zu Ansang des 5ten Jahrhunderts blübte. Man vergleiche Lid. I. epist. 351. 352. epist. 485—490. Lid. IV. epist. 197. Ganz vorzüglich aber Lid. I. epist. 281. wo es unter andern von den Cappadociern heißt: υπουλον γάρ και πονηφόν ώς έπίπαν το γένος, εξοήνη μέν οὐ τερπόμενον, ξειδί δὲ τρεμόμενον — ἀπατηλον, ἀναιδις, θρασύ, δειλον, σκωπτικόν, ἀνειδυθερον, δόλιον, μισάνθρωπον, ὑπεροπτικόν, — πολό ψευδός δξύ, πρός το παροσχήσαι ταχύ. Υποροπτικόν, — πολό ψευδός δξύ, πρός το παροσχήσαι ταχύ. Υποροπτικόν, — πολό ψευδός δξύ, πρός το παροσχήσαι ταχύ. Υποροπτικόν, αποπτικόν, αποπτικόν του που που θειθικό είναι με του που πικόν είναι με του που που πολό είνα δήμος διανόμες διανόμες του που που πομεί (μό του που που κοιφές, πεδεπ διανόμες διανόμενος αποπτικόν δείν παφικόμει δια μεταδος βείν, 6000 πιαππικός αποπτικός διανόμενος του που πομεί δια ξείδείσει διανόμενος διανόμενος διανόμενος διανόμενος του που διανόμενος που διανόμενος συνίσταται.

bollsmäßigen Sprichworte waren die Cappadocier nebst den Kariern und Kretern allgemein berrufen. 1) Bon alterober an Priefterherrichaft und Leibeigenschaft gewöhnt, wollten bie Cappadocier in ben fpateren Beiten ber romifchen Republif bie ihnen angebotene Freiheit nicht einmal annehmen; 2) und in ben folgenben Sabrhunderten waren bie Berhältniffe bes militärifden Beltreiches, bem Cappabocien als eine Brobing einverleibt mar, feinesmeas geeignet, gunftig auf bie Sitten zu wirfen. Barte und aussaugende Sabfucht von Geiten ber fafferlichen Beamten, Wiberfetlichfeit und Emporungeluft bon Geiten bes erniedrigten Bolfes treten uns in ber Geschichte jener Zeit und felbft in ber Geschichte bes Gregorius nur ju häufig entgegen.

Aber gerabe unter einem entarteten Geschlecht erwedt gang bornehmlich ein höherer Beift immer feine Diener und Werfzeuge. und im Gegenfate gegen berborbene Beitgenoffen bilben fich eblere Raturen um fo fefter und ftrenger beran. Go finben wir auch, daß Cappadocien im Berlaufe bes vierten Sahrhunderts eine Reihe fehr ausgezeichneter Rirchenlehrer aufzuweisen bat. 3) Diefe Manner, obgleich oft burch innere Reigung und burch ben fittlichen Buftand ihrer Umgebungen in bie Ginfamteit binaus= getrieben, wirften boch, wenn fie ins Leben- traten, burch ben Ernft ihrer Erscheinung fowohl als burch innere Kraft bes Beiftes besto gewaltiger auf die Gesinnung ihrer Landesgenossen. Und fo können wir es uns auch wieder erklaren, daß Gregorius mit einem gewiffen Gelbftgefühle von feinen Cappadociern fpricht und daß es ihm Bergensfache ift, bes Baterlandes beiligen Boben bon ber fchweren Beschuldigung eines allgemeinen Berberbens gu befreien. 4)

<sup>1)</sup> Τρία κάππα κάκιστα. Bgl. Erasmi Adagia p. 309 unb 154. edit. Francof.

<sup>2)</sup> Strabo. XII. p. 815. Justin. XXVIII. 2. Sed Cappadotes munus libertatis abnuentes negant vivere gentem sine rege posse.

<sup>3)</sup> Ifiborus von Belufium fagt in biefer Beziehung von einem Theil ber Cappadocier: έστι γαρ αθθις έτέρα μοίρα Καππαδοχών πανάριστος, άφ' ής έχεινοι γεγόνασιν, οἱ πανταχοῦ τῷ φωτὶ τῆς ἑαυτῶν πολιτείας καὶ νουθεσίας τὰ τῆς γῆς δαδουχήσαντες τέρματα. Lib. I. epist. 158. In einem anbern Briefe (L. I. ep. 352.) macht er einem Freunde, ber es gar nicht glanblich finben wollte, bag fo treffliche Manner von cappabocifder Berfunft hatten fenn fonnen, bie Bemerfung, gerabe biefe einsgelnen ausgezeichneten und frommen Manner bewiefen vollenbs recht flar bie herrschende Berborbenheit, indem barans hervorgehe, daß nicht ein sitt-licher Ratursehler (πονηρία έμφυτος), sondern eigene Schuld ihren Berfall berbeigeführt habe.

<sup>4)</sup> Epist. 188. p. 850 fagt Gregor: "Seine Mutter zu ehren, ift etwas Beiliges; jeber aber hat eine anbere Mutter. Die gemeinsame Mutter Aller aber ift bas Baterlanb." Orat. XLIII. 3. p. 772: "Cappabocien bringe

Auch in einzelnen Familien erhält sich oft ein reinerer Geist. Die häuslichen Umgebungen bes Knaben Gregorius waren ganz geeignet in sein jugendlich erwachendes Gemüth fruchtbare Keime der Frömmigkeit zu pflanzen. Er selbst schildert uns die Charaftere seiner Aeltern mit kindlicher Liebe, aber leider in dem rednerisch lobpreisenden Tone, der mehr allgemeine Züge, als ein bestimmtes Bild des Lebens giebt. Wag er dabei die und da (obwohl er sich ausdrücklich dagegen verwahrt) 1) nach seiner Weise idealisiren, so ist uns doch die Schilderung auch insofern wichtig, als sie uns die sittlichen Begriffe des Zeitalters treffend bezeichnet.

Bas wir bei fo vielen großen Männern, befonders Rirchenlehrern, finden, daß die Richtung ihres Geiftes und Gemuthes vorzüglich burch ihre Mütter 2) bestimmt worben ift, bas zeigt sich auch bei unserem Gregorius, auf beffen jugendliche Seele feine ftrenge, feurigfromme, mit männlichen Tugenden begabte Mutter weit mehr Einfluß hatte als bas ruhigere und milbere Wefen feines Baters. Nonna, fo bieß biefe Frau, ftammte aus einem angesehenen driftlichen Geschlecht, und war mit Sorgfalt im Christenthum erzogen worden. 3) "Gie mar," bieg ift bas Bild, welches ihr Sohn von ihr entwirft, 4) "eine hausfrau nach bem Sinne Salomo's; in allen Dingen ihrem Gatten nach ben Gefeten ber Che unterthan, schämte fie fich nicht, in mabrer Frommigkeit feine Lehrerin und Führerin ju febn. Sie löfte bie fchwere Aufgabe, eine bobere Bilbung vornehmlich in Erfenntnig gottlicher Dinge und ftrenge Uebung ber Anbacht mit punktlicher Sorge für ihr Sauswesen zu berbinden. War fie in ihrem Sause thatig, fo ichien fie von ben Uebungen ber Frommigfeit nichts zu wiffen;

nicht blos treffliche Pferbe, sonbern auch eble Jünglinge hervor." In Beziehung auf ihre Rechtglaubigkeit rühmt Gregor bie Cappabocier Orat. XLIII. 33. p. 796. Namentlich ben Einwohnern ber Sauptfladt Cappabociens ertheilt er große Lobsprüche Orat. IV. 92. p. 126. Leiber weiß man nicht immer sicher genug, wie man mit solchen rhetorischen Stellen baran ift.

<sup>1)</sup> Orat. VIII. 1. p. 218.

<sup>2)</sup> Welche außerorbentlich wohlthätige Wirkungen bas Christenthum für bie Berhältnisse ber Frauen in ber She und für ihre ganze bürgerliche Stellung hatte, ift bekannt. Richt eben so ins Licht gestellt find die Berbienste, welche eble Frauen um die Berbreitung und Begründung bes Christenthums hatten, am meisten baburch, baß sie Söhne erzogen, welche nachber als ausgezeichnete Kirchenlehrer im Großen wirkten. Bortrefsliche Bemerkungen über diesen Sinfluß frommer Mütter sinden sich in Reanders Dentwürdigkeiten, S. 352.

<sup>3)</sup> Orat. VII. 4. p. 200. μήτης ἄνωθεν μεν καὶ εκ προγόνων καθιερομένη θεῷ-ἐξ άγίας ἀπαρχῆς ὄντως ἄγιον φύραμα. Achilich Orat. XVIII. 11. p. 337.

<sup>4)</sup> Die ganze, hier ins Rurze gezogene, Schilberung finbet fich Orat. XVIII. 7. p. 334 — 337.

beschäftigte fie fich mit Gott und seiner Berehrung, fo fcbien ihr jebes irbifche Beschäft fremb zu fenn: fo war fie bei jedem gan g. Erfahrungen hatten ihr unbegrenztes Bertrauen auf die Birfungen bes glaubensvollen Gebetes eingeflößt; barum mar fie bie fleißigfte Beterin, und überwand burch bas Gebet auch bie tiefften Empfinbungen bes Schmerzes über eigene und frembe Leiben. Sie hatte baburch eine folche Gewalt über ihre Seele erlangt, bag fie bei allem Traurigen, was ihr begegnete, nie einen Rlageton ausstieß, ebe fie Gott bafür gebankt hatte. Um wenigsten hielt fie es für geziemend, Thranen zu vergießen ober ein Trauerkleid anzulegen an Tagen ber driftlichen Festfreube; fo gang war fie bon bem Gebanten burchbrungen: eine gottliebenbe Seele muffe alles Menichliche bem Göttlichen unterordnen. 1) Wichtiger als die Uebungen ber Anbacht (bie fie übrigens nach bem Sinne jener Beit bis jur Entfraftung ihres Rorpers übertrieb) mar ihr thätiger Gottesbienft, Unterstützung ber Wittmen und Baifen. Besuchen ber Armen und Rranten. Unerschöpflich war ihre Freigebigkeit, ja fast in Leibenschaft ausartend, so bag fie, wie ihr Sohn ergablt, oft fagte: fie konnte, wenn es an= ginge, fich felbst und ihre Rinber verfaufen, um bas bafür erlöfte Gelb ben Armen ju geben."2) Reben biefen ichonen Zugen finden wir in ber Schilderung Gregors von feiner Mutter auch Spuren einer mehr angstlich gesetlichen und engherzigen, als geiftig freien Frömmigkeit. Nicht genug, daß fie burch Stille 3) und würdige Saltung ihre Chrfurcht beim Gottesbienfte bewies, "fie magte es auch nicht, bem beiligen Tische ben Ruden jugutehren ober auf ben Boben ber Kirche auszuspeien. Gegen heidnische Frauen war fie undulbfam, fo bag fie feiner berfelben Mund ober Sand gum Grufe bot. Sie af fein Salz mit benen, bie bon ben ungemeihten Altaren ber Gogen famen. 4) Beibnische Tempel blidte fie nicht an, geschweige bag fie ihre Schwellen betreten hatte; eben so wenig besuchte fie bas Theater."

Nonna war mit einem würdigen Manne, ber auch Gregorius hieß, verbunden. Dem Glück ihrer Berbindung hätte nichts gefehlt, ware ber sonst wackere Gatte ein Christ gewesen. Er gehörte

ψυχῆς γὰρ εἶναι θεοφιλοῦς ὑποκλίνειν τοῖς θείοις ἄπαν ἀνθρώπινον.

<sup>2)</sup> Orat. XVIII. 21. p. 344.

οἶον τὸ μήποτε φωνὴν αὐτῆς ἐν ἱεροῖς ἀχουσθῆναι συλλόγοις, ἢ τόποις, ἔξω τῶν ἀναγκαίων καὶ μυστικῶν. (Bei ber Feier bes Abendmabls.)

άλλὰ μηδὲ άλῶν κοινωνῆσαι, μὴ ὅτι ἐκοῦσαν, ἀλλὰ μηδὲ βιασθεῖσαν τοῖς ἀπὸ τῆς βεβήλου καὶ ἀνάγνου τραπέζης.

aber ju einer Gemeinschaft von Menschen, Die, wie es scheint, jubifche und perfifche Religionsbegriffe bermischenb, ohne einem positiven Glauben zugethan zu febn, auf eine febr einfache Beife einen bodften Gott verehrten, und baber Sppfiftarier 1) ober Unbeter bes Bochften genannt wurden. Dieg war ber ftreng driftlich erzogenen Nonna ein Stein auf bem Bergen. Unter beständigem Gebete mendete fie alles an, ihren Gregorius für bas Christenthum zu gewinnen; 2) fie brang in ihn mit Bitten, Ermahnungen und Drohungen, suchte ihm aber vor allem burch thätige Frommigfeit und liebevolle Behandlung ihren Glauben au empfehlen. Gregorius ward überwunden, und ein Traum befestigt seinen Entschluß ober bringt ihn zu voller Rlarheit. ift ihm, als wenn er bie Pfalmftelle fange:3) "Ich freue mich beg, bas mir gerebet ift, bag wir werben ins Saus bes Gerrn geben." Diefen erfehnten Augenblid ergreift Ronna und bewegt ihren Gatten, mit ihr bie driftliche Rirche ju besuchen. Gerabe befanden sich bamals einige Bischöfe in Naziang, welche auf ber Reife nach Ricaa ju ber großen, bon Conftantin ausgeschriebenen Rirchenbersammlung begriffen waren, unter ihnen Leontius, Bischof ber Hauptstadt Cappadociens. Nach furzem Unterricht warb Gregorius in ihrer Gegenwart getauft. Dag er biefe Belehrung nicht wie die andern Katechumenen stehend, sondern knieend empfing, bielt man für eine Borbebeutung feiner fünftigen Burbe, benn Inieend pflegten bie Bischöfe eingeweiht zu werben. Und nicht einmal zufrieden hiermit, wollten einige ber Umftebenben fogar gesehen haben, daß das haupt bes Gregorius, als er aus bem Taufwaffer hervorging, bon einem glanzenden Licht umgeben gemefen fen; und felbft ber taufende Bifchof foll ein prophetisches Bort über die fünftige Bestimmung bes Täuflings jum Bischofs= amte ausgesprochen haben. 4)

<sup>1)</sup> Siehe über biefelben eine Beilage.

<sup>2)</sup> Orat. XVIII. 11. p. 327.

<sup>3)</sup> Psalm 122, 1.

<sup>4)</sup> Orat. XVIII. 13. p. 339. Der Geistliche, ber ben Gregor taufte, brach in die Worte aus: ἔτι τὸν ξαυτοῦ διάδοχον ιῷ πνεύματι χρίσειεν. Hieraus geht auch, wie die Benedictiner richtig gegen Baronius und Papebroch bemerken, tlar hervor, daß nicht Leontius von Cäsarea, sondern der Bischof von Razianz der Täuser war. Merkwürdig contrassirend ift über dieses angebliche Bunder das Urtheil von Tillemont und Le Clerc und für beide Schriftseller sehr charafteristrend. Das des ersteren sindet sich in den Memoires t. IX. p. 314, das des andern in der Biblioth. universelle t. XVIII. p. 6.

Nachbem man um ber Ordnung willen einige Beit batte berftreichen laffen, 1) murbe Gregorius Briefter und Borfteber ber Gemeinde ju Ragiang, eine Stelle, wogu er nach allem Unichein in bem Sinne ber Bifchofe, bie bei feiner Taufe gegenwartig waren, icon bestimmt war. Die Gemeinde batte langere Beit feinen würdigen Bischof gehabt und war etwas verwildert. 2) Gregorius tonnte gwar nach bem Gange feines Lebens feine borjugliche theologische Bilbung haben (obwohl er fich nach bem Berichte feines Cohnes bemubte, auch hier bas Fehlende nachzubolen), aber er hatte einen frommen, ernften und babei milben Sinn, und regen Gifer, bas Bohl feiner Gemeinbe ju forbern. Rraft bewies er im Rampfe für bas nicanische Befenntnig, bem er fich anschloß, gegen bie auf einige Beit fiegenbe arianische Barthei, 3) Sanftmuth und Schonung befonders gegen die Feblen= ben und Berirrten in feiner Gemeinbe. "Er war ein Dann," fo fchilbert ihn fein Cohn, "bon feurigem Geift und ruhigem Untlit; fein Leben war boll Sobeit, fein Ginn boll Demuth; fein Wefen schlicht und recht, fromm ohne Ropfhangerei und Scheinbeiligfeit; feine Rleibung reinlich, aber gewöhnlich und einfach, fein Umgang fanft und zuvorkommenb; er theilte gerne mit, aber bie Freude bes Gebens überließ er feiner Gattin." 4) In fegensreicher Birtfamfeit für feine Stadt und Gemeinde erreichte biefer Mann, bon feinen Mitburgern berehrt, ein fast bunbert= jähriges Alter; 45 Jahre lang war er Geiftlicher gewefen. 5) Gerne und häufig vergleicht ber jungere Gregorius fein frommes betagtes Aelternpaar mit Abraham und Sara.

Diese Aeltern hatten brei Kinder, eine Tochter, Gorgonia, zwei Söhne, Gregorius und Cäsarius. Unser Gregorius war, wie dieß damals häufig zu geschehen pflegte, schon vor der Geburt von seiner Mutter dem geistlichen Stande oder, nach der frömmeren Sprache des Alterthums, Gott geweiht. Nonna hatte sich einen Knaben gewünscht und ihn dem Dienste des Gottes, von welchem sie ihn erslehte, wieder ganz hinzugeben gelobt. 6)

Orat. XVIII. 16. p. 340. πισιεύεται μέν γε τὴν ἱερωσύνην, οὐ κατὰ τὴν νῦν εὐκολίαν καὶ ἀταξίαν, ἀλλὰ μικρόν τι διαλιπών.

<sup>2)</sup> Orat. XVIII. 16. p. 340 ff.

<sup>3)</sup> Orat. XVIII. 37. p. 358.

<sup>4)</sup> Orat. XVIII. 6. p. 334. - 23. p. 345.

<sup>5)</sup> Orat. XVIII. 38. p. 358.

<sup>6)</sup> Carmen de se ipso et advers, episcop. B. 805. p. 70. — Θεώ,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ωι ποὶν γενέσθαι μ' ἡ τεκοῦσ' ὑπεσχετο. Carmen de rebus suis B. 426—439. Carmen de vita sua. B. 8. sqq. p. 2. Orat. XVIII. p. 337. Orat. II. p. 49.

Als sie wirklich einen Knaben erhielt, eilte sie mit ihm zur Kirche und legte seine zarten Hände zum Zeichen der Weihe auf die heilige Schrift. 1) Gregorius verglich sich nachher oft mit Samuel, den seine Mutter Anna auch schon vor der Geburt dem Dienste Gottes geheiligt hatte.

Es lägt fich benten, daß Nonna ben ihr ju Theil gewor= benen Anaben gang im Sinne ihres Gelübbes erzog, und fo mußten fich frühe ichon in feiner Seele Gebanten und Gefühle entwideln, bie fonft einem folden Alter noch gang fremb gu febn pflegen. 2) Er faste frube unter bem Ginfluffe feiner Mutter. Neigung zum ehelosen Stande und wurde darin burch einen Traum 3) bestärft. Diefe Richtung behielt Gregorius fein Leben lang; er zeigte fich in Reben und Gebichten, wie im Leben, als Bewunberer bes jungfräulichen Standes, ohne jedoch bie Wohlthat und abttliche Ordnung ber Che ju leugnen. So fremd einem heran= wachsenden Anaben diese Denkart febn mag, fo trug fie boch bei Gregorius bagu bei, bie ernfte Stimmung feiner Seele ju erhöhen und fein ganges Streben um fo mehr auf eine innere geistige Welt hinzulenken. Seine Aeltern gaben ihm bie beilige Schrift au lesen 4) und boten alles auf, ihm eine umfassenbe wissenschaft= liche Bilbung, wozu ber Trieb schon frühe in ihm erwacht war, ju verschaffen. Vorzüglich entwickelte sich bald in ihm eine Liebe jum Studium ber Beredsamkeit, die er als Mittel ansah, die Wahrheit besto fräftiger zu vertheidigen. 5)

Den lebhaften Drang nach höherer Ausbildung konnte ber Jüngling in dem unbedeutenden Städtchen Nazianz nicht befrie-

<sup>1)</sup> Carm. 1. de rebus suis. B. 440. p. 38. Βίβλοισι δ' ξμάς χέρας ηγνισε θείαις:

<sup>2)</sup> Carmen 1. de reb. suis. S. 456. p. 39.

<sup>3)</sup> Carmen IV. B. 205—285. p. 71 u. 72. Der Traum war folgender: "Zwei liebliche Jungfrauen von gleichem Alter, von gleicher Schönbeit kamen zu ihm berab. Beibe waren einsach, schmucklos gekleibet, mit langen weißen Gewändern die auf die Füße, durch Güttel knapp besestigte, Ihr Angesicht war mit einem Schleier bebeckt, welcher aber nicht hinderte, das niedergeschlagene Auge, die Röthe der Bescheidenheit auf ihren Bangen und den sant geschlossenen Mund zu sehen. Sie hatten Beide etwas Ueberirdisches, und kamen boch dem Knaden freundlich und liebevoll entgegen. Da er nach ihren Namen fragte, nannten sie sich Reinheit und Keuschett, Gefährtinnen Jesu Christi und Freundinnen derer, die, um ein vollsommen göttliches Leben zu führen, allen irdischen Berbindungen entsagten. Sie ermahnten den Knaden, sich im Geiste mit ihnen zu verbinden, und erhoben sich wieder zum himmel."

<sup>4)</sup> Carm. de vita s. B. 99. p. 2.

<sup>5)</sup> Carm. de vita s. B. 113. p. 2.... καὶ γὰρ ἔζήτουν λόγους δοῦναι βοήθους τοὺς νόθους τοῖς γνησίοις.

bigen. Sein wohlhabenber 1) Bater schicke ihn querft in bie Saubtstadt ber Broving, nach Caefarea, 2) wo die Wiffenschaften bamals nicht ohne Erfolg getrieben wurden, besonders ba mehrere gelehrte Bischöfe ben bortigen Stuhl einnahmen. hier mar es höchstwahrscheinlich, wo er die erste Berbindung mit einem gleichgefinnten Jungling, Bafilius anknupfte, 3) ber, ungefähr gleichen Alters und in ahnlichem Geift etzogen, baffelbe Streben mit Gregorius theilte; eine Berbindung, die nachher gur innigften, burch gemeinsame Begeisterung für bas Beiligfte geweihten Freundichaft erwuchs. Gifer für bie Wiffenschaft hatte bier beibe gunglinge zusammengeführt, berfelbe Gifer trennte fie auch wieber. Basilius ging nach Conftantinopel, Gregorius nach Caefarea in Palästina, beffen Schulen bamals wegen bes blühenden Studiums ber Beredsamteit berühmt waren. 4) Der Lehrer bes Gregorius in Palastina war nach hieronymus Zeugnig b) ber Rhetor Thefpefius, einer feiner Mitiduler ber nachber als Bijchof bes palaftinensischen Caesareas berühmt gewordene Euzoius. Seit alter Reit berrichte im Schoofe mehrerer driftlicher Gemeinden Balaftings und Spriens lebendiger Sinn für Gelehrsamteit. Ofroene. Antiochien, Caefarea waren ober wurden blübende Site driftlicher Wiffenschaft, Die auch an trefflichen Büchersammlungen (3. B. ber berühmten bes Pamphilus in Caefarea) reichliche Nahrung fand. Es könnte eine Reihe ber ausgezeichnetsten Manner genannt werben, die in diesen Ländern gebildet wurden, wirften, ober eine Reit lang lebten. Die Namen Origenes, Gusebius und

<sup>1)</sup> Daß ber ältere Gregorius sehr wohlhabend war, beweist schon ber Umstand, daß er großentheils auf eigene Kosten ber nazianzenischen Gemeinde eine prachtvolle Kirche baute. Orat. XVIII. 39. p. 359. Sanz bestimmt sagt aber auch sein Sohn Orat. XVIII. 20. p. 343: ἐπειδή και οίχον ἐμέςισεν αὐτῷ, και κτῆ σιν σύμμετουν, ὁ πάντα καιῶς και ποικίλως οίχονομῶν θεός. Wenn also berselbe, seinen Bater anrebend, Orat. III. 6. p. 70 spricht: δί ἢν (Θείαν κληοονομίαν) πλούσιος σὺ, κᾶν ης κένης — so ist dies nur rednerisch ober als ein möglicher Fall zu nehmen. Auch die ungemeine Wohltbätigseit, die Gregor von seiner Mutter rühmt, wäre ohne Wohlhabenheit nicht möglich gewesen.

<sup>2)</sup> Gregor. Presbyter in vita Gregor. Naz. p. 127. Stf. Greg. Naz. Orat. XLIII. 13. p. 779.

<sup>3)</sup> Daß Gregorius ben Basilius nicht erst in Athen kennen lernte, geht aus Orat. XLIII. 14. p. 780. beutlich hervor. Und wo anders sollte sich bie Bekanntschaft gemacht haben, als in ber Baterstadt bes Basilius?

<sup>4)</sup> Orat. VII. 6. p. 201: ενώ μεν τοῖς κατὰ Παλαιστίνην εγκαταμείνας παιδευτηρίοις, ἀνθοῦσι τότε κατὰ ὁητορικῆς ἔρωτα.

<sup>5)</sup> Hieronym. de viris illustr. cap. 113. p. 203. Euzoius apud Thespesium rhetorem, cum Gregorio Nazianzeno episcopo, adolescens Caesareae eruditus est: et ejusdem postea urbis episcopus etc.

Hieronymus mögen hier genügen, ba jedem Leser bie trefflichen Lehrer ber antiochenischen Schule von selbst in den Sinn kommen.

Aber auch hier konnte ber Wissensdurst bes Gregorius nicht gestillt werben; er ging nach bem alten Siße christlicher Gelehrssamkeit, 1) wo einst Clemens und Drigenes und so manche geseierte Männer gelernt und gelehrt hatten, und wo jest ein Mann auf bem bischössichen Stuhle saß, ber als die Säule der Rechtgläubigskeit verehrt wurde. 2) Freilich war in Alexandrien das blühende Beitalter berjenigen Wissenschaften, die sich Gregorius besonders aneignen wollte, vorüber. Doch konnte er sich hier immer noch sehr füglich eine allgemeine philosophische Bildung erwerben. Wir haben keine näheren Nachrichten über seinen Ausenthalt und seine Studien in dieser, einst so herrlichen, damals schon sinkenden Weltstadt; aber wir dürsen vermuthen, daß seine hinneigung zu platonischen Lehren, seine Vorliebe für Origenes und seine sast und seine fast unbegrenzte Verehrung für Athanasius aus dieser Beit herstammen.

Gregorius wurde von einer Quelle der Wiffenschaft zur andern getrieben; er fand keine Rube, 3) bis er zur ältesten Quelle aller edleren Geistesbildung, 4) bis er nach dem, durch so viele große Erinnerungen geweihten Athen kam. Wohl war auch hier die Blüthezeit der Kunst und Wiffenschaft längst vorübergegangen; aber verhältnismäßig behauptete Athen immer noch seinen alten Ruhm; denn kaum konnte irgend eine der größten Städte, sogar das neugegründete reiche Constantinopel nicht ausgenommen, wenn es auf lebendige wissenschaftliche Betriebsamkeit ankam, mit ihm wetteisern; und selbst in der tiefen Entartung unter den ungünstigsten Umständen (Freiheit und Nationalsinn waren ja längst verloren) erhielt sich immer noch etwas von dem alten tiefeingewurzelten wissenschaftlichen Lebensgeist.

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. B. 128. p. 3.

<sup>2)</sup> Athanafius. Es läßt fich zwar nicht bestimmen, ob Athanasius gerabe bamals in Alexandrien gegenwärtig war, als sich Gregorius baselbst besand, und ob sich die außerordeutliche Berehrung bes Gregorius für ihn auf eine persönliche Betanntschaft gründete. Indes möchte es nicht unwahrscheinlich sehn. Athanasius war ums Jahr 350 aus der Berbannung in seine Baterstadt gurudgelehrt, und etwa in diese Zeit (wo nicht einige Jahre früher) möchte Gregors Ausenthalt in Alexandrien fallen.

Carm. 1. de rebus suis. B. θ8. p. 33.
 Μοῦνον ἐμοὶ φίλον ἔσκε λόγων κλέος, οῦς συνάγειραν ᾿Αντολίη τε, δύσις τε, καὶ Ἑλλάδος εὖχος ᾿Αθῆναι.
 Ταῖς ἔπὶ πολλ' ἔμόγησα πολὺν χρόνον.

<sup>4)</sup> Fr. Creuzeri oratio de civitate Athenarum omnis humanitatis parente. Lugd. Batav. 1809. Libanius nennt treffend Athen bas Auge von Hellas, sodann πην της Αθηνάς πόλιν, την μητέρα Πλάτωνος και Ιημοσθένους, και της άλλης της πολυειδούς σοφίας." Επιταφ. έπι Ιουλίαν. p. 531. Reisk.

Der raiche, bon Feuereifer nach Wiffenschaft beseelte, Geift bes Gregorius hatte ihn bei ber Reise nach Athen beinabe ins Berberben geführt. Er konnte die gunftige Jahreszeit zur Ueberfahrt nicht erwarten und begab fich mahrend ber Berbitfturme auf einem äginetischen Schiffe gur See. 1) MB fie fich im Angefichte von Cypern befanden, erhob fich ein furchtbarer Sturm. Rugleich war ihnen bas Trinkwaffer ausgegangen; und fo fcwebten fie mehrere Tage in Gefahr, entweder ju verdurften, ober ju ertrinken. In biefer allgemeinen Noth fühlte Gregorius eine tiefe Bangigkeit, nicht um feines äußeren Lebens, fonbern um feines Seelenheiles willen. 2) Er war, obwohl driftlich erzogen, noch nicht getauft, sondern hatte nach ber Sitte bamaliger Reit feine Taufe bis zu reiferem Alter verschoben. Jest fürchtete er fterben zu muffen, ebe er auch die außere Weihe zum Chriftenthum (bie ihm Bedingung ber Seligkeit war) empfangen hatte. Bon Schmerz überwältigt, warf er fich betend, weinend, mit zerriffenen Kleibern auf ben Boben und ergoß seine Rlagen fo lebhaft, bag felbft bie mit eigenem Untergang bebrobten Schiffsleute an ihm Untbeil nahmen. Unter beißen Thranen gelobte er Gott aufs Neue, ihm fein ganges Leben ju weihen. Sie wurden gerettet. 8) Borüberfabrende Abonicier verfaben bas Schiff mit Baffer und Lebens= mitteln, ber Sturm legte fich, und fie lanbeten gludlich im Safen von Aeging, bon wo aus Gregorius nach bem längst ersehnten Athen eilte.

Diefen Borfall sah Gregor als feine zweite Beihe zum Dienste Gottes an. 4) Biele mögen hierbei an ber Borftellung

<sup>1)</sup> Carmen 1. de rebus suis. B. 310-340. p. 36. Carmen de vita sua. B. 120-212. p. 3 u. 4. An beiben Stellen lieft man weitstäufige Beschreibungen bes erlittenen Seesturmes. Bgl. außerbem Orat. XVIII. 31. p. 351, wo bas Ganze fürzer und einsacher erzählt wirb.

<sup>2)</sup> Siehe bie eben angeführten Stellen aus Gregors Gebichten, besonbers aber Orat. XVIII. 31. p. 352: πάντων δε τον κοινόν θάνατον δέδοικότων, ὁ τῆς ψύχῆς ἡν ξμοί φοβερώτερος, ξκινδύνευον γὰρ ἄθλιος ἀπελθεῖν καὶ ἀτέλεστος, ποθών τὸ πνευματικὸν ὕδωρ εν τοῖς φονικοῖς ὕδασι κ. τ. λ.

<sup>3)</sup> Ju seiner Rettung trug nach Gregors Ueberzeugung auch bas Gebet seiner Aeltern, die durch Ahnungen von der Noth ihres Sohnes Kunde batten, bei. Bundervolle Träume, Erscheinungen n. dgl., die Gregorius überhaudt gerne, und auch in diesem Falle (Orat. XVIII. 31. p. 352) in seinen Lebenssaden einslicht, werden in dieser Biographie übergangen, weil sie außer dem historischen Gebiete liegen und so viel Geschichtlichtlares unsere nähere Betrachtung verlangt.

<sup>4)</sup> Carmen de vita sua. B. 194. p. 4. Σὸς (εἶπόν) εἶμι καὶ τὸ πρὶν καὶ νῦν ἔτι Σὺ δἰς με λήψη, κτῆμα τῶν σοὶ τιμίων, Γῆς καὶ Φαλάσσης δῶρον ἐξηγνισμένον, Εὐχῆ τε μητρὸς καὶ φόβοις ἐξαισίοις.

von der Nothwendigkeit der Taufe zur Seligkeit, woraus die tiefe Trauer des Gregorius entsprang, Anstoß nehmen. Darüber zu rechten, ist hier nicht der Ort. Es war die Ueberzeugung des Jahrhunderts, die Gregorius theilte. Aber unsere Theilnahme werden wir doch dem Jüngling nicht versagen, der im Angesichte des Todes nicht sowohl den leiblichen Untergang, als den Schaden fürchtet, den seine Seele nehmen könnte. Auffallend ist es übrigens, wie wir hier die Vorstellung von der unumgänglichen Nothwendigkeit der Taufe zur Seligkeit mit dem Verschieben dieser Handlung zusammen bestehen sehen; und es ist diese Erscheinung wohl nur daraus zu erklären, daß man die Gefahr, ungetaust zu sterben, für geringer hielt, als die Gefahr, nach der Taufe durch ein unwürdiges Leben oder einzelne Sünden der schon erstheilten Gnade wieder verlustig zu gehen, wobei man kaum eine Wiederherstellung in den Gnadenzustand zu hossen wagte.

### 2. Aufenthalt in Athen.

Athen war bamals, wie ichon bemerkt, noch ber wichtigfte Marttplat ber Gelehrfamteit in Griechenland, an beffen lebhaftem, buntem, fonderbarem Treiben nicht blos bie naben griechischen Länder, fondern felbit bas entferntere Afien Untheil nahm. Sung= linge aus allen Gegenden, felbft aus bem entlegenen Armenien und andern afiatischen Brobingen, strömten bier gusammen und brangten fich wetteifernb um die gepriefenen Lehrer ber Berebfamteit und Philosophie, welche ben bamals wieber ju einigen Ehren gekommenen Namen ber Cophiften trugen. Diefe Bbilofophen und Rhetoren bes bamaligen Athens hatten freilich nicht ben Geift eines Socrates, Blato und Demofthenes; fie fuchten fünftelnd bie Formen bes Alterthums zu bewahren, mabrend bie bobe Ginfalt, ber Tieffinn, Die Beiftesfreiheit bes Alterthums längst von ihnen gewichen war; fie bemühten fich burch muftifden Meglismus eine Religion festzuhalten, beren Lebensgeift entschwun= ben war; fie wirften überall auf ben außeren Effect und ließen fich, um fich ber jugendlichen Gemuther gu bemachtigen, gur Magie und Theurgie, ben Lieblingefünften jenes Beitalters, und auch wohl zu noch ichlimmeren Mitteln berab. Beber Cophift batte feine Schule und Parthei, Die ihm mit unglaublichem Gifer juge= than war, und fein höheres Streben fannte, als ihren eigenen Ruhm mit bem ihres Lebrers ju verbreiten und bie Bahl ihrer Mitglieber zu vermehren. Es war in bie meiften Sunglinge gu

Athen, wie fich Gregorius treffend ausbrudt, eine mabre Sophiftenwuth gefahren. 1) Sie warben alle für ihren Meister, benn es war nicht Sitte, Die verschiebenen Lehrer zugleich zu befuchen, fonbern man folog fich in ber Regel nur an einen an; bornebm= lich legten fich bie Mermeren auf biefes Befchaft bes Werbens, weil fie Befreiung vom Lehrgelbe ober auch wohl Belohnung erhielten, wenn fie ihrem Sophisten recht viele Ankömmlinge quführten. Raum fonnte ein unbefangener Jungling ben attifchen Boben betreten, fo war er ichon bon ben Anhängern einer Bartbei in Unspruch genommen; man gantte, man ftritt, man folug sich um ibn, und es fonnte wohl begegnen, bag ein Jungling von bem Lehrer gang weggeriffen wurde, welchen gu hören er eigentlich gekommen war. Gang Griechenland war in biefes Interesse ber Jugend für ihre Cophiften mit binein gezogen, fo bag felbft in andern Städten, auf Strafen und in Safen Werbungen angestellt wurden. Nicht minder lebhaft waren bie literarischen Streitigfeiten und Wortfampfe ber verschiedenen Schulen unter fich, Die nicht selten mit einem Sandgemenge endigten. 2)

Dieses verkehrte und wilde Treiben, in bas sich Gregorius versetz sah, konnte seinem edleren Sinn nicht zusagen. Gin ersquickender Trost war es für ihn, daß nicht lange nach ihm sein Landsmann Basilius von Constantinopel aus auch uach Athen kam, an den er sich nun aufs innigste anschloß. 3) Die Berbin-

<sup>1)</sup> Orat. XLIII. 15. p. 781... σοφιστομανοῦσιν 'Αθήνησι τῶν νέων οἱ πλεῖστοι καὶ ἀφρονέσιεροι.

<sup>2)</sup> Die Belege zu biefer Schilberung finbet man außer Gregors 43ster Rebe, welche besonders von §. 15. p. 781 an viele interessante Einzelnbeiten enthält, vorzüglich bei Libanius de vita sua. p. 13. sqq. edit. Reisk. und in einigen Briesen besselben Sophisten; bei Eunapius Vitae Sophistar. in Proaeres, p. 130—133, ober 74—75. Boisson. et Wyttenb.; bei Photius in biblioth. cod. 80. p. 189. Sehr schön ist das hierher Gehörige zusammengestellt von Wyttenbach in ber Bibliotheca critica. Vol. VIII. pars X. p. 86 sqq. und in den Anmerkungen zum Eunapius p. 351.

<sup>3)</sup> Orat. XLIII. 14. p. 780.... Δθήνας τὰς χουσᾶς ὄντως ξμοί, και τῶν καιῶν προξένους, είπερ τινί έκεῖναι γάο μοι τὸν ἄνδρα τοῦτον έγνως ισαν τελεωτερον, οὐδὰ πριν ἀγνοούμενον. Dem Basilius war ichon vor seiner Antunst ein Rus ausgezeichneter Berebsamfeit vorangegangen, und er wurde, besonders auf Zureden des Gregorius, von den übrigen Studirenden achtungsvoller empfangen, als es sonih bei neuen Antömmlingen der Fall war. Es herrschte nämlich unter den Jingelingen zu Athen folgende Sitte, die uns Gregorius selbst mit sast wohlgefälliger Aussichtichteit erzählt; Orat. XLIII. 16. p. 782: "Wenn ein Reuling (τζι τῶν νέων) in Athen angekommen ist, so nimmt ihn einer von benen, die ihn sitt sit gewonnen haben, gastreundlich auf; dann wird er von jedem nach Belieden geneck, das seiner, bald berber, je nachdem er jelbst bessel vor sehrschen oder bäurischer ist. Man will ihm damit nur ein bischen seine Selbstgefälligkeit benehmen, und ihn zum Gehorsam gewöhnen.

bung zwischen Bafilius und Gregorius, welche bisber eine bloße Bekanntichaft gewesen war, wurde jest zur näheren Freundschaft vorerst durch einen geringfügigen Umstand, ber uns jedoch lebhaft in bas bamalige Treiben ber Jugend in Athen bliden läßt. Die Munglinge icheinen nämlich nicht blos nach ben Lebrern in Schulen, sonbern auch in gewiffe Benoffenschaften 1) getheilt gewefen zu febn, wozu fich bie bekannten, bie aus einem Lande gebürtig waren. Die verschiebenen Bartheien batten ihre Borfteber, bie zugleich in wissenschaftlichen Streitigkeiten ihre Borfampfer waren. Bon Gregorius wird uns ausbrudlich eine Corporation ber Armenier genannt. Diese waren bem Basilius besonders abhold, weil er, ein Neuling, viele von ihnen, Die schon lange in Athen waren, an Beredfamkeit übertraf. Sie liegen fich in einen Kampf mit ihm ein, und waren nabe baran, von ihm übertwunden zu werden, als Gregorius, ohne ihre schlimme Absicht ju ahnen, fie, bie Schwächeren, unterftütte und bem Bafilius ben Sieg streitig machte. Aber im Berlaufe bes Streites bemerkte Gregorius die gehässigen Gesinnungen ber Armenier und trat fofort zu Bafilius über, ber jest einen vollfommenen Triumph feierte. Diefer kleine Borfall machte beibe Freunde bei jener armenischen Genoffenschaft bochft verhaßt, verband fie aber unter fich nur um fo fefter. 2)

Sie studirten zusammen besonders Rhetorit, Grammatit, Mathematit und Philosophie, dialectische sowohl als praktische. Die Musit, als ein Mittel, die Seele zu sansteren und reineren Empfindungen zu stimmen, vernachlässigten sie auch nicht. Selbst von der Arzneikunde suchten sie sich wenigstens den philosophischen

Aber es seh bamit boch, meint Gregorius selbst, so bose nicht gemeint. Hierauf sindet nun die eigentliche Aufnahme in die Gesellschaft Statt. Die Jünglinge begeben sich mit dem Neuangekommenen in einem geregelten Juge paarweise nach einem öffentlichen Bade; wenn sie sich dem Eingange desselben nähern, erheben die Bordersten auf einmal ein wildes Geschrei und gebieten dem Zuge Stillstand, als ob ihnen der Zutritt verwehrt würde. Dann kürzen sie auf die Thüre und erzwingen sich scheindar den Eingang. Dieß alles geschieht aber nur, um dem Neuling bange zu machen, denn nachdem sie in das Innere des Gebäudes eingetreten sind, und der Einzuweihende ein Bad genommen hat, empsangen sie ihn auss freundlichte als einen, der jetzt ihres Gleichen und mit allen Ehren ausgestattet sie." Diese scherz-hafte Willkommeerimonie, die uns beweist, wie sich äußerer Beränderungen ungeachtet die akademischen Sitten dem Wesen nach gleich bleiben, wurde dem Basilius erlassen; ein höchst seltener Fall, wie Gregor bemerkt; er selbst schein also keineswegs von der Regel ausgenommen worden zu sehn.

<sup>1)</sup> Bruberschaften, φράτριαι, beißen fie in Gregor. Carm. de vita sua. B. 215. p. 4. Die Borsteher hießen προστάται του χορού.

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 17 - 20. p. 783 - 785. Bielleicht tam bier auch Bolleeifersucht amischen ben Armeniern und Cappabociern mit ins Spiel.

Theil anzueignen. 1) Ihre Lehrer waren vermuthlich die berühmeten Sophisten Himerius und Broaresius. 2) Durch diese wurden sie befonders auf die reichen und blühenden Gesilde der altgriechischen Literatur geführt, deren vertrautere Renntniß aus allen Schriften des Gregorius bervorleuchtet.

Bie verführerisch mußte fich ihnen oft bas Beibenthum in bem liebenswürdigen Gewande ber Dictunft und Philosophie barftellen. Bor ihnen ftanden verehrte Lehrer, welche bie alte Religion mit aller einschmeichelnben Runft ber Beredsamkeit empfahlen und ihre Mythen burch ben philosophischen Mufticiemus, in welchen fie biefelben auflöften, und burch Allegorien weniger anftögig machten; rings um fie ftanben auf ben Soben und in ben Thalern die heiteren, herrlichen Wohnungen ber alten Götter, und wo fie binblidten, traten ihnen diefe felbft in freund= lich lodenben ober ernften, Ehrfurcht gebietenben Geftalten entgegen. Wirklich war Athen bamals in Griechenland noch ber reizenbste Sit bes Beibenthums; nirgenbs hatte es fo viele Freunde. fo viele gewichtvolle und einflugreiche Lobredner. Es mar nichts Geringes, unter biefen Berhältniffen ein guter Chrift ju bleiben; auch wurden viele driftliche Junglinge bier für ben alten Glauben gewonnen. 3) Gregorius und Bafilius waren ftandhaft.

<sup>1)</sup> Dieje Gegenstände werben wenigstens von Gregor felbft aufgegabit. Orat. XLIII. 23. p. 788 u. 789.

<sup>2)</sup> Dieß wird zwar, so viel mir bekannt ift, nirgends ausbrücklich gesagt, aber es läßt sich mit Wahrscheinlicheit schießen. Gregor sagt von seinen Lehrern Orat. XLIII. 22. p. 787: παρά τοσούτοις μεν γάρ οδ ύμετεροι παιδευταί, παρό δσοις (ήκούοντο) Αθήναι. Berühmte atheniensliche Sophisten jener Zeit waren Himerins und Proäresius, beren Leben bekanntlich Eunapius beschieben hat (das des letzteren weitsläusig, das des ersteren nur kurz), und die überhaupt bekannt genug sind. Belche Berehrung Proäresus in seinem Zeitalter genossen, gedt unter andern sehre auschausich aus einem äußerst schweichelnsten Briefe Inlians an ihn hervor. Epist. 2. p. 373. Ihm setzten auch die Römer, da er von Constantius an ste gesandt war, eine Statue mit der Inschrift: Regina Rerum Roma. Regi Eloquentiae. Eunap in Proaeresio. p. 157. oder 90. Wyttendet Boissonad. und dazu die Anmert. p. 382 u. p. 322. Ueder Proäressins ist auch zu vergleichen Sozom. h. e. VI. 17. Bielleicht hatte Gregot auch den ersten Sophisten des Zeitalters, Libanius, gehört; wenigstens sagt es Socrates, der übrigens himerius und Proäresius bestimmt als seine atheniensischen Lehrer angiedt. Socrat. h. e. IV, 26. Doch charatteristen sich Socrates Angaden über Gregorius als nicht ganz zwerlässig. Gregor tonnte bei seinem ziemlich sangen Ausenhalt in Aihen mehrere Sophisten nach einander hören.

<sup>3)</sup> Orat. XLIII 21. p. 787: βλαβεραὶ μὲν τοῖς ἄλλοις ᾿Αθῆναι, τὰ εἰς ψυχήν. οὐ γὰρ φαύλως τοῦτο ὑπολαμβάνεται τοῖς εὐσεβεστέροις καὶ γὰρ πλουτοῦσι τὸν κακὸν πλοῦτον, εἴδωλα, μᾶλλον τῆς ἄλλης Ἑλλάδος, καὶ χαλεπὸν μὴ συναρπασθῆναι τοῖς τούτων ἐπαινέταις καὶ συνηγόροις.

christliche Sinn war ihnen von Haus aus zu tief eingeprägt, und kein poetischer und philosophischer Schimmer konnte die kräftigen Eindrücke streng christlicher Erziehung verwischen. Es war ihr Stolz, in dem heidnisch gefinnten Athen Christen zu sehn und Ehristen zu heihen. ) Sie blieben auch hier in fortwährender äußerer Gemeinschaft mit der Kirche; sie hatten dei ihrem einfachen Leben nur zweierlei Ausgänge, zu ihren Lehrern und, was ihnen theurer war, in die Kirche. Die Feste und Gelage der andern Jünglinge und das Theater, wo ihnen das Heidenshum in verführerischer Gestalt begegnen konnte, mieden sie strenge. So erhielt sich ihr Glaube nicht blos unangetastet, sondern er wurde durch die Versuchungen noch besesstigt.

Basilius war anfänglich mit Athen unzufrieden gewesen; 2) Gregorius beruhigte ihn, indem er ihm ben rechten Gesichtspunct zeigte, wie er biefes Treiben ansehen muffe. Dieser und ber oben schon berührte Umftand fnühfte ein engeres Berhältniß awischen ihnen, welches bald so vertraulich wurde, bag fie ibr ganges Leben gur Gemeinschaft einrichteten, gufammen wohnten, fpeisten und philosophirten. 3) Aber nicht bie Gemeinschaft bes äußeren Lebens, fonbern bie bes inneren war es, bie fie auf immer an einander fesselte. Ihre Berbindung war auf gemein= fame Liebe Gottes und bes Erlofers, auf gemeinsames Streben nach bem Göttlichen gegründet, und auf biefem ewigen Grunde ruhend trotte fie ben Sturmen ber Reit und ben ertobtenben, erfältenden Misberhältniffen bes Lebens. Bohl konnte fie, als eine menschliche Berbindung, geftort, aber nie konnte fie, als eine zugleich göttliche, gerftort werben. Noch als Greis, nach= bem auch manches zwischen ihn und seinen Bafilius gekommen war, fpricht Gregorius von biefer Jugenbfreunbschaft mit jugenb= licher Erhebung: 4) "Wie foll ich ohne Thranen," fagt er in feiner Lobrebe auf ben Basilius, "biefer Berhältniffe gebenten? Bleiche hoffnung entflammte und nach einer Sache, die fonft bie beftigste Gifersucht zu erregen pflegt, nach Gelehrsamkeit. Aber Reib war ferne von uns, nur ein wetteifernbes Streben erfüllte und beibe. Es war ein freundschaftlicher Rampf unter uns, nicht wer ben ersten Preis babon truge, sondern wer ihn bem andern

In ber eben angeführten Stelle: ήμεν δε τό μέγα πράγμα και όνομα, Χριστιανούς και είναι και όνομάζεσθαι.

<sup>2)</sup> Orat, XLIII. 18. p. 784: κενήν μακαρίαν τὰς 'Αθήνας ἀνόμαζεν.

<sup>3)</sup> Orat. XLIII. 19. p. 785.... τηνικαῦτα ἦθη τὰ πάντα ἦμεν ἀλλήλοις, ὁμόστιγοι, ὁμοδίαιτοι, συμφυεῖς, τὸ εν βλέποντες.

<sup>4)</sup> Orat. XLIII. 20. p. 785 u. 786.

zuerkennen bürfte; benn jeber achtete ben Ruhm bes Freundes für seinen eigenen. Wir schienen in ber That nur eine Seele au febn, bie amei Rorper belebte." 1) Eben fo fpricht Gregorius portrefflich aus, wie ibre Freundschaft, aus Liebe gum Ewigen entsprungen, ungerftorbar febn mußte: 2) "Die Liebe bes Rorpers, weil sie fich auf vergängliche Dinge bezieht, muß ebenfalls bergänglich fenn, gleich ben Blumen bes Frühlings. Auch die Flamme glüht nicht mehr, wenn ber Brennftoff verzehrt ift, fondern erlischt mit ihm; eben so wenig erhält sich eine folche Liebessehn= fucht, wenn ihr Bunder verbraucht ift. Aber eine göttliche und reine Liebe, weil fie fich auf unvergängliche Dinge bezieht, ift eben barum bauerhaft, und je mehr fie jum Unschauen ber mabren Seligkeit gelangt, besto mehr fesselt fie an fich und verbinbet unter einander die Liebhaber bes Ewigen. Das ift bas Gefet ber himmlischen Liebe. Ich fühle wohl, wie mich meine Begeiste= rung über bie Beit und über alle Schranfen binausträgt, und weiß felbst nicht, wie ich auf biefe Worte gekommen bin, aber ich fann mich nicht enthalten, fie auszusprechen."

Wollen wir uns bas liebevolle Berhältnig beiber Manner vergegenwärtigen, fo bient bagu besonders ihr Briefwechsel, aus welchem ich hier, ba manches Einzelne noch fünftig berührt werben muß, nur zwei Stellen mittheilen will, welche bie überfliegenbe Liebe bes Gregorius zu Bafilius icon bezeichnen: "Ich habe bich mir," schreibt er bem Freunde, 3) "jum Führer bes Lebens und jum Lehrer bes Glaubens, und was man fonft Schones und Grokes fagen mag, genommen, und behalte bich immer als folden; und wenn noch ein anderer beinen Ruhm verherrlicht, fo thut er es entweder mit mir ober nach mir; fo gang bin ich von beiner fanften Beisheit gefeffelt, fo gang bin ich aus reinem Bergen ber Deine. Und bas ift fein Wunber. Denn je langer ber Umgang, besto mehr Erfahrung; und je reichlicher bie Erfahrung, besto gultiger bas Beugnig (bas wir bem Freunde geben konnen). Wenn irgend etwas meinem Leben Werth gibt, so ift es bein Umgang, beine Freundschaft." Einen andern, mehr scherzhaften Brief, worin besonders auch die froben Erinnerungen an Athen

Carmen de vita sua. B. 229. p. 4.
 Τὰ πάντα μὲν δὴ κοινὰ, καὶ ψυχὴ μία, Δυοῖν δέουσα σωμάτων διάστασιν.
 Ὁ δ΄ εἰς εν ἡμᾶς διαφερόνιως ἤγαγε, Τοῦῖ ἦν, θεός τε καὶ πόθος τῶν κρεισσόνων.

Mehnlich Cicero: Amicitiae vis est in eo, ut unus quasi animus fiat ex pluribus. De amicit. cap. XXV.

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 19. p. 785.

<sup>3)</sup> Epist. 26. al. 20. p. 788.

erneuert werben, schließt Gregor mit ben Worten: "Wer hat boch wohl irgend etwas auf ber Erbe je so bewundert, wie Gregorius dich? Ein Frühling ist unter den Jahreszeiten, eine Sonne unter den Gestirnen, ein Himmel, der alles umfängt; so gibt es auch für mich nur eine Stimme unter allen, und das ist die deinige; wenn ich in solchen Dingen ein Urtheil habe, und wenn mich die Liebe nicht blendet, was ich nicht glaube." Die Freundschaft zwischen Gregorius und Basilius war um so inniger, da sie, bei Uebereinstimmung in den höchsten religiösen und sitt-lichen Grundsägen, durch Verschiedenheit der geistigen Individualitäten belebt wurde. Basilius war seuriger und mehr zur Lebensthätigkeit geneigt, Gregorius ruhiger und beschaulicher; so konnte einer den andern bewahren, damit er in seiner Richtung nicht zu weit ginge, und beide konnten sich gewissermaßen ergänzen.

In Athen machte Gregorius auch eine höchst merkwürdige Bekanntschaft, die ihm in ber Folge nicht so erfreulich wurde, mit bem Neffen bes Raifers Conftantius, bem Bringen Julian, ber bekanntlich nachmals felbst auf ben Thron gelangte und eine furze aber außerordentliche Rolle in ber Weltgeschichte spielte. Diefer Pring hielt fich bamals mit feines argwöhnischen Dheims Erlaubniß auf einige Zeit um ber Studien willen in Athen auf. Schon bamals zeigte fich bei Julian eine befondere Borliebe gu bem in jener Gegend vorzüglich blübenden Beibenthum und feinen Mufterien; er fühlte fich eben fo fehr hingezogen zu ben rhetorifden und philosophischen Bertheibigern bes Beibenthums, als biese wieber, wie alle Berehrer ber alten Religion, ihre Blide mit hoffnungsvoller Erwartung auf ben jungen und ausgezeichneten Kurftensohn richteten. 1) Es war also bem Gregorius, ber auch felbft bon fich gesteht, bag ihm ber Scharfblid eines feinen Menidenkenners feineswegs ju Theil geworben, nicht befonders fcmer, icon in jener Beit von Julian bas Schlimmfte ju ahnen. Er beruft fich auf bie, welche bamals mit ihm in Athen waren, baß er, noch nicht lange mit Julian bekannt, über ihn bie Worte ausgesprochen habe: "Welches Uebel erzieht fich hier bas römische Reich!"2) - Das, was ihn fo ftrenge über biefen Jungling urtheilen ließ, macht er uns felbst bemerklich in einer, wohl etwas übertriebenen Schilberung von Julians Wefen und äußerer Erscheinung: "Rum Propheten machten mich, fagt er. 8) bas

<sup>1)</sup> Ueber bas Leben Julians in Athen giebt besonders Libanius bestimmtere Rachrichten. Έπιτάφ. επὶ Ἰουλιανῷ p. 532. Reisk.

<sup>2) ,,</sup> Οίον κακὸν ἡ 'Ρωμαίων τρέφεῖ."

<sup>3)</sup> Orat. V. 23 n. 24. p. 161 n. 162.

Unftete feines Betragens, bas Uebertriebene feiner Begeisterung: auch fdien mir fein gutes Reichen ju febn, bag fein Raden nicht fest war, bag er feine Schultern oft judend bewegte, bag fein Auge oft iden umber irrte, und wie im Babnfinn berumrollte, baß feine Ruße nicht rubig und fest ftanden; eben so wenig gefiel mir feine Rafe, Die Stols und Berachtung athmete, Die lacher= lichen, von bemfelben Stolze zeugenben, Berbrehungen feines Befichtes, fein unmäßiges, beftig aufschallendes Lachen, fein -Riden und Kopficutteln ohne allen Grund, feine flodenbe, burch Athmen unterbrochene Rebe, seine abspringenden und unfinnigen Fragen, und nicht beffere Antworten, die fich oft felbst wiberftritten, und ohne alle wiffenschaftliche Ordnung jum Borfchein famen." 1) Wenn wir bas, was bei biefer Schilberung eine febr lebhafte Abneigung in die Feber gab, abzieben, so bleibt uns bas Bilb eines unruhigen, feurigen, innerlich unaufhörlich thätigen und bewegten, nach aufen aber fich berftellenben, 2) im Gefühl feiner Rraft übermutbigen Menfchen, beffen genialen Anlagen eine angemessene Bilbung fehlte, welche sie geordnet und zum rechten Riele gelenkt batte.

<sup>1)</sup> Es ift nicht unintereffant, hiermit ju vergleichen, was uns Julian felbft fiber feine außerliche Ericheinung fagt. Er hielt, befonbers als Raifer, augenscheinlich febr biel auf eine eigene Art von Reprafentation, und liebte bie ftrenge Raubeit eines Conifers mit ber Burbe eines alten Belben gu verbinben. Dit felbftgefälliger Behaglichfeit fpricht er (Misopogon pag. 338 segg.) von feinem ftruppigen Saare, von feiner gottigen Bruft, bon feinem langen borfligen Barte, womit er die Ratur noch ftrafe, daß fie fein Gesicht nicht ichoner gebildet. Ja er scheut sich sogar nicht, seiner bintenbeflecten hände, seiner langen Rägel, und selbst ber fleinen Bewohner, die wie das Bild in seinem Barte haußten, rühmliche Erwähnung zu ihun. Beit anflanbiger, als er fich felbft, beichreibt ibn Ammianus Marcellinus XXV, 4. Mediocris erat staturae, capillis, tanquam pexisset, mollibus, hirsuta barba in acutum desinente vestitus, venustate oculorum micantium flagrans, qui mentis ejus angustias indicabant, superciliis decoris, et naso rectissimo ore paullo majore, labro inferiore demisso, opima et incurva cervice, humeris vastis et latis, ab ipso capite usque unguium summitates liniamentorum recta compage, unde viribus valebat et cursu. An einer anbern Stelle bemerft Ammianus noch einige Eigenschaften, welche mit Gregors Beschreibung mehr übereinstimmen: Levioris ingenii .... linguae fusioris et admodum raro silentis.

<sup>2)</sup> Daß Julian die Berstellungskunst frühe geübt, und während er dem Heibeuthum schon ganz geneigt war, äußerlich noch den Christen gespielt habe, ist nicht etwa blos gehässiger Berdacht driftlicher Schriststeller (Gregor. orat. IV. 30. p. 90 n. 91.), sondern wird auch von Heiden ausdrücklich zugegeben. Ammian. Marcellin. XXI. 2. Bergl. mit lid. XXII. cap. 5. And der Lobredner und Freund Libanins lengnet Julians Berstellung nicht, sondern sicht siehen schie und fie nur durch einen schlechten Bitz zu entschuldigen: Αίσωπος δ΄ ένταῦθα μῦθον αν ένοιγσεν, οὖχ ὄνον λεοντη χρύπτων, αλλ' ὄνου δορᾶ τὸν λέοντα κάκεῖνος ήδει μὲν, α εἰδέναι κρεῖτιον, ἐδόκει δὲ τὰ ἀ σ φ αλέστερ α. Ἐπιτάφ. ἐπὶ Ἰουλιαν. p. 528. Reisk.

Der Aufenthalt ber Freunde Bafilius und Gregorius in Athen scheint geraume Reit gebauert zu haben, wie man benn überhaupt damals bie Studienzeit weit langer auszudehnen pflegte. als jest. Gregor tam als eben aufblühenber Jungling nach Athen und verließ es ungefähr breißig Jahre alt. 1) Ein fo langer Aufenthalt machte ben meiften Junglingen Athen febr theuer, und ben Abschied ungemein schwer. 2) Den beiben Freunden wurde die Trennung noch auf eine besondere Beise badurch er= fcwert, bag Lehrer und Mitschüler fie burchaus in Athen festhalten wollten. Gregorius mußte auch alles Wiberftrebens ungeachtet gurudbleiben, mabrend Bafilius, ber triftigere Grunbe gur fonellen Abreife hatte, in bas Baterland gurudfehrte. Es icheint ber Bunfch berer, bie Gregor gurudhielten, gewesen ju fenn, bag er felbft als Lehrer ber Berebsamkeit in Athen auftreten follte; 3) allein biefe Lebensart mochte bem Sinne Gregors nicht entsprechen, benn taum war Bafilius abgereift, fo feben wir auch Gregorius bem Freunde folgen. Er nahm ben Weg nach seinem Baterland über Conftantinopel, wo er ohne Berabredung mit feinem Bruber Cafarius zusammentraf, ber bon Alexandrien aus, wo er in den letten Jahren studirt hatte, ebenfalls auf der Rudkehr ins Baterhaus begriffen war. 4) Cafarius hatte fich bem Studium ber Naturwiffenschaften und Arzneikunde gewibmet, und fcheint fich bamals ichon einen ausgezeichneten Ruf erworben gehabt zu haben; benn man machte ihm bie vortheilhaftesten Borschläge, wenn er in Conftantinopel bleiben wollte. Allein über alle lodenben Aussichten fiegte in Cafarius Berg bie bruberliche und findliche Liebe: er konnte fich nicht entschließen, seinen Bruber allein zu ben Aeltern heimfehren zu laffen. Dft hatte bie alte Mutter Nonna gewünscht, und Gott im Gebete barum angefleht, daß ihre beiben Sohne gemeinschaftlich bas alterliche Saus wieder betreten möchten. Diefer Bunfc murbe ibr jest

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. 33. 112 u. 239. p. 2 u. 4.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. S. 242. p. 4 seqq. Orat. XLIII. 24. p. 789. Οὐδεν γάρ οὕτως οὐδενὶ λυπηρόν, ώς τοῖς ἐκεῖσε συννόμοις, Άθηνῶν και άλλήλων τέμνεσθαι.

<sup>3)</sup> Mehrere Lebensbeschreiber Gregors nehmen (auf bie Angabe bes Presbuter Gregorius bin, welcher fagt: Γρηγόριος δε απρίξ κατείχετο τοῖς Αθηναίων φοιτηταῖς, μήτε την έξοδον αὐτῷ συγχωροῦσι, καὶ παιδεύειν αύτους έχλεπαρούσι, τόν τε σοφιστικόν θρόνον παρακαλούσι δέχεσθαί) geradezu an, die Mitschüler Gregors hätten ihn nur zurückgehalten, damit er selbst den Sophisten-Lehrstuhl besteigen möchte. Allein
Gregor selbst drückt sich darüber nicht mit hinlänglicher Bestimmtheit aus.
Er sagt Carmen de vita s. B. 256.

Ως δή λόγων δώσοντες έχ ψήφου χράτος.

<sup>4)</sup> Orat. VII. 5. 6. 7. 8. p. 201-204.

erfüllt. Sie kehrten beibe mohlbehalten, tuchtig fürs Leben aus-

gerüftet in die Arme ber Meltern gurud.

In bem bisberigen Bilbungegange Gregors finden wir beinabe icon alle Reime zu bem gelegt, was fich nachher aus ibm Mit vorzüglichen Gaben verband er ichon von Natur entwickelte. einen ernften Sinn; fromme und ftrenge Ergiehung wendete ibn noch mehr von ber Außenwelt ab und ber inneren Welt au: er lernte fich bon ber Rindheit an als bem Dienste Gottes geweibt betrachten, und bie Wiffenschaft als Mittel ju biefem Amed an-Rur bas Studium ber Berebfamteit begeifterten ibn alle Lebranftalten, die er besuchte. Der Aufenthalt in Alexandrien flöfte ibm Neigung jum Blatonismus, Borliebe für Drigenes und origenianische Theologie und Eregese, Berehrung gegen Athanafius und feine bogmatischen Grunbfate ein. In Athen murbe er noch vertrauter mit griechischer Literatur und Philosophie, und gewandter in ber gangbaren Dialectit und Rhetorit; feine Abneiaung gegen bas fchimmernbe Beibenthum wurde ftarfer, feine Liebe ju bem einfachen innerlichen Chriftenthum fester. wurde bier icon jene innige Freundschaft mit Bafilius geschloffen und ber Grund jum Wiberwillen gegen Rulian gelegt: amei Dinge, bie auf fein ganges Leben einen außerorbentlichen Ginfluß hatten.

### Bweiter Abschnitt.

Gregorius Leben in Cappadocien, theils in der Einfamkeit, theils in dffentlichen Kirchengeschaften. Ungefahr vom Jahre 360-379, also von seinem 30ten bis zu seinem 49ten Lebensjahre.

Chronologischer Ueberblid. Der Anfang biefes Abschnittes fallt noch in bie Regierungszeit bes Conftantius, welcher jeboch balb vom Schauplat abtrat. Eben in ber Beit, ba Gregor aus Athen in bie Beimath gurlidgetehrt mar, murbe Julian (3. 360) von ben gallifden Legionen in Paris jum Auguftus ausgerufen. 3m November bes 3. 361 ftarb Conftantius und Julian beftieg ben taiferlichen Thron. Bermuthlich um biefelbe Beit, auf Beibnachten 361 marb Gregor von feinem Bater jum Bresbyter geweiht. Als Julian icon im 3. 363 feinen fruhen Tob im Berferkriege gefunden hatte, wurde die Reihe driftlicher Kaiser nicht wieder unterbrochen. Jovian, auf die Seite der Athanasianer hinneigend, dabei aber. alle Bartheien bulbend, regierte nur 7 Monate. 3hm folgte (364) Balentinian, ber feinen Bruber Balens jum Mitregenten annahm. Balentinian im Abendlande, tolerant ober inbifferent, vergonnte ben Anhangern ber Somoufie ben Sieg. Balens im Morgenlanbe begunftigte bie Arianer, und verfolgte bie Gegenparthei. Das nicanische Betenntnig hatte inbeg fraftige Bertheibiger, im Abenblanbe Damafus (feit 366 Bifchof von Rom), Ambrofius (feit 374 Bijchof von Mailand), im Morgenlande noch eine Reit lang Athanafius († 373) und fobann feinen Rachfolger auf bem alerandrinischen Stuble, Betrus; außerbem hauptsächlich Bafilius, seit 370 Bischof bon Caefarea in Cappabocien, beffen Bruber Gregorius von Roffa, und unfern Gregorius von Nazianz. Balentinian + im 3. 375, Balens 378. Dem erfteren folgten feine Sohne, Gratian und Balentinian II, welche, nach bem Tobe bes Balens, ben Theobofius im 3. 379 jum Mitregenten annabmen.

## 1. Verschiebene Geistesrichtung bes Gregorius und seines Brubers Caesarius.

Schon von Natur waren beibe Brüber mit sehr verschiebenen geistigen Anlagen begabt, aber jest ging durch freie Selbstbestimmung ihre Lebensrichtung noch weiter auseinander. Wohl waren beibe gleichmäßig mit vorzüglichen Talenten ausgestattet, lebendigen, leichtfassenden Geistes, durch Erziehung von frühester Jugend an zu unermübeter Thätigkeit in den Wissenschaften

gewöhnt; aber Gregorius neigte von ber Kindheit an mehr gum Ernft, jur Entsagung, jur Abgezogenheit bon weltlichen Dingen; Caefarius entwidelte fich mehr jum Weltmann, ohne jedoch bie frommen Grunbfate, Die er im alterlichen Saufe empfangen hatte. ju verleugnen; jener wendete fich mit feinem Denken und Streben ber unfichtbaren Welt zu und wurde Theologe, biefer ber ficht= baren und wurde Naturforscher und Argt. Beiden Brubern war burch Erziehung Frömmigkeit als bie Grundlage ihres gangen Befens eingepflanzt; aber biefe Grundgefinnung wirkte und äußerte fich bei beiben febr berschieben; bem Caesarius mar fie eine bald beller, bald auch getrübter brennenbe Leuchte auf ben vielfach verschlungenen Pfaben eines, theils vom Glud begunftigten, theils auch burch Ungludefalle erschütterten, Lebens; bem Gregorius wurde fie ein berzehrenbes Feuer, bas fein ganges Wefen burchglübte, und frube icon, wenn auch nicht alles, boch bas meifte in ihm vertilgte, was uns an den Freuden und Genüffen der Welt mit Luft Antheil nehmen lagt. Caefarius war jum thätigen Lebon geneigt und übernahm verschiebene Memter, Gregorius hatte eine unüberwindliche, nur ju febr borberrichende Reigung jum einsam beschaulichen Leben, er konnte fich nur mit Mube felbst gur firchlichen Birtfamteit entschließen, fein Blid eilte über Alles hinmeg jur ruhigen Betrachtung göttlicher Dinge.

Caefarius hatte nur eine furze Zeit ben Aeltern und bem Baterlande gewibmet, als ibn jene glanzenden Berfprechungen und Ausfichten wieder nach Conftantinovel lodten. Go begreiflich bieß bon einem jungen Manne ift, ber mit Wiffenschaft und feinerer Weltbilbung ausgeruftet nicht in einem abgelegenen Stäbtden ber Proving begraben febn, fondern gern in eine größere Laufbahn eintreten wollte, so wurde boch bieser Schritt bon ben Seinigen, namentlich von feinem Bruder, nicht vollkommen gebilligt; er fürchtete, bie Tugend und Frommigkeit bes Caefarius möchte auf bem ichlüpfrigen Boben bes Soflebens wanken. Der Glang verblenbete ben jungen Gregorius nicht, benn er hielt es für größer: "bei Gott ber lette, als bei einem irdischen Könige ber erfte zu sehn;" auch sah er wohl ein, baß bie Handlungsweise feines Brubers, obwohl berfelbe als haupt= grund für seinen fünftigen Aufenthalt am Sofe die icone Abficht angab, bon bortaus für fein Baterland befto nüglicher ju wirten, bon Chrgeiz nicht frei fen. 1) Inbeg ift boch Gregorius auch

Orat. VII. 9. p. 203 u. 204. — Μετὰ τοῦτο δόξης ἐπιθυμία, καὶ τοῦ προστατεύειν τῆς πόλεως, ὡς ἔμέ γε συνέπειθεν, τοῖς βασιλείοις δίδωσιν, οὐ πάνυ μὲν ἡμῖν φίλα ποιοῦντα, καὶ κατὰ γνώμην. κ. τ. λ.

wieber milb genug, feinen Bruber wegen biefes Schrittes nicht ftrenge zu tabeln. Raum war Caefarius in Constantinopel angekommen und batte eine kleine Brobe seiner medicinischen Renntniffe abaeleat, fo wurde er vom Raifer Constantius, in beffen mistrauisch bebachtigem Character es fonft nicht lag, einen noch Unbefannten ichnell zu boben Burben zu beförbern, unter feine Leibargte aufgenommen, und mit ausgezeichneter Achtung behandelt. 1) Seine gefälligen Sitten machten ihn zum Liebling bes Raifers und ber mächtigften Männer am hofe. Aber alles Glud tonnte bie tiefen Ginbrude einer ernften Erziehung in feinem Gemuthe nicht vertilgen. Auch bier am hofe mar es ber Stolz bes Caefarius, ben Namen eines Chriften nicht nur zu führen, sondern auch durch die That zu verdienen; und, was befonders erfreulich ift, Gregorius rubmt an feinem Bruber am meiften bie Eigenschaft, bie ben Grundzug im Befen ihres Baters bilbete, bie aber unter folden Berhältniffen fo felten rein bewahrt ju werben pflegt, bobe und ungeheuchelte Ginfalt. 2)

Gregorius, während sein Bruder jest erst in die Welt einstrat, fühlte schon Reigung sich aus derselben zurückzuziehen. Sein Wissensdurst war nun zum Theil gestillt und es erwachte in ihm eine höhere Sehnsucht. Seine Liebe zur stillen Contemplation entwickelte sich mit voller Kraft, und wenn man nicht leugnen kann, daß Gregor seinem Hange zu beschaulicher Einsamkeit zu viel nachgab, so muß man auch auf der anderen Seite nicht übersehen, daß es contemplative Naturen gibt, Menschen, die stess, sie mögen wollen oder nicht, vermöge eines geistigen Naturtriebes zur abgeschiedenen Betrachtung des Uebersinnlichen hingezogen werden, während andere eine eben so gewaltige innere Kraft ins Leben hineinsührt und zum Handeln antreibt. Jene contemplative Richtung, die ja immer auch nur die besondere

<sup>1)</sup> Orat. VII. 10. p. 204. Τάιτεται μὲν γὰο την ποώτην ἐν λατοοῖς τάξιν, — κῷν τοῖς φίλοις τοῦ βασιλέως εὐθὺς ἀριθμούμενος, τὰς μεγίστας καρποῦται τιμάς. Dies war keine geringe Auszeichnung bei Confantius, benn biefer Kaifer war in ber Bahl ber Menschen sür seine näbere Umgebung höchft mißtrauisch und bebenklich. Ammianus Marcellin. XXI, 16. (Constantius) examinator meritorum nonnumquam subscruposus, palatinas dignitates velut ex quodam tribuens perpendiculo, et sub eo nemo celsum aliquid in regia repentinus adhibitus est vel incognitus. Das nemo Ammians könnte uns saft an bem Berichte Gregors zweiseln machen, allein es ist wohl nicht so ganz strenge zu nehmen, daß nicht eine oder die andere Ausnahme zugegeben werden könnte. Zudem ist die Stellung, welche Caesarius ansänglich einnahm, vielleicht nicht einmal unter die Aemter und Bürden zu zählen, die Ammianus zunächst im Sinne bat.

Orat. VII. 10. p. 204 n. 205. — ώς μηθέν είναι και τὴν Κράτητος ἀπλότητα πρὸς τὴν ἐκείνου θεωρουμένην.

Anlage weniger Menschen ist, muß man für sich gelten lassen, sobald sie sich nur nicht als höhere Frömmigkeit geltend machen und ihre Art und Weise zum allgemeinen Gesetz für viele erheben will. In diesem Sinn sinden wir auch die Reigung zur Einsamskeit, welche Gregor oft unwiderstehlich beherrschte, nicht so verswerslich, als sie Manchem erscheinen möchte.

### 2. Gregorius entwirft sich seinen Lebensplan.

Nach seiner Zuhausekunft sollte Gregorius auch in die Kreise bes bürgerlichen Lebens gezogen werden. Man verlangte von dem tüchtig ausgebildeten jungen Manne, daß er Proben seiner Studien in der Beredsamkeit ablege, daß er als Lehrer dieser Kunst aufträte, oder wohl gar die Lausbahn eines öffentlichen Sachwalters einschlage. 1) Gregorius gab zwar insofern nach, als er einigemal vor Zuhörern sprach, 2) aber zum Lebensgeschäft eines Sophisten oder gerichtlichen Redners konnte er sich seinem Sinn gemäß nicht entschließen. Ihm winkte ein anderes Ziel, zu bessen Erstrebung er sich jest aufs neue seierlich durch das Tausgelübbe verband.

Der alte Biograph des Gregorius 3) versest in diesen Zeitpunct die Taufe desselben, und wir haben, obgleich uns sonst bestimmtere Nachrichten sehlen, keinen hinreichenden Grund, an dieser Angabe zu zweifeln. Es ist vielmehr wahrscheinlich, daß Gregorius eben durch diese heilige Handlung, die ihm so wichtig

<sup>1)</sup> Sofrates hist. eccl. IV, 26. Wenn wir auch Sofrates etwas zweibentiges Zeugniß nicht hätten, so wäre es für sich wahrscheinlich, benn es war dies die gewöhnliche Laufbahn junger Männer, die sich für die Berebsamkeit ausgebildet hatten.

Orat. XLIII. 25. p. 790. Carm. de vit. sua. B. 265. p. 5.
 <sup>3</sup>Ηλθον. λόγους ἔδειξα, τὴν τινῶν νόσον
 <sup>3</sup>Επλησ' ἀπαιτούντων με τοῦθ' ὡς τι χρέος.

<sup>3)</sup> Gregorius Presbyter, unmittelbar nachbem er bie Zuhause tunft unseres Gregorius berichtet, fligt hinzu: καὶ πρώτον μέν το θεῖον λαμβάνει βάπτισμα ὁ καὶ πρώην τῆ δυνάμει πεφωτισμένος. In ben Schriften Gregors selbst finde ich keine ganz beukliche Spuren, baß seine Taufe gerade in diesen Beitpunct zu verlegen seh, und man könnte sich sogen wundern, daß er, ein mal der Gefahr des Seesturmes entronnen, sich nicht sogleich tausen ließ, und sich wieder (ungefähr 10 Jahre hindurch) der Möglicheit aussehte, ungetaust zu sterben. Allein es scheint, daß er die Tause die zu dem Bunsche einsam-beschauliche — gewählt haben würde, in welcher, dem Triebe seines Gemilthes gemäß, ganz ausschließlich dem Dienste Gottes würde leben können.

war, besonders veranlaßt wurde, seinem Leben von nun an eine noch ernstere und strengere Richtung zu geben, wie wir es auch bei mehreren andern Kirchenlehrern sinden, daß sie mit der Tause einen neuen Abschnitt ihres Lebens begannen, und von da an das Ziel ihres Strebens bestimmter ins Auge faßten und sester verfolgten. Außerdem daß er bei seiner Tause das Gelübde ablegte, niemals zu schwören, daste er wiederholt den heiligen Entschluß, alle Kunst und Wissenschaft, die er besäße, alle Kraft Leibes und der Seele einzig und allein Gott und der Verdreitung des Reiches Christi zu weihen. Seine Beredsamkeit sollte nur

Carmen de vit. s. B. 1102. p. 18.
 — — καὶ γάρ εἰμ' ἀ ἀνώμοτος,
 Ἐξ οῦ λέλουμαι πνεύματος χαρίσματι.

Gregorius Presbyter unterläßt auch nicht biefen Umftanb gu bemerten. 3mar tourmen in Gregors Schriften einige febr feierliche, eibliche Betheurungen vor (3. B. Orat. XXVI. 1. p. 471.); allein es scheint, bag biese mehr als Ausbrude bes höchften rebnerischen Schwunges, benn als eigentliche Schwüre betrachtet werben muffen. Gregor fpricht gang flar ben Grundsatz aus, baß er ben Eib als etwas ben Chriften überhaupt ber-botenes ansehe. Orat. IV. 123. p. 146. Er hatte es also mit ben aus-gezeichnetsten Kirchenlehrern ber früheren Jahrhunberte und feiner Zeit gemein, ben Eid als ben Christen nicht geziemend, zu verwerfen. S. Stäublins Geschichte ber Borftellungen und Lehren bom Gibe. Götting. 1824. p. 72. ff. Ueber bie Grunde diefer Ueberzeugung erflärt er fich zwar nicht naber, aber ohne Zweifel glaubte er, bag Chrifius ben Gib gang verboten habe, unb bag ber Chrift fo burchaus mabrhaftig fenn folle, bag es bei ihm feines Eides bedürfe. Bielleicht wirkte bei Gregor auch die Rücksicht mit, die wir von seinem Freunde Basilius ausgesprocen finden: daß wer gar nicht schwöre, auch nicht in Gefahr komme, salfch ju schwören. Benigstens scheint barauf bie Stelle Orat. IV. 123. p. 146. hinzubeuten: ἐπίορχον δὲ (χωρησιε ή) όμόσαι οθτω δεινόν και ύπερογκον, ωστε και τον δρκον μόνοις ήμιν τυγχάνειν ἀπώμοτον. Merlmurdige Aeußerungen über ben Eid finden fich in Gregors 219tem Briefe an Theoborus p. 908. mo er auseinander fett, bag eine schriftliche Berpflichtung, wenn gleich ohne Berwünschungen, so verbindlich seb, als ein mundlicher Eid, und zugleich seinen Begriff vom Eid aufstellt: παίζουσιν οί πολλοί έαυτους κατά τον εμόν λόγον. τους μέν κατά των άρων προκειμένους, δρχους νομίζοντες, τους έγγράφους δε δίχα άναθεμάτων (jo muß wohl flatt bes finnlojen δίχα των Θερμάτων gelejen werben) άφοσίωσιν, άλλ ούχ δρχον υπολαμβάνοντες. παν γαρ το μεν των χρεων χειρόγραφον δεσμείν πλέον της απλης όμολογίας τον δε εγγεγραμμένον δρχον, άλλο τι η υρχον υποληψόμεθα; καλ συντόμως είπεῖν, δρχος ήμιν έστιν ή τοῦ ἐπερωτήσαντος καλ πεισθέντος πληροφορία. Gregor will, wie ich glaube, sagen: eine fdriftliche Berpflichtung ift binbenber als eine einfache munbliche Bufage, und tommt bem Eib naber ober gleich, wenn auch bamit feine agai xai αναθεματα verbunden find; fle foll alfo ebenfo beilig gehalten werden, wie ein mindlicher Eld; benn ber Sid ilberhaupt ift ja nichts anders, als bas, was bem Fragenben und Glaubenben volle Gewißheit und feste Uebergengung gemahrt. - In biefer Beziehung tonnte benn auch Gregor fagen, baß bie Chriften nicht foworen follen, weil ihre (als volltommen mahrheitsliebenber, glaubwürdiger Menfchen) einfache Berficherung icon ben bochften Grab von Gewifibeit für jeben haben milffe.

zuerkennen burfte; benn jeber achtete ben Ruhm bes Freundes für seinen eigenen. Wir schienen in ber That nur eine Seele au febn, die awei Korper belebte." 1) Gben fo fpricht Gregorius vortrefflich aus, wie ihre Freundschaft, aus Liebe gum Ewigen entsprungen, ungerftörbar febn mußte: 2) "Die Liebe bes Rörpers, weil sie fich auf vergängliche Dinge bezieht, muß ebenfalls vergänglich febn, gleich ben Blumen bes Frühlings. Auch bie Flamme glubt nicht mehr, wenn ber Brennstoff verzehrt ift, fonbern erlischt mit ihm; eben so wenig erhalt sich eine folche Liebessehn= fucht, wenn ihr Bunder verbraucht ift. Aber eine gottliche und reine Liebe, weil sie sich auf unvergängliche Dinge bezieht, ift eben barum bauerhaft, und je mehr fie jum Unschauen ber mabren Seligfeit gelangt, besto mehr fesselt fie an sich und verbindet unter einander bie Liebhaber bes Emigen. Das ift bas Gefet ber himmlischen Liebe. Ich fühle wohl, wie mich meine Begeisterung über bie Reit und über alle Schranten binausträgt, und weiß felbst nicht, wie ich auf biefe Worte gekommen bin, aber ich fann mich nicht enthalten, fie auszusprechen."

Wollen wir uns bas liebevolle Berhältniß beiber Manner vergegenwärtigen, fo bient bagu befonbers ihr Briefmechfel, aus welchem ich hier, ba manches Einzelne noch fünftig berührt werben muß, nur zwei Stellen mittheilen will, welche bie überfließende Liebe bes Gregorius ju Bafilius icon bezeichnen: "Ich habe bich mir," fcreibt er bem Freunde, 3) "jum Führer bes Lebens und jum Lehrer bes Glaubens, und was man fonft Schones und Großes fagen mag, genommen, und behalte bich immer als folden; und wenn noch ein anderer beinen Ruhm verherrlicht, fo thut er es entweber mit mir ober nach mir; so gang bin ich von beiner fanften Beisheit gefeffelt, fo gang bin ich aus reinem Bergen ber Deine. Und bas ift fein Wunber. Denn je langer ber Umgang, besto mehr Erfahrung; und je reichlicher bie Erfahrung, besto gultiger bas Beugniß (bas wir bem Freunde geben konnen). Wenn irgend etwas meinem Leben Werth gibt, so ist es bein Umgang, beine Freundschaft." Einen andern, mehr scherzhaften Brief. worin befonders auch bie froben Erinnerungen an Athen

ex pluribus. De amicit. cap. XXV.

<sup>1)</sup> Carmen de vita sua. B. 229. p. 4. Τὰ πάντα μέν δή κοινά, και ψυχή μία, Δυοίν δέουσα σωμάτων διάστασιν. Τοῦς δε εξε τημᾶς διαφερόντως ηγαγε,
Τοῦς ην, θεός τε και πόθος τῶν κρεισσόνων.

Mehnlich Cicero: Amicitiae vis est in eo, ut unus quasi animus fiat

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 19. p. 785.

<sup>3)</sup> Epist. 26. al. 20. p. 788.

erneuert werben, schließt Gregor mit ben Worten: "Wer hat boch wohl irgend etwas auf der Erde je so bewundert, wie Gregorius dich? Ein Frühling ist unter den Jahreszeiten, eine Sonne unter den Gestirnen, ein Himmel, der alles umfängt; so gibt es auch für mich nur eine Stimme unter allen, und das ist die deinige; wenn ich in solchen Dingen ein Urtheil habe, und wenn mich die Liebe nicht blendet, was ich nicht glaube." Die Freundschaft zwischen Gregorius und Basilius war um so inniger, da sie, bei Uebereinstimmung in den höchsten religiösen und sittlichen Grundsätzen, durch Verscheidenheit der geistigen Individualistäten belebt wurde. Basilius war seuriger und mehr zur Lebenssthätigkeit geneigt, Gregorius ruhiger und beschaulicher; so konnte einer den andern bewahren, damit er in seiner Richtung nicht zu weit ginge, und beide konnten sich gewissermaßen ergänzen.

In Athen machte Gregorius auch eine höchst merkwürdige Bekanntschaft, die ihm in ber Folge nicht fo erfreulich wurde, mit bem Reffen bes Raifers Conftantius, bem Bringen Julian, ber bekanntlich nachmals felbst auf ben Thron gelangte und eine furze aber außerordentliche Rolle in ber Beltgeschichte fpielte. Dieser Bring bielt fich bamals mit feines argwöhnischen Obeims Erlaubniß auf einige Reit um ber Studien willen in Athen auf. Schon bamals zeigte fich bei Julian eine besondere Borliebe gu bem in jener Gegend vorzüglich blühenben Beibenthum und feinen Mufterien: er fühlte fich eben fo febr bingezogen gu ben rhetorifden und philosophischen Bertheibigern bes Beibenthums, als Diese wieber, wie alle Berehrer ber alten Religion, ihre Blide mit hoffnungsvoller Erwartung auf ben jungen und ausgezeichneten Fürstensohn richteten. 1) Es war also bem Gregorius, ber auch felbft von fich gefteht, bag ihm ber Scharfblid eines feinen Menschenkenners feineswegs ju Theil geworben, nicht besonbers fcwer, icon in jener Beit von Julian bas Schlimmfte zu ahnen. Er beruft fich auf die, welche bamals mit ihm in Athen waren, bag er, noch nicht lange mit Julian befannt, über ihn bie Worte ausgesprochen habe: "Welches Uebel erzieht fich hier bas romifche Reich!"2) - Das, mas ibn fo ftrenge über biefen Mungling urtbeilen ließ, macht er uns felbft bemerklich in einer, wohl etwas übertriebenen Schilberung von Julians Wefen und auferer Erscheinung: "Rum Bropheten machten mich, fagt er, 8) bas

<sup>1)</sup> Ueber bas Leben Julians in Athen giebt besoiders Libanius bestimmtere Rachrichten. 'Επιτάφ. έπλ 'Ιουλιανώ p. 532. Reisk.

<sup>2) ,,</sup> Οίον κακὸν ἡ 'Ρωμαίων τρέφεῖ."

<sup>3)</sup> Orat. V. 23 u. 24. p. 161 u. 162.

Unftete feines Betragens, bas Uebertriebene feiner Begeifterung; auch ichien mir tein gutes Beiden ju febn, bag fein Naden nicht feft war, bag er feine Schultern oft judenb bewegte, bag fein Auge oft scheu umber irrte, und wie im Wahnfinn berumrollte, baß seine Füße nicht ruhig und fest standen; eben so wenig gefiel mir feine Rafe, Die Stolz und Berachtung athmete, Die lacher= lichen, von bemfelben Stolze zeugenben, Berbrehungen feines Gefichtes, fein unmäßiges, beftig aufschallenbes Lachen, fein Riden und Ropffdutteln ohne allen Grund, feine ftodenbe, burch Athmen unterbrochene Rebe, seine abspringenben und unfinnigen Fragen, und nicht beffere Antworten, bie fich oft felbft wiberftritten, und ohne alle wiffenschaftliche Ordnung jum Borichein famen." 1) Benn wir bas, mas bei biefer Schilderung eine febr lebhafte Abneigung in die Feber gab, abziehen, fo bleibt uns bas Bild eines unruhigen, feurigen, innerlich unaufhörlich thätigen und bewegten, nach außen aber fich verftellenben, 2) im Gefühl feiner Rraft übermutbigen Menichen, beffen genialen Unlagen eine angemeffene Bilbung fehlte, welche fie geordnet und gum rechten Riele gelentt batte.

<sup>1)</sup> Es ift nicht unintereffant, hiermit ju vergleichen, mas uns Julian felbft fiber feine außerliche Ericheinung fagt. Er hielt, befonbers als Raifer, augenscheinlich febr viel auf eine eigene Art von Reprafentation, und liebte bie ftrenge Raubeit eines Chniters mit ber Burbe eines alten helben gu verbinben. Mit felbftgefälliger Behaglichteit fpricht er (Misopogon pag. 338 segg.) von seinem ftruppigen Baare, von feiner zottigen Bruft, von seinem langen borfligen Barte, womit er die Ratur noch ftrase, daß fie fein Gesicht nicht schwer gebilbet. Ja er schent sich sogar nicht, seiner binten-bestedten Sände, seiner langen Nägel, und selbst ber kleinen Bewohner, die wie das Wild in seinem Barte haußten, ruhmliche Erwähnung zu thun. Beit anflanbiger, ale er fich felbft, beichreibt ibn Ammianus Marcellinus XXV. 4. Mediocris erat staturae, capillis, tanquam pexisset, mollibus, hirsuta barba in acutum desinente vestitus, venustate oculorum micantium flagrans, qui mentis ejus angustias indicabant, superciliis decoris, et naso rectissimo ore paullo majore, labro inferiore demisso, opima et incurva cervice, humeris vastis et latis, ab ipso capite usque unguium summitates liniamentorum recta compage, unde viribus valebat et cursu. An einer anbern Stelle bemertt Ammianus noch einige Eigenschaften, welche mit Gregors Beschreibung mehr übereinstimmen: Levioris ingenii .... linguae fusioris et admodum raro silentis.

Der Aufenthalt ber Freunde Bafilius und Gregorius in Athen scheint geraume Beit gebauert zu haben, wie man benn überhaupt damals bie Stubienzeit weit länger auszubehnen pflegte, als jest. Gregor tam als eben aufblühender Jungling nach Athen und verließ es ungefähr breißig Sabre alt. 1) Ein fo langer Aufenthalt machte ben meiften Junglingen Athen febr theuer, und ben Abschied ungemein schwer. 2) Den beiben Freunden wurde die Trennung noch auf eine besondere Weise badurch erfdwert, bag Lehrer und Mitschüler fie burchaus in Athen festbalten wollten. Gregorius mußte auch alles Widerstrebens ungeachtet gurudbleiben, mabrend Bafilius, ber triftigere Grunde gur fonellen Abreife batte, in bas Baterland gurudfebrte. Es icheint ber Bunfch berer, bie Gregor gurudhielten, gewesen gu febn, bag er felbft als Lehrer ber Berebsamteit in Athen auftreten follte; 3) allein biefe Lebensart mochte bem Sinne Gregors nicht entsprechen, benn taum war Bafilius abgereift, so feben wir auch Gregorius bem Freunde folgen. Er nahm ben Weg nach feinem Baterland über Conftantinopel, wo er ohne Berabrebung mit feinem Bruber Cafarius zusammentraf, ber von Alexandrien aus, two er in ben letten Jahren ftubirt hatte, ebenfalls auf ber Rudkehr ins Baterhaus begriffen war. 4) Cafarius hatte fich bem Studium ber Naturwiffenschaften und Argneifunde gewibmet, und scheint sich bamals schon einen ausgezeichneten Ruf erworben gehabt zu haben; benn man machte ibm bie bortheilhafteften Borfcbläge, wenn er in Conftantinopel bleiben wollte. Allein über alle lodenden Aussichten fiegte in Cafarius Berg bie bruberliche und findliche Liebe; er fonnte fich nicht entschließen, feinen Bruber allein ju ben Aeltern beimkehren zu laffen. Oft hatte Die alte Mutter Nonna gewünscht, und Gott im Gebete barum angefleht, bag ihre beiben Sohne gemeinschaftlich bas alterliche Baus wieder betreten möchten. Diefer Bunfch murbe ihr jest

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. B. 112 u. 239. p. 2 u. 4.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. S. 242. p. 4 seqq. Orat. XLIII. 24. p. 789. Οὐδεν γὰρ οῦτως οὐδενὶ λυπηρόν, ώς τοῖς ἐκεῖσε συννόμοις, Άθηνῶν και άλλήλων τέμνεσθαι.

<sup>3)</sup> Mehrere Lebensbeschreiber Gregors nehmen (auf bie Angabe bes Presbuter Gregorius hin, welcher fagt: Γρηγόριος δε απολέ κατείχετο τοῖς Αθηναίων φοιτηταῖς, μήτε την έξοδον αὐτῷ συγχωροῦσι, καὶ παιδεύειν αὐτοὺς ἐκλεπαροῦσι, τόν τε σοφιστικὸν θρόνον παρακλοῦσι δέχεσθαί) geradezu an, die Mitschiller Gregord bitten ihn nur zurückgehalten, damit er selbst den Sophisten-Lehrstuhl besteigen möchte. Allein Gregor selbst drildt sich darüber nicht mit hinsänglicher Bestimmtheit aus. Er sagt Carmen de vita s. B. 256.

Ως δή λόγων δώσοντες έκ ψήφου κράτος.

<sup>4)</sup> Orat, VII. 5. 6. 7. 8. p. 201-204.

erfüllt. Sie kehrten beibe wohlbehalten, tuchtig fürs Leben aus-

gerüftet in bie Urme ber Meltern gurud.

In bem bisberigen Bilbungegange Gregors finben wir beinabe icon alle Reime ju bem gelegt, was fich nachber aus ihm entwidelte. Mit vorzüglichen Gaben verband er ichon von Natur einen ernften Sinn; fromme und ftrenge Ergiehung wendete ibn noch mehr bon ber Außenwelt ab und ber inneren Belt qu: er Ternte fich von ber Rindheit an als bem Dienste Gottes geweibt betrachten, und die Wiffenschaft als Mittel ju biefem 3weck an-Für bas Studium ber Beredsamfeit begeifterten ibn alle Lebranftalten, Die er besuchte. Der Aufenthalt in Alexandrien flößte ihm Neigung jum Platonismus, Borliebe für Origenes und origenianische Theologie und Exegefe, Berehrung gegen Athanafius und feine bogmatischen Grundfate ein. In Athen wurde er noch vertrauter mit griechischer Literatur und Philosophie, und gewandter in ber gangbaren Dialectit und Rhetorit; feine Abneigung gegen bas ichimmernbe Beibenthum wurde ftarter, feine Liebe ju bem einfachen innerlichen Chriftenthum fefter. wurde hier icon jene innige Freundschaft mit Bafilius geschloffen und ber Grund jum Wiberwillen gegen Julian gelegt; zwei Dinge, Die auf fein ganges Leben einen außerorbentlichen Gin= fluß hatten.

### Bweiter Abschnitt.

Gregorius Leben in Cappadocien, theils in der Einfamkeit, theils in dffentlichen Kirchengeschaften. Ungefahr vom Jahre 860—379, also von seinem 80ten bis zu seinem 49ten Lebensjahre.

Chronologifder Ueberblid. Der Anfang biefes Abidnittes fallt noch in bie Regierungszeit bes Conftantius, welcher jeboch balb vom Schauplat abtrat. Eben in ber Zeit, ba Gregor aus Athen in bie Beimath zurudgefehrt mar, murbe Julian (3. 360) bon ben gallischen Legionen in Baris jum Auguftus ausgerufen. 3m Rovember bes 3. 361 ftarb Conftantius und Julian bestieg ben taiferlichen Thron. Bermuthlich um biefelbe Beit, auf Beibnachten 361 marb Gregor von feinem Bater jum Bresboter geweiht. Als Julian icon im 3. 363 feinen fruben Tob im Berferfriege gefunden batte, murbe bie Reihe driftlicher Raifer nicht wieder unterbrochen. Jovian, auf bie Seite ber Athanastaner hinneigenb, babei aber. alle Partheien bulbenb, regierte nur 7 Monate. 3hm folgte (364) Balentinian, ber feinen Bruber Balens jum Mitregenten annahm. Balentinian im Abenblande, tolerant ober inbifferent, vergonnte ben Anbangern ber Somoufie ben Sieg. Balens im Morgenlande begunftigte bie Arianer, Das nicanifche Betenntnig hatte inbeg und verfolgte bie Begenbartbei. fraftige Bertheibiger, im Abenblanbe Damafus (feit 366 Bifchof von Rom), Ambrofius (feit 374 Bifchof von Mailanb), im Morgenlande noch eine Beit lang Athanafius († 373) und sobann seinen Nachfolger auf bem alexanbrinifchen Stuble, Betrus; außerbem hauptfachlich Bafilius, feit 370 Bifchof bon Caefarea in Cappabocien, beffen Bruber Gregorius von Myffa, unb unfern Gregorius von Razianz. Balentinian + im 3. 375, Balens 378. Dem erfteren folgten feine Gobne, Gratian und Balentinian II, welche, nach bem Tobe bes Balens, ben Theobofins im 3. 379 jum Mitregenten annabmen.

## 1. Verschiebene Geistesrichtung bes Gregorius und seines Brubers Caesarius.

Schon von Natur waren beibe Brüber mit sehr verschiebenen geistigen Anlagen begabt, aber jest ging durch freie Selbstbestimmung ihre Lebensrichtung noch weiter auseinander. Wohl waren beibe gleichmäßig mit vorzüglichen Talenten ausgestattet, lebendigen, leichtfassenden Geistes, durch Erziehung von frühester Jugend an zu unermüdeter Thätigkeit in den Wissenschaften

gewöhnt; aber Gregorius neigte von ber Kindheit an mehr jum Ernst, zur Entsagung, jur Abgezogenheit von weltlichen Dingen: Caefarius entwidelte fich mehr jum Weltmann, ohne jeboch bie frommen Grundfate, Die er im alterlichen Saufe empfangen hatte. ju verleugnen; jener wendete fich mit feinem Denken und Streben ber unfichtbaren Welt zu und wurde Theologe, biefer ber ficht= baren und wurde Raturforicher und Arat. Beiben Brübern war burch Erziehung Frommigkeit als bie Grundlage ihres ganzen Wefens eingepflanzt; aber biefe Grundgefinnung wirfte und außerte fich bei beiben fehr verschieben; bem Caefarius mar fie eine balb heller, balb auch getrübter brennenbe Leuchte auf ben vielfach verschlungenen Pfaben eines, theils vom Glud begunftigten, theile auch burch Ungludefalle erschütterten, Lebens; bem Gregorius murbe fie ein verzehrendes Feuer, bas fein ganges Befen burchglübte, und frube icon, wenn auch nicht alles, boch bas meifte in ihm vertilgte, was uns an den Freuden und Genüffen ber Welt mit Luft Antheil nehmen lagt. Caefarius war zum thätigen Lebon geneigt und übernahm verschiebene Memter, Gregorius hatte eine unüberwindliche, nur ju febr borberrichende Neigung jum einfam beschaulichen Leben, er konnte fich nur mit Dube felbft gur firchlichen Birtfamteit entschließen, fein Blid eilte über Alles hinweg jur ruhigen Betrachtung aöttlicher Dinge.

Caefarius hatte nur eine furze Beit ben Aeltern und bem Baterlande gewidmet, als ibn jene glanzenden Berfprechungen und Ausfichten wieber nach Conftantinopel lodten. Go begreiflich bieg bon einem jungen Manne ift, ber mit Biffenschaft und feinerer Weltbilbung ausgeruftet nicht in einem abgelegenen Stäbtchen ber Brobing begraben febn, fonbern gern in eine größere Laufbahn eintreten wollte, fo murbe boch biefer Schritt bon ben Seinigen, namentlich von feinem Bruder, nicht vollkommen gebilligt; er fürchtete, bie Tugend und Frommigkeit bes Caefarius möchte auf bem schlüpfrigen Boben bes Soflebens wanten. Der Glang verblenbete ben jungen Gregorius nicht, benn er hielt es für größer: "bei Gott ber lette, als bei einem irbischen Könige ber erfte ju febn;" auch fab er wohl ein, baß die Handlungsweise seines Bruders, obwohl berselbe als Haupt= grund für seinen fünftigen Aufenthalt am Sofe die icone Absicht angab, bon bortaus für fein Baterland befto nüglicher ju wirten, von Chrgeiz nicht frei fen. 1) Indef ift boch Gregorius auch

<sup>1)</sup> Orat. VII. 9. p. 203 u. 204. — — Μετά τοῦτο δόξης ἐπιθυμία, καὶ τοῦ προστατεύειν τῆς πόλεως, ὡς ἐμέ γε συνέπειθεν, τοῖς βασιλείοις δίδωσιν, οὐ πάνυ μὲν ἡμῖν φίλα ποιοῦντα, καὶ κατὰ γνώμην. κ. τ. l.

wieber mild genug, feinen Bruder wegen biefes Schrittes nicht ftrenge zu tabeln. Raum war Caefarius in Constantinopel angekommen und hatte eine kleine Probe feiner medicinischen Renntniffe abgelegt, fo wurde er bom Raifer Constantius, in beffen mistrauisch bedächtigem Character es sonft nicht lag, einen noch Unbekannten ichnell zu hoben Burben zu beförbern, unter feine Leibargte aufgenommen, und mit ausgezeichneter Achtung bebanbelt. 1) Seine gefälligen Sitten machten ihn jum Liebling Des Raifers und ber mächtigften Männer am hofe. Aber alles Glud tonnte bie tiefen Ginbrude einer ernften Erziehung in feinem Gemuthe nicht vertilgen. Auch bier am Bofe mar es ber Stolz bes Caefarius, ben Namen eines Chriften nicht nur au führen, sondern auch durch die That zu verdienen; und, mas befonders erfreulich ift. Gregorius rubmt an feinem Bruber am meiften bie Gigenschaft, bie ben Grundzug im Befen ihres Baters bilbete, bie aber unter folden Berhältniffen fo felten rein bewahrt ju werben pflegt, bobe und ungeheuchelte Ginfalt. 2)

Gregorius, während sein Bruber jett erst in die Welt einstrat, sühlte schon Neigung sich aus berselben zurückzuziehen. Sein Wissensdurft war nun zum Theil gestillt und es erwachte in ihm eine höhere Sehnsucht. Seine Liebe zur stillen Contemplation entwickelte sich mit voller Kraft, und wenn man nicht leugnen kann, daß Gregor seinem Hange zu beschaulicher Einsamkeit zu viel nachgab, so muß man auch auf der anderen Seite nicht übersehen, daß es contemplative Naturen gibt, Menschen, die stets, sie mögen wollen oder nicht, vermöge eines geistigen Naturtriedes zur abgeschiedenen Betrachtung des Uebersinnlichen hingezogen werden, während andere eine eben so gewaltige innere Kraft ins Leben hineinsührt und zum Handeln antreibt. Jene contemplative Richtung, die ja immer auch nur die besondere

<sup>1)</sup> Orat. VII. 10. p. 204. Τάιτειαι μεν γάο την ποωίην εν λατροῖς τάξιν, — κῷν τοῖς φίλοις τοῦ βασιλέως εὐθυς ἀριθμούμενος, τὰς μεγίστας καρποῦται τιμάς. Dies war keine geringe Auszeichnung bei Conftantius, benn biefer Kaiser war in ber Bahl ber Menschen für seine näbere Umgebung böchft mißtrauisch und bebenklich. Ammianus Marcellin. XXI, 16. (Constantius) examinator meritorum nonnumquam subscruposus, palatinas dignitates velut ex quodam tribuens perpendiculo, et sub eo nemo celsum aliquid in regia repentinus adhibitus est vel incognitus. Das nemo Ammians könnte uns saft an bem Berichte Gregors zweiseln machen, allein es ist wohl nicht so ganz strenge zu nehmen, daß nicht eine oder die andere Ausnahme zugegeben werden könnte. Zudem ist die Stellung, welche Caesarius ansänglich einnahm, vielleicht nicht einmal unter die Aemter und Bürden zu zählen, die Ammianus zunächst im Sinne bat.

<sup>2)</sup> Orat. VII. 10. p. 204 u. 205. — — ώς μηθέν είναι και την Κράτητος άπλότητα πρός την έκεινου θεωρουμένην.

Anlage weniger Menschen ist, muß man für sich gelten lassen, sobalb sie sich nur nicht als höhere Frömmigkeit geltend machen und ihre Art und Weise zum allgemeinen Gesetz für viele erheben will. In diesem Sinn sinden wir auch die Neigung zur Einsamfeit, welche Gregor oft unwiderstehlich beherrschte, nicht so verwerslich, als sie Manchem erscheinen möchte.

### 2. Gregorius entwirft sich seinen Lebensplan.

Nach seiner Zuhausekunft sollte Gregorius auch in die Kreise bes bürgerlichen Lebens gezogen werden. Man verlangte von dem tüchtig ausgebildeten jungen Manne, daß er Proben seiner Studien in der Beredsamkeit ablege, daß er als Lehrer dieser Kunst aufträte, oder wohl gar die Lausbahn eines öffentlichen Sachwalters einschlage. 1) Gregorius gab zwar insofern nach, als er einigemal vor Zuhörern sprach, 2) aber zum Lebensgeschäft eines Sophisten oder gerichtlichen Redners konnte er sich seinem Sinn gemäß nicht entschließen. Ihm winkte ein anderes Ziel, zu bessen Erstrebung er sich jest aufs neue seierlich durch das Tausgelübbe verband.

Der alte Biograph des Gregorius 3) versest in diesen Zeitpunct die Taufe desselben, und wir haben, obgleich uns sonst bestimmtere Nachrichten sehlen, keinen hinreichenden Grund, an dieser Angabe zu zweifeln. Es ist vielmehr wahrscheinlich, daß Gregorius eben durch diese heilige Handlung, die ihm so wichtig

<sup>1)</sup> Sofrates hist. eccl. IV, 26. Wenn wir auch Sofrates etwas zweibeutiges Zeugniß nicht hätten, so wäre es für sich wahrscheinlich, benn es war bies die gewöhnliche Lausbahn junger Männer, die sich für die Berebsamkeit ausgebilbet hatten.

Orat. XLIII. 25. p. 790. Carm. de vit. sua. S. 265. p. 5.
 <sup>3</sup>Ηλθον. λόγους ἔδειξα, τὴν τινῶν νόσον
 <sup>3</sup>Επλησ ἀπαιτούντων με τοῦθ ὡς τι γρέος.

<sup>3)</sup> Gregorius Presbyter, unmittelbar nachdem er die Juhansetunst unseres Gregorius berichtet, sügt hinzu: και πρώτον μεν το θείον λαμβάνει βάπτισμα ό και πρώην τη δυνάμει πεφωτισμένος. In den Schriften Gregors selbst sinde ich teine ganz deutliche Spuren, daß seine Taufe gerade in diesen Zeitpunct zu verlegen sey, und man tönnte sich sogleich tausen ließ, und sich wieder (ungesähr des Seesturmes entronnen, sich nicht sogleich tausen ließ, und sich wieder (ungesähr 10 Jahre hindurch) der Möglicht aussetze, ungetauft zu sterden. Allein es scheint, daß er die Tause bis zu dem Zeitpuncte verschieden wollte, da er sich eine Lebensart — nach seinem Bunsche eine einsam-beschauliche — gewählt haben würde, in welcher, dem Triebe seines Gemilthes gemäß, ganz ausschließlich dem Dienste Witche leben können.

war, besonders veranlast wurde, seinem Leben von nun an eine noch ernstere und strengere Richtung zu geben, wie wir es auch bei mehreren andern Kirchenlehrern sinden, daß sie mit der Tause einen neuen Abschnitt ihres Lebens begannen, und von da an das Ziel ihres Strebens bestimmter ins Auge fasten und sester verfolgten. Außerdem daß er bei seiner Tause das Gelübde ablegte, niemals zu schwören, 1) faste er wiederholt den heiligen Entschluß, alle Kunst und Wissenschaft, die er besäße, alle Kraft Leibes und der Seele einzig und allein Gott und der Verdreitung des Reiches Christi zu weihen. Seine Verebsamkeit sollte nur

1) Carmen de vit. s. 3. 1102. p. 18.

— — και γάρ ειμ' ά ανώμοτος, Έξ οῦ λέλουμαι πνεύματος χαρίσματι.

Gregorins Presbyter unterläßt auch nicht biesen Umftanb zu bemerken. Zwar tommen in Gregors Schriften einige febr feierliche, eibliche Betheurungen vor (z. B. Orat. XXVI. 1. p. 471.); allein es scheint, bag biese mehr als Ausbrude bes bochften rednerischen Schwunges, benn als eigentliche Schwüre betrachtet werben muffen. Gregor fpricht gang flar ben Grundfatz aus, bag er ben Eib als etwas ben Chriften ilberhaupt berbotenes aufebe. Orat. IV. 123. p. 146. Er hatte es alfo mit ben aus-gezeichnetften Rirchenlehrern ber fruberen Sahrhunberte und feiner Zeit gemein, ben Eid als ben Christen nicht geziemend, zu verwerfen. S. Ständlins Beschichte ber Borftellungen und Lehren bom Gibe. Götting. 1824. p. 72. ff. Ueber die Gründe dieser Ueberzeugung erklärt er sich zwar nicht näher, aber ohne Zweifel glaubte er, daß Thrifins ben Eib ganz verdoten habe, und daß der Chrift so durchaus wahrhaftig senn solle, daß es bei ihm keines Sides bedurfe. Bielleicht wirkte bei Gregor auch die Aldsicht mit, die wir von seinem Freunde Basilius ausgesprochen finden: bag wer gar nicht schwöre, auch nicht in Gefabr tomme, falich ju fcworen. Benigstens scheint barauf bie Stelle Orat. IV. 123. p. 146. hinzubeuten: επίορχον δε (χωρησαι ή) ομόσαι ούτω δεινόν και ύπερογχον, ώστε και τον δοχον μόνοις ήμιν τυγχάνειν ἀπώμοτον. Merkwürdige Meußerungen über ben Gib finden fic in Gregors 219tem Briefe an Theoborus p. 908. mo er auseinander fest, daß eine schriftliche Berpflichtung, wenn gleich ohne Berwünschungen, so verbindlich sen, als ein mundlicher Eid, und zugleich seinen Begriff vom Eib aufstellt: παίζουσιν οί πολλοί ξαυτούς κατά τον ξμόν λόγον. τούς μέν κατά των άρων προκειμένους, δρχους νομίζοντες, τους έγγράφους δε δίχα άναθεμάτων (jo muß wohl flatt bes fluntoien δίχα των Θερμάτων gelejen werden) άφοσίωσιν, άλλ ούχ δρχον ύπολαμβάνοντες. παν γάρ το μέν των χρεών χειρόγραφον δεσμείν πλέον της απλης όμολογίας τον δε έγγεγραμμένον δρχον, άλλο τι ή υρχον υποληψόμεθα; καλ συντόμως είπείν, δοχος ήμιν έστιν ή του έπερωτήσαντος καλ πεισθέντος πληφοφορία. Gregor will, wie ich glaube, sagen: eine schristliche Berpstichtung ist bindender als eine einsache mundliche Busage, und tommt bem Eib naber ober gleich, wenn auch bamit feine apal zal αναθέματα verbunden find; fie foll alfo ebenfo heilig gehalten werden, wie ein munblicher Elb; benn ber Gib ilberhaupt ift ja nichts anbers, als bas, was bem Fragenben und Glaubenben volle Gewißheit und fefte Uebergengung gemahrt. - In biefer Beziehung tonnte benn auch Gregor fagen, bag Die Chriften nicht foworen follen, weil ihre (ale volltommen mahrheitsliebenber, glaubwürdiger Menfchen) einfache Berficherung icon ben bochften Grab von Gewigheit für jeben haben milffe.

Gott und der Wahrheit bienen. "Diese bringe ich Gott dar," sagte Gregor sehr schön 1) von seiner Rede und Redekunst, "diese weihe ich ihm, das Einzige, was mir übrig geblieben ist und wodurch ich reich bin. Alles Uebrige habe ich auf das Gebot des Geistes verlassen, um die kostdare Perle zu gewinnen und der Raufmann zu werden, der um das Rleine und Vergängliche das Große und Ewige eintauscht. Nur das Wort (die Redesfunst) halte ich noch sest, als Diener des Wortes, und dieses Besitzthum werde ich nie gestissentlich vernachlässigen. Und da ich alle irdische Ergözung gering achte, so hat sich, nach Gott, alle meine Liebe darauf beschränkt; oder vielmehr auf diesen (Gott) allein, denn die Rede erhebt ja zu Gott durch Einsicht, durch sie allein wird Gott auf die rechte Weise ergriffen, bewahrt und in uns zum Wachsthum gestracht.")

Indem Gregorius auf biefe Beife bem, was ihn bisher fo fraftig in Anspruch genommen batte, entsagend fich gang bem Dienfte Gottes hinzugeben beschloffen batte, mar es ihm nur zweifelhaft, wie er, um biefes Biel am gewiffesten zu erreichen, fein Leben junachft anordnen follte. Dem Genug ber Belt ju entfagen, war fein entschiebener Borfat; aber es zeigten fich ihm babei zwei Bege: follte er fich gang aus ber Belt gurudziehen, wie so manche beilige Danner bes Alterthums, ein Elias, Johannes und andere, wenigstens auf einige Zeit gethan hatten? Dber follte er, in ber menschlichen Gesellschaft fortlebenb, bei fich felbft und bei andern gegen alles Weltliche ankämpfen? Bei jener ganglichen Burudgezogenheit aus ber Gefellichaft, fo bachte 3) er, fann man wohl in ftiller Betrachtung gottlicher Dinge fich felbst und seiner Beiligung leben, aber man wird babei bem Gemeinwesen nicht nüglich, man ift für andere tobt - bleibt man bagegen in ber gefellschaftlichen Berbindung, fo fann man fich zwar andern gang hingeben, aber man lebt fich felbft nicht, und ift in ewiger Unruhe bes Geiftes. Go ftand ihm Bortheil

<sup>1)</sup> Orat. VI. 5. p. 181.

<sup>2) ... \$\</sup>tilde{\psi}\$ \$\tilde{\gamma}\$ \$\tilde{x} al \quad \tilde{\psi}\$ \$\psi\$ \$\psi al \quad \tilde{x} \tilde{\psi}\$ \$\psi al \quad \tilde{x} \tilde{x} \quad \quad \tilde{x} \quad \quad \tilde{x} \quad \tilde{x} \quad \quad \tilde{x} \quad \tilde

<sup>3)</sup> Carmen de vit. s. 3. 280-311. p. 5.

und Nachtheil beiber Lebenswege vor ber Seele; er munichte bas Gute bon beiben ju verbinden, bas Schlimme ju meiben, obwohl ibn, wenn er gang feiner Neigung gefolgt ware, ein geheimer Rug feines Wefens mehr ju ftiller Ginfamteit eingelaben batte. 1) Er blieb alfo bor ber Sand in feinen bisberigen Berbaltniffen, um fo mehr, ba ihm bier auch ber Gebrauch und bas Stubium . ber beiligen Schriften 2) mehr ju Gebote ftanb, und, was ihm eine besonders wichtige Rudficht war, ba er ju Saufe feinen greifen Meltern jum Troft und jur Freude, vornehmlich feinem schon nicht mehr fo ruftigen Bater jur Unterftugung in feinem Amte bienen konnte. 3) Bugleich aber lebte Gregorius in ber gangen Strenge eines einsamen Asceten. Alles mas man nur weichlich nennen konnte, felbst erlaubte Genuffe, wenn fie nur bon ferne ben Sinnen ichmeichelten, ichienen ihm bermerflich. Er ging barin fo weit, bag er felbft bie Musik als etwas finnlich wohlthuendes mieb. 4) Seine Speise war Brod und Salz, fein Trant Baffer, feine Schlafftelle die blofe Erbe, fein Gewand von grobem und rauhem Zeug. 5) Den Tag füllte Arbeit aus. einen großen Theil ber Nacht Gebete, Gefänge und beilige Betrachtungen. Sein früheres nichts weniger als ausschweifenbes. nur nicht eben fo ftrenges Leben ichien ihm verwerflich, fein früheres Lachen toftete ibn jest manche Thrane. Stillschweigen und ruhige Selbstbetrachtung war ihm Gefet und Genug. Mit einem Bort, Gregor warf fich nun mit bem gangen Feuereifer ber Jugend in eine Afcese, Die freilich bas Chriftenthum, bem es nicht um forverliche Abtobtung, fonbern um bas geiftige Opfer ber Gefinnung zu thun ift, nicht verlangt, bie aber in jener Beit auch bem Wohlgefinnteften fo leicht als wesentlich jur Frömmig= feit geborig erscheinen konnte, und bei Gregorius weniaftens nicht

<sup>1)</sup> Gregor, obwohl mehr zum contemplativen Leben geneigt, war boch weit entsernt, ben Werth bes practischen zu verkennen, ober zu leugnen, baß eben zu biesem letzieren bie Mehrzahl ber Menschen bestimmt seh; er wollte, daß hier jeder nach ursprunglicher Reigung wähle. Tetrastichon I. p. 156.

Πράξιν προτιμήσειας, ἢ θεωρίαν; "Οψις τελείων ἔργον, ἡ δὲ πλειόνων. "Λμφω μέν εἰσι δεξιαί τε καὶ φίλαι. Σὺ δὲ πρὸς ἣν πέφυκας, ἐκτείνου πλέον.

<sup>2)</sup> Carmen de vit. s. B. 296. p. 5.

<sup>3)</sup> Carm. de vit, s. B. 311-320. p. 5 u. 6.

<sup>4)</sup> Carm. 1. B. 70. p. 32.

Οὐ μούσης ἀταλοῖς ἐνὶ αρούμασι θυμὸν ἰάνθην.

<sup>5)</sup> Carm. 1. B. 75. p. 32. Carm. LIV. B. 153-175. In biefem Gebichte empfiehlt er vornehmlich auch bas mit Betrachtungen verbundene Stillschweigen als nutliche Uebung.

in selbstgenügsame Werkeiligkeit ausartete. Wenn Gregorius hierbei auch von der Entsagung weltlichen Besitzes spricht, so ist bies wohl nur so zu verstehen, daß er vieles den Armen mittheilte und überhaupt seine Seele mehr und mehr von der Luft an irdischen Gütern losriß; an ein eigentliches Berzichtleisten oder Wegschenken, wie wir es bei Antonius und andern sinden, dürsen wir deswegen nicht denken, weil Gregorius noch nicht Herr seines Bermögens war und weil wir ihn auch nach seinen Aeltern Tode aus mehreren Verhältnissen und selbst aus seinem höchstwahrsscheinlich ächten Testamente als einen wohlhabenden Mann kennen sernen.

Eine Sauptrudficht, welche unfern Gregorius von ganglicher Einsamkeit gurudhielt, entsprang, wie bemerkt, aus findlich frommer Gefinnung gegen feine Meltern. 1) Er wollte feinen Bater unterftugen und follte es jest auch in Beziehung auf bas Sauswesen thun. Daraus erwuchsen ihm aber unendliche Wider-Niemand war weniger geeignet als er, einem Saufe märtigfeiten. borzustehen, ein robes Gefinde in Ordnung ju halten, ein nicht unbedeutendes Bermögen zu verwalten, und in Nothfällen auch einen Broceg mit ben erforberlichen Rudfichten und Rlugheiten burchzuführen. Lieber hatte er fein ganges Bermögen ben Armen geschenft, ale Tage lang bor Berichten ju fteben, bas Beschrei ber Mafler, ber amtlichen Beitreiber und ahnlicher Berfonen gu hören. Er beklagt fich bitterlich über biefe Dinge; 2) und feine Seele, die gerne ben Flug jum Boberen genommen hatte, murbe baburch oft fo unangenehm zur Erbe gezogen, bag es ihm fchwer war, fich in ber fanften, rubigen und besonders in ber bemuthig ergebenen Stimmung zu halten, bie er als bie allein würdige erfannte.

#### 3. Gregorius in ber Ginsamkeit.

Auf diese Weise mußte sich in Gregors Seele allmählig eine stärkere Sehnsucht nach vollkommener Zurückgezogenheit erzeugen. Schon in Athen war ein einsam ascetisches Leben sein höchster Wunsch gewesen, und er hatte seinem Freunde Basilius versprochen,

<sup>1)</sup> Carm. de rebus suis. B. 135-141. p. 33.

<sup>2)</sup> Carm. de reb. s. B. 140—160. p. 34.

Καὶ γὰς πυκιναί με καὶ ἀςγαλέαι μελεδῶνες — —
Οὐςανόθεν κατάγουσιν ἐπὶ χθόνα μητές᾽ ἐμοῖο.

fich mit ihm an einen ftillen Rubeplat gurudzugieben. Diefer hatte fich, nachbem er burch Reisen in ben Morgenlanbern, besonbers Sprien, Balaftina und Aegypten, noch eine bobere Berehrung für bas Mönchsleben gefaßt, ein einsames Afpl im Bontus bereitet und mehrere Gleichgefinnte um fich versammelt; 1) porzüglich aber wünschte er jest feinen alten Genoffen Gregorius bei fich ju feben, und lub ihn mit bringenber Berglichkeit ju fich ein. Gregorius, wie gerne er wollte, tonnte nicht fogleich folgen. und antwortete bem Freunde entschuldigend: 2) "Ich habe, ein redliches Befenntnig abzulegen, mein Berfprechen nicht gehalten, bas ich bir icon mabrend unseres freundschaftlichen Bufammen= lebens in Athen gegeben, mein Berfprechen nemlich, mit bir auf eine philosophische 8) (ascetische) Beise zu leben. Aber mahrlich, ich habe mein Wort ungern gebrochen und nur weil eine höbere Bflicht, die mir Pflege meiner Aeltern gebot, die untergeordnete Pflicht ber brüberlichen Freundschaft beschwichtigte." Sobann verspricht Gregorius, wenigstens einen Theil seiner Zeit abmed= felnd bei Bafilius zuzubringen.

Es wurden über diesen Gegenstand zwischen beiben Freunden noch mehrere scherzhafte Briefe gewechselt, in welchen sich beide bie Wiberwärtigkeiten ihres Aufenthalts in launigem Ton und mit lebhaften Farben schilbern. 4) Es mag nicht überflüssig sehn, aus einigen anderen ernsteren Briefen der Freunde Stellen auszuheben, die uns das Leben jener Einsamen von seiner schöneren und reineren Seite zeigen und uns lebendiger in ihre Verhältnisse

<sup>1)</sup> Sie sührten also ein coenobitisches Leben, welches auch Bastlins bem anachoretischen vorzog. Er wußte wohl, daß das ganz einsame Leben, wiewohl es eine ruhigere Betrachtung göttlicher Dinge zusäft, doch auch zugleich dadurch sehr leicht gesährlich werden tönne, daß es einen geistlichen Hochmuth erzeugt, indem der Einsame den Prüsungen der Eugend, bie im gewöhnlichen Leben statt sinden, nicht unterworsen ist, und keine Gelegenheit hat, sich mit anderen besseren und heiligeren Menschen zu vergleichen; deßhalb tras Bastlins die Einrichtung, welche Gregor so bezeichnet: ασαπτήρια και μοναστήρια δειμάμενος μέν, οὐ πόρξω δὲ τῶν κοινωνικών και μιγάδων, οὐδὲ ὅσπες τειχίω τινὶ μέσω, ταῦτα διαλαβων και ἀπὶ ἀλλήλων χωρίσας, ἀλλὰ πλησίον συνάψας και διαζεύξας ενα μήτε τὸ φιλόσοφον ἀκοινώνητον ἢ, μήτε τὸ πρακτικὸν ἀφιλόσοφον. Greg. Orat. XLIII. 62. p. 817.

<sup>2)</sup> Gregor. epist. 5. al. 9. p. 769.

<sup>3)</sup> Es mag hier ein für allemal bemerkt senn, baß Gregor nicht selten mit bem Ausbruck Philosophen die hristlichen Aseeten und Mönche, und beren Lebensart als die wahrhaft philosophische bezeichnet. Mau vergl. barüber unter andern besonders Orat. IV. 71. p. 110. — Diesen bem Sinn der Zeit angemessenn Redegebrauch hat er mit anderen gleichzeitigen Schriftsellern gemein. Suiceri Thesaur. eccles. s. v. gedooogta. t. II. p. 1441.

<sup>4)</sup> Gregor. epist. 6. 7. 8. al. 10. 11. 12. pag. 770-772.

und Umgebungen bliden laffen. Auch bamals ichon wußten fie freundliche ober wilbicone Gegenben ju ihrem Wohnorte ju mablen, wie bieß aus ber Beschreibung bes Bafilius bon feinem Aufenthalte bervorgebt. 1) "Es ift ein hobes Gebirge, fcreibt er, bon bichtem Balb eingehüllt, bon fühlen und flaren Bachen gegen Rorben burchwäffert; ju feinen Rugen erftredt fich fanft angelehnt ein Befilbe, bas bon ben Gebirgsquellen ftets befeuchtet und befruchtet wird. Diefes Wiefenland ift von ben verschieben= artiaften Bäumen funftlos' fo bicht umwachfen, daß fie beinabe ein Gebege barum bilben und es abschließen, wie eine einsame Ansel. Bon zwei Seiten fentt fich eine tiefe Kelsschlucht binab. an der britten Seite fturzt ber Fluß von einem Abhang in die Tiefe und bildet eine feste unübersteigliche Mauer. - - Und was foll ich noch ben Duft ber Wiesen und bie fühlenden Lufte bes Fluffes beschreiben - ober bie Saat von Blumen und bie Menge ber fingenben Bogel? Bas mir ben Ort am liebsten macht, ift, bag er mir, bei aller fonftigen Fruchtbarkeit, auch bie füßeste Frucht ber Rube barbringt - nicht blos wegen feiner Entfernung bom Gewühle ber Stabt, fonbern weil nicht einmal ein Wanderer biese einsame Wildniß betritt, außer bisweilen ein Sager, ber nicht nach Baren und Wolfen (bie giebt es bier nicht), fonbern nach Birichen, Reben, Safen, welche bie Gegenb in Menge nährt, umberftreift."

So freundlich schilbert Basilius seinen jezigen Aufenthaltsort. Aber die anmuthigste Gegend, die einsamste Stille kann
bem Gemüthe keine Ruhe geben, welches sie nicht schon mitbringt. Das Wogen der Leidenschaften wird nicht durch die
Natur besänftigt, dazu gehört eine andere Kraft, welche aber
allerdings auch durch die milden und großen Eindrücke der Natur
unterstützt werden kann. Darüber sinden wir ein sehr merkwürdiges Selbstbekenntniß in einem anderen Briese? des Basilius:
"Was ich nun in dieser Einsamkeit Tag und Nacht thue, das
schäme ich mich fast zu sagen. Wohl habe ich den Aufenthalt in der Stadt als eine Quelle von tausend
Uebeln verlassen, aber mich selbst konnte ich nicht
verlassen. Ich gleiche den Menschen, welche, der Meerfahrt
ungewohnt, die Seekrankheit bekommen, und aus dem großen
Schisse, weil es stärker schwankt, in einen kleinen Kahn steigen.

<sup>1)</sup> Basil. epist. 14. t. III. p. 93. ed. Garn. — Auf biesen Brief antwortet Gregorius munter, die pomphaste Beschreibung bes Basilius parodirend. Gregor. epist. 7. al. 11. pag. 770.

<sup>2)</sup> Basil. epist. 2. t. III. p. 71.

aber bennoch auch bort ben Schwindel und Etel behalten. So geht es auch mir; benn indem ich die einwohnenden Leidenschaften mit mir herumtrage, bin ich überall gleicherweise im Gedränge. Deßhalb bin ich durch diese Einsamkeit im Ganzen nicht viel gefördert worden.

Indeß sucht Basilius im Verfolge des Briefes doch zu erweisen, daß zur wahren Seelenruhe Abgezogenheit von Weltgeschäften, Ehelosigkeit und Einsamkeit nothwendig seh; "aber diese Abgezogenheit, sagt er, besteht nicht in der körperlichen Entfernung aus der Welt, sondern darin, daß man die Seele von den Leidenschaft erzeugenden Einwirkungen des Körpers losereißt, daß man Vaterstadt und Vaterhaus, Hab und Gut, Freundschaft und She, Geschäft und Gewerbe, Kunft und Wissenschaft, Alles ausgiebt und ganz bereit ist, nur die Eindrücke der göttslichen Lehren in das Herz auszunehmen."

In ber Ginsamkeit, glaubt Bafilius, ift es möglich, bie Leibenschaften, wie wilde Thiere burch fanfte Behandlung, allmählig zu gahmen, einzuschläfern, zu entwaffnen, burch Abwenbung bes Geiftes von bem finnlich Lodenben und Ginkehr in fich felbst zur Anschauung Gottes und emiger Schönheit zu gelangen: es ift möglich, ben Menschen jum Bergeffen natürlicher Beburfniffe und feeliger Sorglofigkeit zu erheben. Die Mittel zu biefer geiftigen Erhebung find ihm Lefen ber beiligen Schriften, bie und Lebensregeln, vornehmlich aber auch Lebensbilder göttlicher Menichen vorzeichnen, bas Gebet, welches burch Anbacht bie Gottbeit zu uns berabzieht und bas Gemuth zu einer reinen Wohnung berfelben macht, und ein ernstes, mehr jum Lernen als Lebren geneigtes, feineswegs aber murrifches, unfreundliches Stillfchweigen. - Bugleich verlangt Bafilius, bag bie außere Erichei= nung eines folden einfam fich Uebenben feinem inneren Wefen entspreche; mit bemuthevoll niebergeschlagenem Auge und verwilbertem Saupthaar foll er in ichmutia nachläffiger Rleibung weber trage ichlenbernd noch leibenschaftlich ichnell, fonbern rubig einhergeben. Sein mit einem Gurtel über ben Lenben befestigtes Gewand fen rauh, nicht von fdimmernber Farbe, für Sommer und Winter paffend, fo bicht, bag es ohne Beigewand ben Rörper erwärmt; auch bas Schuhwert zwedmäßig, aber ohne Schmud. Bur Nahrung biene nur bas Rothigfte, borguglich Gemuße, jum Trant Baffer, wenigstens ben Gesunben. Bur Mablgeit, Die mit Bebet beginnt und folieft, foll eine Stunde bestimmt fenn. Der Schlaf feb furg, leicht und nie fo bumpf, bag bie Seele ben Gindruden berführerischer Traumbilber offen ftebt.

So schilbert Bafilius bas Monchsleben. Wie viel er burch feinen Gifer bagu beigetragen, baffelbe in jenen Gegenden gu berbreiten und die Monche gur Unterstützung ber boberen Geiftlichkeit in die Nähe der Städte und baburch mehr in das kirchliche Leben ju gieben, wie febr ferner bie Monche bes Morgenlandes in folgenden Jahrhunderten bie Regeln bes Bafilius 1) verehrten, ift bekannt. Much bei unserem Gregorius verfehlte jene Schilderung ihre Abficht nicht. Wir feben ibn balb, fein Berfprechen zu erfüllen, in ben Pontus reifen. Sier lebte er mit Bafilius unter Gebeten, geiftlichen Betrachtungen und Sandarbeiten. Gin Theil bes Tages war ber Pflege bes Gartens und ber Besorgung bes hauswesens, ber andere bem Studium ber beiligen Schrift und frommen Uebungen gewibmet. Gine Frucht biefer Studien, welche bemgemäß nicht blos praktifc, sonbern auch gelehrter Art waren, follen die Auszuge aus ben eregetischen Werken bes großen Drigenes febn, bie wir unter bem Namen ber Philofalie als ein Wert beiber Freunde befigen. 2) Diefer Aufenthalt im Bontus gemahrte bem Gregorius großen Genuß; er erinnerte fich fpater mit berfelben findlichen Freude einer iconen Platane, Die er in ber Nähe ihrer Wohnung gepflanzt und bie Bafilius zu begießen pflegte, als er mit ernfter Sehnsucht bes boberen gemeinsamen Lebens gebentt: 3) "Wer wird mich in jene früheren Tage gurudverseten, schreibt er bem Freunde, in welchen ich mit bir in Ent= behrungen schwelgte? Denn die freiwillige Entbehrung ift ja boch weit berrlicher, als ber aufgenöthigte Genug. Wer wird mir jene Lobgefänge und Nachtwachen, wer jene Erhebungen zu Gott im Gebete wiedergeben, jenes überirdifche unforperliche Leben.

<sup>1)</sup> Wir haben bekanntlich noch eine Reihe von Mönchsregeln, sowohl längere als fürzere, unter bem Ramen bes Bastius; ob sie aber alle, und gerabe in bieser Gestalt von Bastius berrihren, ift mehr als zweiselhaft. Man vergl. barüber die weitläustigen Erörterungen des gelehrten herausgebers bes Bastius, Garnier in Praesat. p. 34. sq.

<sup>2)</sup> Sokrates sagt (hist. eccles. IV, 26), nachdem er bemerkt, wie beibe Freunde gemeinsam das monastische Leben ergriffen hätten: — μετ' οὐ πολύ τὰ Ωριγ ένους βιβλία συνάγοντες, εξ αὐτῶν τὴν έρμηνεί—αν τῶν εξεων γραμμάτων ἐπεγνωσαν (was man denn auch wohf, ohne die Angabe des Sokrates, den Schrifterkarungsversuchen Gregors von selbst abmerken wittde). Gregor selbst isberschickt diese exegetische Chrestomathie aus Origenes Werken einem Freunde mit den Worten: ενα δε τι καὶ ὑπόμνημα πας ἡμῶν ἔχης, τὸ ο αὐτὸ καὶ τοῦ άγιου Βασιλείου πυκτίον ἀπεστάλκαμεν σοι τῆς Ωριγένους Φιλοκαλίας, εκλογὰς ἔχον τῶν χρησίμων τοῖς φιλολόγοις. Epist. 87. p. 843. Die literärischen Rachweisungen über die Philotalie sindet man beisammen in Fabric. biblioth. graec. vol. VII. p. 221. ed. Harl.

<sup>3)</sup> Epist. 9. p. 774.

jene Gemeinschaft und jene Seelenharmonie ber Brüber, die von dir zu einem gottgleichen Leben erhoben wurden? Wer das eifrige Eindringen in die heiligen Schriften und das Licht, das wir darin unter der Leitung des Geistes fanden?"

# 4. Erste öffentliche Wirksamkeit des Gregorius, um Frieden zu stiften.

Gregorius icheint indeß nicht fehr lange bei feinem Freunde geblieben zu fenn. Bielleicht beabsichtigte er überhaupt nur einen fürzeren Besuch, vielleicht murbe er, wie mehrere Lebensbeschreiber 1) bes Gregorius bermuthen, burch folgendes Ereignig nach Naziang gurudgutehren veranlagt. Bahrend ber endlofen und unalud= seligen Streitigkeiten über bas Berhaltnig bes Göttlichen im Sohne ju bem Göttlichen im Bater, nach mancher Rirchenversamm= lung, beren feine ein bauernbes und vereinigenbes Ergebnif ge= liefert hatte, schrieb Conftantius, 2) ber bekanntlich ben Arianismus begünstigte, im Jahr 359 eine neue allgemeine Rirchen= versammlung aus, aber in ber Beife, daß bie morgenländischen Bifchofe gu Seleucia in Sfaurien, die abendländischen zu Ariminium, bem jegigen Rimini, in Stalien zusammenkommen follten. Durch biese Bertheilung (divide et impera) gebachte er um so sicherer feine Abfichten burchzuseten. Die lettere Bersammlung geht uns hier vorzüglich an. Die ju Rimini 3) versammelten Bater beftätigten anfänglich, fo lange fie unabhängig und nicht gefdredt von ben Drohungen bes Hofes hanbelten, bas nicanische Symbol in feinem gangen Umfange, billigten ben Gebrauch bes besonbers

<sup>1)</sup> z. B. Tillemont Memoir. pour servir à l'hist. eccles. t. IX. p. 345. Shrödh Kirch. Gesch. 13ter Eh. S. 287.

<sup>2)</sup> Confiantius Regierung war recht eigentlich das Zeitalter der Synoben. Er besörderte durch sein ewiges Synodehalten nicht allein die Lehrstreitigkeiten, sondern schadete auch der Staatstasse, verdarb das Bostwesen und drachte alles in Berwittung. Ammian Marcellin XXI. 16. Chrstianam religionem absolutam et simplicem anili superstitione confundens: in qua scrutanda perplexius, quam componenda gravius, excitavit discidia plurima: quae progressa susius aluit concertatione verborum: ut catervis antistitum jumentis publicis ultro citroque discurrentibus per synodos, quas adpellant, dum ritum omnem ad suum trahere conantur arbitrium, rei vehiculariae succideret nervos.

<sup>3)</sup> Bergl. Mansi Collect. Concil. t. III. p. 293 sqq. Socrat. hist, eccl. II. 37. Sozem. IV. 17. Theodoret. II. 15. Was sonft noch aus ben Schriften bes Athanastus, Hisrius und hieronymus zur Renntniß bieses Concils beigebracht werben kann, finbet man bei Maust.

streitigen Wortes "Befen"1) und verbammten sowohl im allgemeinen die arianischen Meinungen, als insbesondere die Sauptvertheibiger berfelben, Urfacius, Balens, Germinius, Augentius, Gajus und Demophilus, nachbem zu Anfang ber Berhandlungen Urfacius und Balens vergeblich versucht hatten, die Synobe gur Bestätigung ber bem Arianismus gunftigen firmischen Glaubensformel zu bringen. Sie benachrichtigten bon biefen Beschlüffen ben Raifer burch eine Gefandtichaft bon 20 Mannern aus ihrer Mitte, und baten um Schut und um die Erlaubniß, zu ihren Gemeinben gurudtehren gu burfen. 2) Diefen Gefandten aber tamen die schlauen Saupter ber Gegenparthei, die in folchen Geschäften geübter maren, juvor und wußten ben Raifer, ber ohnedieß Arianer war, für sich und gegen die Synobe einzunehmen. Als bie Gefanbten ber Orthoboren ankamen, ließ fie Conftantius gar nicht bor fic, entschulbigte fich mit einer bringenben friege= rifchen Unternehmung gegen bie Berfer, und wußte bie Bifchofe qu Ariminium fo lange hinguhalten, 8) bis er unterbeffen eine fleinere Berfammlung ju Nice 1) in Thracien veranftaltet batte, bie mehr in seinem Sinn handelte. hier wurde die fcon ju Rimini von den Arianern vorgelegte firmische Formel mit wenigen Beränderungen angenommen, worin gwar die wahre Gottheit Christi und seine Erzeugung vor allem Anfang (vor allen Aeonen) behauptet, aber jugleich bie ftreitigen Sauptpuncte kluger Beife fo umgangen waren, bag in Beziehung auf biefelben auch jum

<sup>1)</sup> Substantia, odota — natürlich zu Gunften bes homon fiastischen Lehrbegriffs.

<sup>2)</sup> Die Bischöfe sagen in bem, burch hisarins ausbehaltenen, Schreiben an Constantius: Oramus etiam ut praecipias tot episcopus, qui Ariminio detinentur, inter quos plurimi sunt, qui aetate et paupertate (bie gallischen und britannischen Bischöse, wahrscheinlich um sich in würdiger Unabhängigteit zu erhalten, verkösigten sich selbst, die andern sebten auf össentliche Untosen) desecti sunt, ad suam provinciam remeare: ne destituti suis episcopis laborent populi ecclesiarum.

<sup>3)</sup> Dem Kaiser saßen die Bischöse gut. Sie sollten durch Warten mürbe werden. Er bestellte die Gesandten auf unbestimmte Zeit — wenn er erst einen eben zu beginnenden Perserkrieg beendigt haben würde — nach Abrianopel, und schrieb den Bischösen nach Rimini: Vestras autem gravitati, interea ne molestum sit, eorum reversionem exspectare. Die Bersammelten wiederholten daher ihre Bitte beim Herannahen des Winters noch einmal auss dringendist. Socrat. II. 37.

<sup>4)</sup> Sokrates und Sozomenus geben als Grund, warum gerade bie Stadt Nice gemählt worden sen, bie Absicht an, durch Berwechselung des nice nisce nichen und nicä nischen Glaubensbekenntnisses Unwissende zu täuschen — τῷ παρομοίψ τοῦ ὀνόματος συναρπάζειν τοῦς άπλουστέρους βουλόμενοι τὴν ἐν Νιχαία γάρ τῆς Βιδυνίας πίστιν είναι ἐνόμιζον — sagt Socrat. II. 37. Allein in der That würde eine solche Berwechselung eine sehr große Einsalt und Unkenntniß des Streitpunctes vorausgesett haben.

Bortheil ber arianischen Meinung gewirkt werden konnte. Bom Sohn wurde gesagt, daß er dem Bater "ähnlich (όμοιος)" sehn ach der Schrift, aber die Bestimmung "in allen Bezie=hungen (κατὰ πάντα)" wurde weggelassen und der Gebrauch des Wortes "Besen", weil es in der Schrift nicht vorkomme, verworfen. Die Resultate dieses sogenannten Conciliabulums zu Nice wurden dann auch der größeren Versammlung zu Rimini aufgedrungen, welche sie wirklich annahm, 1) und niederträchtig genug war, dem Kaiser für seine despotische Belehrung zu danken. Dieser, durch den Ersolg ermuthigt, wollte die Formel sofort von allen Bischöfen seines Neichs, auch in den Worgenländern, unterschreiben lassen, und zwang die widerstrebenden mit Gewalt.

Natürlich wurde auch von bem Bischofe zu Naziang, bem Bater unfere Gregorius, Die Unterschrift verlangt. Er, feb es nun durch bie faiferlichen Drohungen eingeschüchtert, feb es aus Friedensliebe, feb es aus Untunde ber gelegten Fallftride, unterzeichnete, obgleich er fonft ein Unbanger bes nicanischen Bekennt= niffes war. Aber biefer Schritt, ben er vielleicht ohne Arg that, hatte für ihn bebenkliche Folgen. Die Monche feiner Diocese waren, wie fast alle Monche, schon von ihrem Stammbater Untonius ber entschieden athanafianisch gefinnt und machten ihrem Bifchof auf eine etwas unfanfte Weife feinen bogmatifchen Rebler bemerklich. Sie waren, wie ber jungere Gregorius fagt, obwobl fonft ruhig und friedeliebend, boch, wenn es auf Bertheibigung bes orthodogen Glaubens ankam, höchst eifrig, kriegerisch und streitbar, und würden durch die öffentlichen Unruhen, die fie er= regten, eine formliche Spaltung in ber fonft einmuthigen nazian= genischen Gemeinde veranlagt haben, wenn fich nicht ber Sohn bes Bischofs felbft ins Mittel geschlagen hatte. Es ist nicht gang flar, ob er, ber jungere Gregorius, an bem fo boch angeschlagenen Rebltritt feines Baters, an ber Unterzeichnung ber Formel bon

<sup>1)</sup> Benigstens die meisten Mitglieber berselben; nur 20 von den mehr als 400 Bischösen blieben dem nicänischen Lehrbegriff getren. Es ist sehr mild ausgebrückt, wenn ein alter Berichterstatter sagt: cui orthodoxorum aliqui metu (bas werden wohl die meisten gewesen senn), alii fraude decepti subscripserunt. Quidus qui assentiri nollent, in extremas ordis partes exulatum mittebantur.

<sup>2)</sup> Der Brief ber Bischsse an Constantins, ein Muster niedriger Schmeichelei, sängt an: Inlustratis pietatis tuae scriptis, maximas Deo retulimus et referimus gratias, quod nos beaveris intimans nobis illa, quae cum discursione pietatis tuae façere deberemus.... O nos deatos, quidus occurrit tanta felicitas. etc. Und so geht es in immer steigendem Tone sort dis zu dem domine priessime imperator, womit sie den von jeder Art der Pietät gleich weit entsernten Kaiser zum Schusse begrüßen. S. Mansi. p. 315 u. 316.

Rimini, selbst Antheil genommen. Nach einigen Stellen möchte es fast so scheinen. 1) Allein ihm wurde von den Mönchen, bei denen er wegen seiner Borneigung für das einsame und ascetische Leben in ganz vorzüglicher Achtung stand, leichter verziehen. Er war also, von beiden Seiten geliebt und verehrt, der schicksichste Bermittler und brachte auch wirklich eine Aussschnung zu Stande, indem er seinen Bater vermochte, öffentlich ein ganz orthodozes Glaubensbekenntniß abzulegen. 2) In einer bei dieser Gelegenbeit gehaltenen Rebe konnte er beide Theile loben, die Mönche wegen ihres warmen, wenn gleich misverstandenen und übertriebenen Sifers sur Rechtglaubigkeit — seinen Bater wegen seines offenen Bekenntnisses, wodurch er bewiesen habe, daß er, obwohl äußerlich hintergangen, doch im Herzen immer orthodox gewesen seh. 3)

Gregorius sieht die Trennung nur als ein Ereigniß an, wodurch das Bedürfniß des Friedens desto einleuchtender geworden sep; und dieser Friede, der alte Ruhm der nazianzenischen Gemeinde, wird von ihm auß dringendste empfohlen, Gott selbst in der ewigen Harmonie seines Wesens, die Engel in ihrem seligen Berein, und die Welt in ihrer schönen Wohlordnung werden von ihm als leuchtende Vorbilder des Friedens gebraucht. Der wahre Grund der Bereinigung aber müsse immer in der Uebereinstimmung im Glauben an Gott und in der Lehre von ihm liegen.

<sup>1)</sup> Besonders Orat. XVIII. 18. p. 342. Die Benedictiner find inbeg nicht geneigt, bei einem so frastigen Bertheidiger ber orthodogen Lebre einen solchen Fehltritt guzugeben, und sagen: Id pietati erga parentem et humanitati datum videri debet, ut de culpa velut communi loquatur. So auch icon Gregors Commentator Ricetas.

<sup>2)</sup> Ich habe hier die Anordnung ber Begebenheiten befolgt, welche mir die natürlichste scheint, und welche auch Schröch beobachtet hat, ohne zu übersehen, daß der gelehrte Benedictiner Clemencet in seiner Biographie Gregors pag. 95 seg. ganz andere cronologische Bestimmungen annimmt. Er verlegt die durch die Unterschrift bes alten Gregorius veranlaste Spalung in der nazianzenischen Gemeinde erst ins J. 363, also nicht in die Regierungszeit des Constantius, sondern an den Schluß der Regierung Inlians oder schon in die Zeit Iovians, und die Beilegung des Streites ins Jahr 364. Die Gründe muß man dei ihm selbst nachlesen. Sie scheinen mir nicht ganz überzeugend. Vielmehr dinkt es mir aus inneren Gründen weit wahrscheinlicher, daß der alte Gregor noch während der Regierungszeit des Arianers Constantius (also 360) die Formel von Rimini miterschried, und daß sich die Stellen späterer Reden Gregors (aus den Iahren 362 u. 363), welche einen ganz friedlichen Zustand der Gemeinde von Nazianz voraussetzen, eben darauf beziehen, daß die Einigkeit wieder bollsommen hergestellt war.

<sup>3)</sup> Bergi. Orat. VI. 12. pag. 178-194.

### 5. Gregorius wird Presbyter und entstieht.

Mag nun Gregorius jur Ausgleichung biefer Misverhaltniffe aus ber Einsamkeit hervorgetreten febn, ober borber ichon in seiner Baterstadt fich befunden haben — er mar jest wieder ba. und hatte fich wohlthatia in öffentlicher Wirksamkeit gezeigt. mußte ibm boberes Anseben und allgemeine Liebe verschaffen. Die Bemeinde und fein Bater, besonders ber lettere, munichten. baß er die geiftliche Sorge für die nazianzenische Gemeinde theilen mochte. Er felbft weigerte fich, theils aus Liebe gur beschaulichen Burudgezogenheit, theils aus heiliger Scheu bor ben boben und ernsten Berpflichtungen, welche bas geiftliche Amt auflegt. ereignete fich Folgenbes, was in unfern Zeiten auffallenber ift, als bamals, wo es nicht felten geschah. An einem boben Refttage (vermuthlich war es Weihnachten 361) trat ber alte Bischof Gregorius bei versammelter Gemeinde, Die damit einverstanden gewesen ju febn icheint, ober vielleicht fogar ben Bischof unter= ftutte, 1) hervor und weihte seinen Sohn, ber bieg nicht abnete, aber bem baterlichen Unsehen und ber bischöflichen Gewalt nicht wiberstreben konnte, jum Presbyter. 2) Dag sich ber junge

<sup>1)</sup> Dieß nimmt 3. B. ber alte Commentator Gregors, Nicetas, ganz bestimmt an, indem er (t. II. p. 1091.) sagt: (Nazianzeni) Theologum hortati suerant, vel potius computerant, ut sacerdotium susciperet, ipsosque pasceret.

<sup>2)</sup> Solche gezwungene Wahlen und Ordinationen waren damals etwas lehr gewöhnliges. "Benn weltlichgesinnte Menichen (lagt Reander im Leben des Johannes Ehrhosimus II. 97.) durch die sür eine kurze Zeit angenommene Larve der Mönchsheiligkeit, durch Bestechungen, ränkevolle Machinationen in dem Hauptstädten geistliche Aemter sich zu erwerben suchten, so wurden dagegen from mie Gemitither durch die Bermischung des Seistlichen und Weltsichen in der Kirche abgeschreckt, und konnten sich nicht ohne langen Kampf zur Uebernahme eines bischsichen Amtes entschließen." Mitunter war die Weigerung, ein geistliches Amt anzunehmen, auch nur scheinbar und verschleierte einen höheren Ehrgeiz, ja dissweisen war sie auch die Aeußerung eines Stolzes, dem das angebotene Amt zu gering war. Alles, was hierher von Gebräuchen und Wissbräuchen gehört, sindet man am vollständigsten beisammen in Bingham. Antiqq. eccles. lid. IV. cap. 7. vol. II. p. 189 sq. Gewöhnlich ging eine solche überraschene, unwilklührlich nöttigende Wahl vom Bolt aus, wie unter andern die Wahl Augustins zeigt, von der uns Possidius vit. Augustin. cap. IV. erzählt: —— eum (Augustinum) ergo tenuerunt, et ut in talibus consuetum est, episcopo ordinandum intulerunt, omnibus id und consensu et desiderio sieri persicique petentidus, magnoque studio et clamore stagitantidus, ubertim eo stente. Man sonnte sich gegen einen solchen Zwang nur durch den augenblicklichen Schwur retten, das man sich mött wärde ordinieren sassen. Basil. epist. canon. ad Amphiloch. cap. X. ot durviortes un arkadexedsau inv xetogotovsau, Ecourvicevoc, un ärangkedswane konogerer. Eine Reihe von Beispielen ansgedrungener

Gregorius nicht blos scheinbar weigerte und etwa aus geistlichem Hochmuth nur mit Gewalt zum Kirchenamte wollte nöthigen lassen, beweißt sein nachfolgendes Betragen. Er erklärte nicht nur jest, sondern auch in der Folge noch häusig die Handlung für eine geistliche Thrannei 1) und glaubte im Unmuth darüber sich ein Mittel erlauben zu dürsen, wodurch er gewissermaßen Gewalt der Gewalt entgegenseste. Er entsloh zu seinem Freunde Basilius in den Bontus (wahrscheinlich um das Epiphaniensest 362). Hier hatte er Zeit sich zu besinnen und sah auch wahrscheinlich das Uebereilte seines Schrittes bald ein. In der Einsamkeit mochten ihm die Wünsche seiner Aeltern und Landsleute um so lebhaster ans Herz sprechen, 2) und der äußere durch den Bater ihm aufgedrungene Ruf auch eine lebendige innere Stimme werden. Gegen Oftern 3) (des J. 362) kehrte er wieder nach Nazianz

Orbinationen, besonbers aus bem 4ten und 5ten Jahrh., findet sich bei Bingham I. c. p. 189 sq. Unter die von ihm nicht angesührten gehört bas Beispiel des Basilius, der wie sein Freund Gregor, wider Willen zum Presbyter geweist wurde. Gregor. epist. 11. al. 15. p. 775. Uns seh der noch erlaubt, an den edeln, frommen, träftigen Reformator Schottlands, Joh. Knor zu erinnern, bei dem sich in weit späterer Zeit diese Sitte des dristlichen Alterthums wiederholte, und der sich dabei so zartsühsend und gewissendast benahr, als sich die frömmsten Männer der früheren Jahrhunderte nur benehmen konnten. S. Thom. M'Erie's Leben des J. Knor, bearbeitet von Planck. pag. 76—80.

1) Carm. de vita sua. B. 345.

Οὕτω μέν οὖν ἤλγησα τῆ τυραννίδι — Οὕπω γὰρ ἄλλως τοῦτ' ὁνομάζειν ἰσχύω, Καί μοι τὸ θεὶον πνεῦμα συγγινωσκέτω Οὕτως ἔχοντι . . .

Dieß ichrieb Gregor wohl einige Sahrzebente nach bem Borfall, also nicht mehr in ber leibenschaftlichen Bewegung bes erften Augenblicks.

2) Benn Gregorius Presbyter in der Lebensbeschreibung unseres Gregorius auch noch besondere Ermahnungsbriese des alten Baters (ὁ δὲ πατής — Επιστολαϊς δυσωπητικαϊς τὸν Γιρηγόριον πείθει πρὸς τὴν Επάνοδον ὁ δὲ φοβερὸν κρίνας παρακοὴν πατρὸς, καὶ ἰερέως; καὶ πρεσβύτου, ἐπάνεισι —) dazu mitwirken läßt, so mag dese, wie so manches andere in dieser, sast ausschließlich panegyrischen Biographie aus der Lust gegriffen seyn. Gregorius selbst Carmen de vit. s. B. 361. p. 6. sagt nur:

— αὐθις ἔς βυθὸν το έχω, `
 Δείσας στεναγμὸν πατριχῶν χινημάτων (al. μηνιμάτων).

3) Gregorius sagt Orat. I. 2. p. 4. Μυστήριον έχρισε με, μυστηρίω μιχρόν ύπεχώρησα — μυστηρίω και συνεισέρχομαι. Man tann diese Ausdricke nicht schicker auslegen, als auf das Weihnachts-, hanien- und Ostersest. So schon Nicetas im Commentar zu dieser ie (t. II. p. 1093). In die festo sacerdos factus sum, fortasse is Christi, et in festo die secessi, Luminum fortasse, et in die redii, Paschatis scilicet.

zurud und hielt an biesem Feste bie erste Rebe 1) in seiner neuen geistlichen Burbe.

Er trat mit ben Worten auf: "Der Tag ber Auferstehung ein gludlicher Unfang, lagt uns leuchten an biefem Feste und uns wechselseitig umarmen. Lagt uns "Brüber" nennen auch bie, welche uns haffen, wie viel mehr bie, welche aus Liebe etwas (Gewaltsames) gethan ober gelitten haben; laffet uns alles verzeihen bei ber Auferstehung bes Berrn; sichern wir einanber Bergebung ju, ich ber auf eine rühmliche Beise thrannisch bebanbelt wurde, benn so sehe ich es auch jest an, und ihr, die ihr mich auf rühmliche Weise thrannisirt habt; wenn ihr mich wegen meiner Bogerung tabeln folltet, obgleich fie bor Gott vielleicht beffer und ehrenvoller febn mochte, als bie Gilfertigkeit Anderer. Es hat fein Gutes, fich bor bem Rufe Gottes ein wenig gurudjugieben, wie vor Alters jener Mofes und fpater Jeremias, es hat aber auch fein Gutes, bereitwillig berborzutreten, wenn Gott ruft, wie Aaron und Jefaias, nur muß beibes mit frommem Sinn geschehen, jenes wegen einwohnender Schwachbeit, biefes im Bertrauen auf bie Rraft beffen, ber ba ruft."

Die eben erzählte Handlungsweise bes Gregorius ist von manchen gebilligt, von vielen milber ober strenger getadelt worden. Unbedingtes Lob hat sie bei denen gesunden, welche unsern Gregorius nicht anders als im Strahlenglanze des Heiligen sahen und darum jede seiner Handlungen als kanonisch anerkannten; unbedingten Tadel bei denen, welche eben aus Opposition dagegen, selbst Schwachheiten dieses und anderer heiligen Männer gerne zu schwachheiten steigerten. Man fand darin eitle Thoreheit, Berachtung des geistlichen Standes, Hochmuth, der gerne mit Uebergehung des Presbyteriats zum Bischossamte aufgestiegen wäre. 2) Solche und ähnliche Urtheile wurden schon zu Gregorius Zeit selbst gefällt. Er sah sich deswegen genöthigt, in einer größeren Vertheibigungsschrift 3) sein Betragen und die Uebers

<sup>1)</sup> Die erfte Rebe bei ben Benebictinern, bie fie mit Recht an biefen Plat ftellten, ba fie fonft als bie vierte gezählt wurde.

<sup>2)</sup> Denselben Borwurf machte man auch bem Augustin, als er sich unter Thränen wider die Beibe zum Preschter sträubte; Nonnullis quidem lacrymas ejus, ut nobis ipse retulit, tunc superbe interpretantibus et tamquam eum consolantibus ac dicentibus, quia et locus presbyterii, licet ipse majore dignus esset, appropinquaret tamen episcopatui. Possid. in vita Augustin. cap. IV.

<sup>3)</sup> Diese Schrift: ἀπολογητικός τῆς εἰς τὸν πόντον φυγῆς Ενεκεν x. τ. λ. ist als die zweite Rebe bei den Benedictinern abgedruckt, allein sie ist wie der erste Andlick zeigt, zu lange (von pag. 11—65) um, in dieser Gestalt wenigstens, wirklich gehalten worden zu sehn. Bielleicht trug Gregorius

zeugungen, die ihn dabei leiteten, näher zu beleuchten. Es iff nicht überflüssig, das Wichtigste daraus hervorzuheben, und den Mann selbst statt seiner eifrigen Lobpreißer und strengen Tadler

zu hören.

Gregorius gesteht zwar zu, daß es eine Art von Widerfetlichkeit und Kleinmuth (στάσις καὶ όλιγοψυχία) gewesen seh, was ihn zur Flucht bewogen habe, er bemerkt aber zugleich, bag er biefen Schritt nicht wie ein erfahrungslofer Anabe fo finnlos in ben Tag binein gethan, sonbern bie Ueberzeugung gehabt habe, baf er bie göttlichen Gefete und Anordnungen babei nicht übertrete. Die Grunde, bie ihn jum Ungehorfam gegen feinen Bater bewogen hatten, seben folgenbe gewesen. Buerft hatte ibn bie gange Sache fo überrafcht, bag er wie Menschen bie vom Donner getroffen werben, fast alle Befinnung verloren habe. Gobann habe ihn auch gerade damals eine unenbliche Sehnsucht nach bem schönen Leben in einsam gurudgezogener Stille ergriffen. welche er von frühe an fo leibenschaftlich geliebt, und in einem ber gefahrvollften Augenblide feines Lebens (mabrent jenes Seefturmes) Gott angelobt hatte. Ferner tam bazu eine Urfache, beren Gultigkeit und Lauterkeit Gregorius felbst zu bezweifeln iceint. Der ichlechte Buftanb, in welchem fich bie Beiftlichkeit befand, war ihm fo juwiber, bag er fich fcwer entschließen konnte, in bie Reihen biefer Unwürdigen ju treten. "Ich schämte mich ber Vielen, sagt er, die um nichts beffer als die übrige Menge, ja es wird viel fenn wenn nicht schlimmer, mit ungewaschenen Sanden und ungeweihten Bergen jum Seiligften fic bingubrangen, und ebe fie wurdig find, an ben heiligen Bandlungen nur Antheil zu nehmen, Die Geschäfte bes Altars selbst verwalten. Uch es sind beren schon so biele, Dieser unberufenen Berricher in ber Rirche, bag fie bie Bahl ber Beberrichten faft überfteigen!"

Der letten, und wie Gregorius heilig betheuert, gewichtvollsten Ursache seiner Flucht, wird gewiß niemand seine volle Zustimmung versagen. Seine eigenen einfachen Worte sprechen sie treffend aus: "Ich hielt mich nicht für würdig und halte mich noch nicht bafür, einer Heerde als hirte vorzustehen und die Leitung mensche licher Seelen zu übernehmen." Um dieß zu zeigen, entwickelte er

nur ben eigentlich apologetischen Theil berselben vor, und überarbeitete sie nachber mit Zusägen, so bag ber weitläufige Aussag baraus wurde, ber noch vor und liegt, und hauptsächlich die Ansichten des Gregorius über den geistlichen Stand im allgemeinen enthält. — Dieß war schon die Ansicht des Elias von Ereta über dies Apologie Gregors.

weitläufig, welche Forberungen mit Recht an ben wahren Geistlichen gemacht werden können.

Dieß sind seine Gründe. Wenn wir dem ersten, als einer vorübergehenden Empfindung, kein Bestimmungsrecht zugestehen und auch dem zweiten als einem falschen Gesühl nichts einräumen wollen, ja in dem dritten sogar einigen geistlichen Hochmuth entbecken sollten (benn kein Mensch darf sich von einem an sich ehre würdigen Stande zurückziehen, weil er viele, ja eine Mehrzahl unwürdiger Mitglieder zählt, vielmehr ist er desto stärker verpslichtet, die geschändete Ehre dessehen zu retten) — so werden wir doch in dem letzten eine wahrhaft ehrwürdige Gesinnung nicht verkennen; und da Gregorius ehrlich genug ist, seine Schwächen einzugestehen, so werden wir auch so gerecht sehn, seiner heiligen Versicherung zu glauben, daß das Bewußtsehn seiner Unzulängslichkeit und Unwürdigkeit sein wichtigster Bestimmungsgrund war, wir werden also seinen Schritt wo nicht billigen, doch entschulbigen und das Eble darin gelten lassen.

In berselben Bertheibigungsschrift giebt Gregorius auch die Rücksichten an, welche ihn zur Heimkehr und zur Uebernahme des ihm aufgebrungenen Preschyteriats bewogen hätten. Es sind folgende: die Sehnsucht nach der Gemeinde von Nazianz und das Gefühl, daß er von derselben geliebt und zum geistlichen Vorsteher gewünscht werde — die Sorge für seine ergrauten Aeltern, welche durch seine Entsernung mehr gebeugt worden sehen, als durch ihr hohes Alter — vornemlich aber das Beispiel heiliger Männer der Borzeit, deren Leben ihm kräftiger Rath und ernste Warnung für seine eigene Handlungsweise gewesen seh. Er hatte daraus ersehen, daß Riemand dem Ruse Gottes sich entziehen könne und solle. 1)

Raum hatte Gregorius fein Amt angetreten, fo mußte er ben Bechfel menschlichen Beifalls erfahren. Die lebhafte Sehn=

<sup>1)</sup> Noch einen anberen Grund giebt Gregorius in einem Briefe an Bastlins an. Auch biefer war etwas später (wahrscheinlich im J. 363 ober 364) wider seinen Willen zum Presbyter geweiht worden; darauf bezieht es sich, wenn ihm Gregorius schreibt (epist. 9. al. 15. p. 575 sqq.) "Du bist gesangen, wie ich, der ich dieß schreibt; wir sind beide zur Annahme der Presbyterwürde gezwungen worden, denn wir strebten wahrlich darnach; und wir sind einander, mehr als irgend jemand, wechseleitig glaubwürdige Zeugen, daß wir die niedrige und demittige Phisosophie lieden. Wohl ware es besser, wenn dieß nicht geschehen ware (ober ich weiß nicht, wie ich sagen soll, die ich die Ordnung des göttlichen Geistes erkannt habe) — da es aber geschehen ist, so muß man es, wie es mir schrint, ertragen, besonders wegen der jetzigen Zeit, die uns so viele Irrsehrer bringt, und um sowohl die Hossfungen derer, die ihr Bertranen auf uns setzen, als auch unser eigenes früheres Leben nicht zu Schanden zu machen.

fucht ber nazianzenischen Gemeinbe nach ihm war nicht so balb gestillt, als ihre Liebe auch schon anfing zu erkalten. Seine Predigten wurden schlechter besucht, und er glaubte überhaupt eine gewisse Gleichgültigkeit gegen seine Person zu bemerken. Er nahm sich in einer eigenen Predigt Gelegenheit, seine unzufriedene Bertwunderung darüber auszudrücken, doch thut er dieß mit Milbe und klug beigemischtem Lobe. 1) Borzüglich führt er in dieser Rede in Beziehung auf sich den Sat aus, wie dem Menschen gemeinhin nur das noch zu Erstrebende von höchstem Werthe set, der errungene Besit aber gering geschätt werde.

- 6. Ueber Julian im Allgemeinen und das Verhältniß bes Gregorius zu ihm insbesondere.
- a. Berhältniß bes Christenthums jum Beibenthum bei Julians Regierungsantritt. Seine Abneigung gegen bas Christenthum.

Bon bieser beschränkteren Thätigkeit bes Gregorius in seiner Gemeinde zu Nazianz sind wir veranlaßt, unsere Blide zu einem größeren Schauplaß, zu dem römischen Kaiserthron hinzuwenden, welchen im November des J. 361 ein Mann bestieg, der zu einzig merkwürdig in der Religionsgeschichte hervortritt und mit unserem Gregorius selbst in zu bestimmten Verhältnissen stand, als daß wir ihm nicht eine etwas aussührlichere Betrachtung widmen sollten. Es war Julian, der jest mit einer dem Christenthum die höchste Gesahr drohenden Begeisterung sür die alten Götter Roms und Griechenlands die Zügel der Herrschaft über das römische Weltreich männlich und kräftig ergriff, und der religiösen Entwickelung der Menschheit eine andere Wendung zu geben verssuchte.

Durch ben zeitgemäßen Uebertritt Constantins zum Christenthum schien ber Sieg ber driftlichen Sache im römischen Reich auch vom Thron aus völlig entschieden. Aber nach breihundertjährigem oft blutigem Kampf, und fünfzigjährigem Triumph brohte jest ber driftlichen Kirche eine noch größere Gefahr, ba unter bem Schein ber Dulbung von einem klugen Fürsten gefährlichere Wassen gegen sie gebraucht wurden, als Feuer und Schwert.

<sup>1)</sup> Die britte Rebe p. 69 ff. bei ben Benebictinern πρός τούς χαλέσαντας και μή απαντήσαντας.

Die Lage ber Dinge war Julians Unternehmen nicht gunftig. Die Bahl ber Chriften war in einem Beitraum von ungefähr fünfzig Sahren, in welchem bas Chriftenthum bom Thron und Sofe aus entschieben begunftigt wurde, bedeutend angewachsen.1) In ben gebilbeteren Provingen bes Reichs und in ben großen Stäbten (Rom, Conftantinopel, Alexandrien, Antiocien) war eine Mehrzahl von Chriften, und auf die Legionen mußte bas Beispiel bes Raifers und ber erften Generale bon entscheibenber Wirkung sehn. Die Chriften waren bei Julians Regierungsantritt wo nicht an Rabl, boch an weitverbreiteter, wohlbegrundeter Macht ben Richtdriften bei weitem überlegen. Es fant fich in ihrer Mitte zugleich im Allgemeinen ein böherer Grab religiöfer Ertennt= nig und eine thatfraftigere Begeisterung für ihren Glauben als unter ben Seiben. Wohl war jene Erkenntnig burch eine Maffe von Aberglauben und burch bogmatische Streitsucht getrübt, und biefe Begeisterung burch ben errungenen Sieg und ben ruhigen Besit bebeutend abgefühlt, 2) aber es lag in ber Sache felbst, bak auch unter biefen Berhaltniffen bie driftliche Religion ihren Bekennern eine reinere, festere, befriedigendere Ueberzeugung mittheilen konnte und wirklich mittheilte, als die heibnische es ber-Im Chriftenthume lagen bie Reime zu einer neuen religiösen und geiftigen Bilbung ber Welt, bas Beibenthum mar in fich abgestorben und konnte nur mit fünstlicher Dube festge=

<sup>1)</sup> Die Anzahl ber Christen in ihrem Berhältniß zu ben heim Regierungsantritt Julians genau erforschen zu wollen, scheint vergebliche Mibe; so wie auch die gelehrten Forschungen und schriftnnigen Bermuthungen (z. B. Gibbon's u. a.) über die Zahl ber Schriften in den ersten Jahren der Regierung Constantins zu keinem zuverlässigen Resultate sühren konnten, weil sich alle Annahmen auf ganz specielle locale und temporäre Berhältnisse gründen, von denen in diesem Fall kein Schluß aus Allgemeine gilt. So ganz gering (wie z. B. Diaunder in seinem Austahl im Stäudlins und Azschirners Archiv IV. B. 2. St. annimmt) kann die Zahl ber Christen in der ersten Zeit Constantins nicht gewesen senin sahl ver Argent wenigstens kein hinderniß seiner politischen Ptane darin sahl wenn er sich sür das Christenthum erklätte; aber so absolut vorherrschend dürsen wir auch auf der andern Seite die Mehrzahl der Christen kein Regierungsantritt Iulians nicht aunehmen, weil dieser, wenn auch sin das Heinen sahl der Gerischend zu machen, und weil siefer konnte, das Heidenthum wieder alleinherrschend zu machen, und weil siefen keichen Reichen fassen keiche hielt. Bu übersehen ist aber hierbei nicht, das Erischnissen Reil das Heiden Berbältnissen Reicht. Bu übersehen ist aber hierbei nicht, das es in solchen Berbältnissen nicht sowohl auf die äußere Menge als auf die innere Krast einer Religionsgemeinschaft antommt.

<sup>2)</sup> Unser Gregorius von Nazianz läßt es auch nicht unbemerkt, wie viel besser im Allgemeinen die Christen während der Bersolgungen waren, als nacher im Glid und Sieg. Orat. IV. 32 p. 92. — ην έν τοῖς διωγμοῖς καὶ ταῖς θλίψεσι συνελεξάμεθα δόξαν καὶ δύναμιν, ταύτην εὖ πράττογτες κατελύσαμεν.

halten werben. Dieß beweisen einzelne Vorfälle im Leben Julians mit überzeugender Anschaulichkeit. Er, mit aller Macht eines Kaisers und mit allem Siser eines frommen Briefters konnte auch nicht einmal den Schein der Theilnahme für die alte Religion unter seinen Unterthanen erwecken. Als er einst in Antiochien das Jahressest des einst so hoch gefeierten daphneischen Apoll recht prachtvoll zu begehen dachte, stellte sich kein Mensch von der Sinwohnerschaft mit einem Opfer ein — außer ein Priefter mit einer Gans. 1) Da hätte Julian sehen können, was an der Zeit war.

Das Chriftenthum, welches anfangs als einfache Bolksreligion aufgetreten war, hatte bie Elemente gur Ausbildung einer Wiffen-Schaft, Die in ihm lagen, im Berlauf ber letteren Sahrhunderte entwickelt. Nachbem bie Apologeten ben Anftog gegeben hatten, war vornehmlich burch bie Lehrer ber alexandrinischen und sobann ber antiochenischen Schule ber Grund zu einer driftlichen Biffenschaft gelegt worben, und auch von biefer Seite konnten fich jest manche Bekenner bes Chriftenthums mit gelehrten Beiben 2) meffen. Besonders ift nicht ju überseben, daß bas Chriftenthum bamals fcon in alle Lebensberhältniffe eingebrungen und lebenbig feft= gewurzelt war. Die Kirche mit ihrem Klerus und feit Conftantin mit ihren immer bedeutenberen Besitzungen ftand icon als eine bedeutende politisch-geistliche Macht ba, und alles im öffentlichen wie im Familienleben bom Reichspannier an bis jum Siegelring eines Burgers hatte ein driftliches Geprage angenommen. fonnen also alles zusammenfaffend behaupten: bas Chriftenthum hatte fich burch innere und augere Dacht, burch Babl feiner Bekenner, burch Aneignung höherer Bilbung und Ginbringen in alle Lebensverhaltniffe in ben wichtigften Theilen bes romifden Reichs vollfommen festgesett.

Das Unternehmen Julians, bas heibenthum wieder herrschend zu machen, war also eine politischereligiöse Revolution, welche verändernd in alle Berhältnisse dagerlichen wie des geistigen Lebens eingreifen mußte; eine Revolution, die höchst schwierig und von äußerst zweiselhaftem Erfolg sehn mußte, und an deren Bersuch Julian wahrscheinlich

<sup>1)</sup> Misopogon. p. 362. edit. Spanhem.

<sup>2)</sup> Inbessen behaupteten bie Heiben boch hierin immer noch einen gewissen Borzug. Die berühmtesten Sophisten, ober Lehrer ber Philosophie und Beredsamkeit, wie Libanius, himerius, Themistius u. a. waren immer noch heiben, und wenn sich driftliche Junglinge recht vollständig wissenschaftlich ausbilden und besonders zu kunstigen Rednern ausbilden wollten, so besuchten sie immer noch die heidnischen Schulen zu Alexandrien, Athen und Antiochien.

früher ober fpater boch zu Grunde gegangen mare, wenn er auch nicht im Berferfriege jenes fcnelle Enbe gefunden batte. Diefem Sinn als ein revolutionares Unternehmen fab man bas Beftreben Julians auch icon ju feiner Beit an. Die Antiochener machten ihm ben Borwurf, bag er eine vollige Umwälzung in ben Beltverhältniffen hervorbringen wollte, 1) und Gregorius von Razianz fagt 2) noch beutlicher: "Der scharffinnige Mann (Julian) bemerkte nicht, bag bei ben früheren Berfolgungen bie Berwirrung und Erschütterung noch nicht so bedeutend war, weil bamals unsere Lehre noch nicht fo verbreitet war; jest aber, nachdem fich bie Beilslehre fo febr ausgebreitet und besonders bei uns berrichend geworben, war ber Berfuch bie driftliche Religion umquanbern und qu erschüttern, nichts anbers als eine Erschütterung bes romifden Reichs, und ein Angriff auf bas Bohl bes Staates, etwas fo folimmes, 3) als es unfere äraften Reinbe uns nicht wünschen fonnten."

Es war nicht Staatsklugheit, welche Julian jum Berfuch Dieser Ummaljung bewog, benn biese erforberte, bas Wert Conftantine verbeffernb fortaufeten, nicht es au gerftoren, fonbern ber Grund lag in bem Biberwillen gegen ben von ihm verfannten driftlichen Glauben und feine Bekenner und in ber lebenbigen Begeifterung für die alte Religion, welche beiberfeits febr naturlich aus feiner Jugendbildung berborgingen. 4) Die Religion. welche ber Mörber seiner Familie Conftantius bekannte, und welche ihm biefer burch Geiftliche, ju benen er fein Butrauen faffen fonnte, einbrägen ließ, mußte ihm ein Gegenstand ber Berachtung

<sup>1)</sup> Misopogon, p. 360. — - ὅτι παρ' ἐμοῦ τὰ τοῦ χόσμοῦ πράγματα άνατέτραπται.

<sup>2)</sup> Orat. IV. 74 u. 75. p. 113.

<sup>3)</sup> Alle Bobithaten, welche bie Regierung Julians brachte, icheinen bem Gregorius gegen bas Unheil einer allgemeinen Religionsspaltung, welche bie Begunftigung bes Seibenthums bewirkte, gering. "Der Aufruhr ber Provingen und Stäbte (fagt er Orat. IV. 75. p. 113.), die Spaltung in ben Familien, ber Streit in ben Saufern, bie Trennung ber Chen, welches alles jenem Uebel natilrlich folgen mußte, und wirklich gefolgt ift, haben fie benn Benem (bem Julian) jum Ruhm und bem Staate jum Beil gebient?"

<sup>4)</sup> Es tann bier meine Abficht nicht fenn, eine vollftanbige Schilberung Julians in seiner Entwickelung und Dentweise zu geben. Dieg läge nicht allein außer meinem Bege, sondern ware auch überflüssig, da außer mandem andernen Suten, die treffliche Charakteristik Julians von Reauder vielsach gelesen ist, und durch eine bald zu erwartende zweite Auflage noch allgemeiner verbreitet werden wird. Einiges konnte indes hier nicht umgangen werden, besonders das Berfahren Julians gegen das Christenthum, weil die richtige Ansicht davon zur Charakteristik unseres Gregorius nothwendig ist.

Rimini, selbst Antheil genommen. Nach einigen Stellen möchte es fast so scheinen. <sup>1</sup>) Allein ihm wurde von den Mönchen, bei denen er wegen seiner Borneigung für das einsame und ascetische Leben in ganz vorzüglicher Achtung stand, leichter verziehen. Er war also, von beiden Seiten geliebt und verehrt, der schilchste Bermittler und brachte auch wirklich eine Aussöhnung zu Stande, indem er seinen Vater vermochte, öffentlich ein ganz orthodoxes Glaubensbekenntniß abzulegen. <sup>2</sup>) In einer bei dieser Gelegenbeit gehaltenen Rede konnte er beide Theile loben, die Mönche wegen ihres warmen, wenn gleich misverstandenen und überztriebenen Sifers für Rechtglaubigkeit — seinen Vater wegen seines offenen Bekenntnisses, wodurch er bewiesen habe, daß er, obwohl äußerlich hintergangen, doch im Herzen immer orthodox gewesen seth. <sup>3</sup>)

Gregorius sieht die Trennung nur als ein Ereigniß an, wodurch das Bedürfniß des Friedens besto einleuchtender geworden set; und dieser Friede, der alte Ruhm der nazianzenischen Gemeinde, wird von ihm auß dringendste empfohlen, Gott selbst in der ewigen Harmonie seines Wesens, die Engel in ihrem seligen Berein, und die Welt in ihrer schönen Wohlordnung werden von ihm als leuchtende Vorbilder des Friedens gebraucht. Der wahre Grund der Bereinigung aber müsse immer in der Uebereinstimmung im Glauben an Gott und in der Lehre von ihm siegen.

<sup>1)</sup> Besonders Orat, XVIII. 18. p. 342. Die Benedictiner find inbeg nicht geneigt, bei einem so frastigen Bertheidiger der orthodogen Lehre einen solchen Fehltritt zuzugeben, und sagen: Id pietati erga parentem et humanitati datum videri debet, ut de culpa velut communi loquatur. So auch schon Gregors Commentator Nicetas.

<sup>2)</sup> Ich habe hier die Anordnung der Begebenheiten befolgt, welche mir die natürlichste scheint, und welche auch Schröch beobachtet hat, ohne zu übersehm, daß der gelehrte Benedictiner Clemencet in seiner Biographie Gregors pag. 95 seq. ganz andere chronologische Bestimmungen anuimmt. Er verlegt die durch die Unterschrift des alten Gregorius veranlaßte Spaltung in der nazianzenischen Gemeinde erst ins J. 363, also nicht in die Regierungszeit des Constantius, sondern an den Schluß der Regierung Justians oder schon in die Zeit Iodians, und die Beilegung des Ereites ins Jahr 364. Die Gründe muß man bei ihm selbst nachtesen. Sie siehen mir nicht ganz überzeugend. Vielmehr dünkt es mir aus inneren Gründen weit wahrscheinlicher, daß der alte Gregor noch während der Regierungszeit des Arianers Constantius (also 360) die Formel von Rimini unterschried, und daß sich die Stellen späterer Reden Gregors (aus den Jahren 362 u. 363), welche einen ganz friedlichen Zustand der Gemeinde von Nazianz voraussetzen, eben darauf beziehen, daß die Einigkeit wieder vollkommen hergestellt war.

<sup>3)</sup> Pergl. Orat. VI. 12. pag. 178-194.

## 5. Gregorius wird Presbyter und entflieht.

Mag nun Gregorius jur Ausgleichung biefer Misverhältniffe aus ber Ginsamkeit hervorgetreten febn, ober borber ichon in seiner Baterstadt fich befunden haben — er war jest wieber ba. und hatte fich wohlthätig in öffentlicher Wirksamkeit gezeigt. mußte ihm höheres Unsehen und allgemeine Liebe verschaffen. Die Gemeinde und fein Bater, besonders ber lettere, munichten, baß er die geiftliche Sorge für die nazianzenische Gemeinde theilen mochte. Er felbft weigerte fich, theils aus Liebe zur beschaulichen Burudgezogenheit, theils aus beiliger Scheu bor ben boben und ernsten Berpflichtungen, welche bas geiftliche Umt auflegt. ereignete fich Folgenbes, was in unfern Zeiten auffallenber ift, als bamals, wo es nicht felten geschah. Un einem boben Fest= tage (vermuthlich war es Weihnachten 361) trat ber alte Bijchof Gregorius bei versammelter Gemeinde, bie bamit einverstanden gewesen zu febn scheint, ober vielleicht fogar ben Bischof unterftutte, 1) herbor und weihte feinen Cohn, ber bieg nicht abnete, aber bem väterlichen Unsehen und ber bischöflichen Gewalt nicht wiberftreben konnte, jum Presbyter. 2) Dag fich ber junge

<sup>1)</sup> Dieß nimmt 3. B. ber alte Commentator Gregors, Nicetas, ganz bestimmt an, indem er (t. II. p. 1091.) sagt: (Nazianzeni) Theologum hortati fuerant, vel potius computerant, ut sacerdotium susciperet, ipsosque pasceret.

<sup>2)</sup> Solche gezwungene Wahlen und Ordinationen waren damals etwas sebr gewöhnliches. "Wenn welklichgesinnte Menschen (sagt Neander im Leben des Johannes Chrysosomus II. 97.) durch die sür eine kurze Zeit angenommene Larve der Mönchsheiligkeit, durch Bestechungen, ränkedolle Wachinationen in den Haupksädten geistliche Aemter sich zu erwerben suchten, so wurden dagegen from me Gemilither dumter sich zu erwerben suchten, so wurden dagegen from me Gemilither dumch die Bermischung des Geistlichen und Weltsichen in der Kirche abgeschreckt, und konnten sich nicht ohne langen Kampf zur Uebernahme eines bischichen Amtes entschließen." Mitunter war die Weigerung, ein geistliches Amt anzunehmen, auch nur scheindar und verschlierte einen böheren Strzeiz, ja dieweisen war sie auch die Aeußerung eines Stolzes, dem das angebotene Amt zu gering war. Alles, was hierher von Gebräuchen und Missträuchen gehört, sindet man am vollsändigsten beisammen in Bingham. Antiqq. eccles. lid. IV. cap. 7. vol. II. pp. 189 sq. Gewöhnlich ging eine solche überaschende, unwillsührlich nöthigende Wahl vom Bolf aus, wie unter andern die Wahl ku zu stin szeigt, von der uns Possidius vit. Augustin. cap. IV. erzählt: —— eum (Augustinum) ergo tenuerunt, et ut in talidus consuetum est, episcopo ordinandum intulerunt, omnibus id und cet clamore slagitantidus, ubertim eo stente. Wan konnte sich gegen einen solchen Zwang nur durch den augenblicklichen Schwur retten, daß man sich wisten ordinare lassen. Basil. epist. canon. ad Amphiloch. cap. X. ol durvovies un xaradexessau rhv xesootovsav, Esourvuevos, un avaxalessawar knioquest. Eine Reihe von Beispielen ausgebrungener

Gregorius nicht blos scheinbar weigerte und etwa aus geistlichem Hochmuth nur mit Gewalt zum Kirchenamte wollte nöthigen lassen, beweißt sein nachfolgendes Betragen. Er erklärte nicht nur jest, sondern auch in der Folge noch häusig die Handlung für eine geistliche Thrannei 1) und glaubte im Unmuth darüber sich ein Mittel erlauben zu dürsen, wodurch er gewissermaßen Gewalt der Gewalt entgegenseste. Er entstoh zu seinem Freunde Basilius in den Bontus (wahrscheinlich um das Spiphaniensest 362). Hier hatte er Zeit sich zu besinnen und sah auch wahrscheinlich das Uebereilte seines Schrittes bald ein. In der Einsamkeit mochten ihm die Wünsche seiner Aeltern und Landsleute um so lebhaster ans Herz sprechen, 2) und der äußere durch den Vater ihm aufgedrungene Ruf auch eine lebendige innere Stimme werden. Gegen Oftern 3) (des J. 362) kehrte er wieder nach Razianz

Orbinationen, besonbers aus bem 4ten und 5ten Jahrh, findet sich bei Bingham I. c. p. 189 sq. Unter die von ihm nicht angesührten gehört das Beispiel bes Basilius, ber wie sein Freund Gregor, wider Willen zum Preschter geweiht wurde. Gregor. epist. 11. al. 15. p. 775. Uns setz es hier noch ersaubt, an den ebeln, frommen, frästigen Resormator Schottlands, Joh. Knor zu erinnern, bei dem sich in weit späterer Zeit diese Sitte des christlichen Alterthums wiederholte, und der sich dabei so zartsühlend und gewissenhaft benahrt, als sich die frömmsten Mäner der früheren Jahrhunderte nur benehmen konnten. S. Thom. M' Crie's Leben des J. Knor, bearbeitet von Planck. pag. 76—80.

1) Carm. de vita sua. B. 345.

Οὕτω μὲν οὖν ἤλγησα τῆ τυραννίδι — Οὕπω γὰρ ἄλλως τοῦτ' δνομάζειν ἰσχύω, Καί μοι τὸ θεῖον πνεῦμα συγγινωσκέτω Οὕτως ἔγοντι . . .

Dieß schrieb Gregor wohl einige Jahrzebente nach bem Borfall, also nicht mehr in ber leibenschaftlichen Bewegung bes erften Augenblicks.

2) Wenn Gregorius Presbyter in der Lebensbeschreibung unseres Gregorius auch noch besondere Ermahnungsbriese des alten Baters (ὁ δὲ πατής — Επιστολαϊς δυσωπητικαϊς τον Γρηγόριον πείθει πρός την ξπάνοδον ὁ δὲ φοβερὸν κρίνας παρακοήν πατρός, καὶ ίερέως, καὶ πρεσβύτου, ἐπάνεισι —) dagu mitwirken läßt, so mag dieses, wie so manches andere in dieser, sal ausschließlich panegyrischen Biographie aus der Luft gegrissen sehn. Gregorius selbst Carmen de vit. s. B. 361. p. 6. sagt nur:

— αὐθις ἔς βυθὸν τρέχω, ΄
 Δείσας στεναγμὸν πατρικῶν κινημάτων (al. μηνιμάτων).

3) Gregorius sagt Orat. I. 2. p. 4. Μυστήριον ξχοισέ με, μυστηρίω μιχρον ύπεχώρησα — μυστηρίω καὶ συνεισέρχομαι. Man fann diese Ausbride nicht schichter auslegen, als auf das Wethnachts, Epiphanien- und Oftersest. So schon Nicetas im Commentar zu dieser Stelle (t. II. p. 1093). In die festo sacerdos factus sum, fortasse Natalis Christi, et in festo die secessi, Luminum fortasse, et in festo die redii, Paschatis scilicet.

zurück und hielt an diesem Feste die erste Rede 1) in seiner neuen geistlichen Würde.

Er trat mit ben Worten auf: "Der Tag ber Auferstehung ein gludlicher Anfang, lagt uns leuchten an biefem Fefte und und wechselseitig umarmen. Lagt uns "Brüber" nennen auch bie, welche uns haffen, wie viel mehr bie, welche aus Liebe etwas (Gewaltsames) gethan ober gelitten haben: laffet uns alles verzeihen bei ber Auferstehung bes herrn; fichern wir einanber Bergebung ju, ich ber auf eine rühmliche Beise thrannisch bebanbelt wurde, benn so febe ich es auch jest an, und ihr, die ihr mich auf rühmliche Weise thrannifirt habt; wenn ihr mich wegen meiner Bogerung tabeln folltet, obgleich fie bor Gott vielleicht beffer und ehrenvoller febn möchte, als bie Gilfertigfeit Anberer. Es hat fein Gutes, fich bor bem Rufe Gottes ein wenig gurud= jugieben, wie bor Alters jener Mofes und fpater Jeremias, es hat aber auch sein Gutes, bereitwillig hervorzutreten, wenn Gott ruft, wie Naron und Jefaias, nur muß beibes mit frommem Sinn geschehen, jenes wegen einwohnender Schwachbeit, biefes im Bertrauen auf bie Rraft beffen, ber ba ruft."

Die eben erzählte Hanblungsweise bes Gregorius ift von manchen gebilligt, von vielen milber ober strenger getadelt worden. Unbedingtes Lob hat sie bei benen gesunden, welche unsern Gregorius nicht anders als im Strahlenglanze des Heiligen sahen und darum jede seiner Handlungen als kanonisch anerkannten; unbedingten Tadel bei denen, welche eben aus Opposition dagegen, selbst Schwachheiten dieses und anderer heiligen Männer gerne zu schreichen Fehlern steigerten. Man fand darin eitle Thorpheit, Berachtung des geistlichen Standes, Hochmuth, der gerne mit Uebergehung des Preschteriats zum Bischofsamte aufgestiegen wäre. Dolche und ähnliche Urtheile wurden schon zu Gregorius Zeit selbst gefällt. Er sah sich beswegen genöthigt, in einer größeren Bertheibigungsschrift 3) sein Betragen und die Uebers

<sup>1)</sup> Die erfte Rebe bei ben Benebictinern, bie fie mit Recht an biefen Plat ftellten, ba fie sonft als bie vierte gezühlt wurde.

<sup>2)</sup> Denselben Borwurf machte man auch bem Augustin, als er sich unter Thränen wider die Beihe zum Preschter sträubte; Nonnullis quidem lacrymas ejus, ut nobis ipse retulit, tunc superbe interpretantibus et tamquam eum consolantibus ac dicentibus, quia et locus presbyterii, licet ipse majore dignus esset, appropinquaret tamen episcopatui. Possid. in vita Augustin. cap. IV.

<sup>3)</sup> Diese Schrift: &noloyntunds the ets tov novror quyng Evenev x. r. d. ift als die zweite Rebe bei ben Benedictinern abgebruckt, allein fte ift wie ber erste Anblid zeigt, zu lange (von pag. 11—65) um, in bieser Gestalt wenigstens, wirklich gehalten worben zu sehn. Bielleicht trug Gregorius

zeugungen, die ihn babei leiteten, näher zu beleuchten. Es ift nicht überflüssig, das Wichtigste baraus herborzuheben, und den Mann selbst statt seiner eifrigen Lobpreißer und strengen Zabler

zu hören.

Gregorius gesteht zwar zu, daß es eine Art von Widerfetlichkeit und Kleinmuth (στάσις καὶ όλιγοψυχία) gewesen seb, was ihn zur Flucht bewogen habe, er bemerkt aber jugleich, bag er biefen Schritt nicht wie ein erfahrungelofer Anabe fo finnlos in ben Tag hinein gethan, sondern bie Ueberzeugung gehabt habe, bag er bie göttlichen Gesetze und Anordnungen babei nicht übertrete. Die Grunde, Die ihn jum Ungehorfam gegen feinen Bater bewogen hatten, seben folgende gewesen. Buerft hatte ibn bie aanze Sache fo überrafcht, bag er wie Menfchen bie vom Donner getroffen werben, fast alle Befinnung verloren habe. Gobann habe ibn auch gerabe bamals eine unenbliche Sehnsucht nach bem schönen Leben in einsam zurückgezogener Stille ergriffen, welche er von frühe an fo leibenschaftlich geliebt, und in einem ber gefahrbollften Augenblide feines Lebens (mabrent jenes Seeflurmes) Gott angelobt hatte. Ferner tam bazu eine Urfache, beren Gultigkeit und Lauterkeit Gregorius felbst zu bezweifeln icheint. Der ichlechte Buftand, in welchem fich bie Beiftlichkeit befand, war ihm fo zuwider, daß er fich ichwer entschließen konnte, in die Reihen Diefer Unwürdigen ju treten. "Ich schamte mich ber Bielen, fagt er, die um nichts beffer als bie übrige Menge, ja es wird viel fenn wenn nicht schlimmer, mit ungewaschenen Banben und ungeweihten Bergen jum Beiligften fic bingubrangen, und ebe fie wurdig find, an ben beiligen Sandlungen nur Antheil ju nehmen, Die Geschäfte bes Altars felbft verwalten. Uch es find beren icon fo biele, biefer unberufenen Berricher in ber Rirche, bag fie bie Bahl ber Beberrichten faft überfteigen!"

Der letten, und wie Gregorius heilig betheuert, gewichtvollsten Ursache seiner Flucht, wird gewiß niemand seine volle Zustimmung versagen. Seine eigenen einfachen Worte sprechen sie treffend aus: "Ich hielt mich nicht für würdig und halte mich noch nicht bafür, einer Heerbe als hirte vorzustehen und bie Leitung mensche licher Seelen zu übernehmen." Um bieß zu zeigen, entwicklte er

nur ben eigentlich apologetischen Theil berselben vor, und überarbeitete sie nachber mit Zusätzen, so baß ber weitläufige Aufsatz baraus wurde, ber noch vor uns liegt, und hauptfächlich bie Ansichten bes Gregorius über ben geistlichen Stand im allgemeinen enthält. — Dieß war schon die Ansicht bes Clias von Creta über biese Apologie Gregors.

weitläufig, welche Forberungen mit Recht an ben wahren Geiftlichen gemacht werden können.

Dieß sind seine Gründe. Wenn wir dem ersten, als einer vorübergehenden Empsindung, kein Bestimmungsrecht zugestehen und auch dem zweiten als einem falschen Gefühl nichts einräumen wollen, ja in dem dritten sogar einigen geistlichen Hochmuth entdeken sollten (benn kein Mensch darf sich von einem an sich ehre würdigen Stande zurücziehen, weil er viele, ja eine Mehrzahl unwürdiger Mitglieder zählt, vielmehr ist er desto stärker verpslichtet, die geschändete Ehre dessehen zu retten) — so werden wir doch in dem lezten eine wahrhaft ehrwürdige Gesinnung nicht verkennen; und da Gregorius ehrlich genug ist, seine Schwächen einzugestehen, so werden wir auch so gerecht sehn, seiner heiligen Bersicherung zu glauben, daß das Bewußtsehn seiner Unzulängslichkeit und Unwürdigkeit sein wichtigster Bestimmungsgrund war, wir werden also seinen Schritt wo nicht billigen, doch entschulbigen und das Eble darin gelten lassen.

In berselben Vertheibigungsschrift giebt Gregorius auch die Rücksichten an, welche ihn zur heimkehr und zur Uebernahme des ihm aufgebrungenen Presbyteriats bewogen hätten. Es sind folgende: die Sehnsucht nach der Gemeinde von Nazianz und das Gefühl, daß er von derselben geliebt und zum geistlichen Vorsteher gewünscht werde — die Sorge für seine ergrauten Aeltern, welche durch seine Entsernung mehr gebeugt worden sehen, als durch ihr hohes Alter — vornemlich aber das Beispiel heiliger Männer der Borzeit, deren Leben ihm kräftiger Rath und ernste Warnung für seine eigene Handlungsweise gewesen seh. Er hatte daraus ersehen, daß Niemand dem Ruse Gottes sich entziehen könne und solle. 1)

Raum hatte Gregorius fein Amt angetreten, fo mußte er ben Bechfel menschlichen Beifalls erfahren. Die lebhafte Sebn-

<sup>1)</sup> Noch einen anberen Grund giebt Gregorius in einem Briese an Basilius an. Auch bieser war etwas später (wahrscheinlich im J. 363 ober 364) wider seinen Willen zum Presbyter geweiht worden; barauf bezieht es sich, wenn ihm Gregorius schreibt (epist. 9. al. 15. p. 575 sqq.) "Du bist gesangen, wie ich, der ich dieß schreibe; wir sind beibe zur Annahme der Presbyterwürde gezwungen worden, denn wir strebten wahrlich nicht darnach; und wir sind einander, mehr als irgend jemand, wechselieitig glaubmitrdige Zengen, daß wir die niedrige und demnich wechselieben. Wohl wäre es besser, denn dieß nicht geschehen ware (ober ich weiß nicht, wie ich sagen soll, die die Ordnung des göttlichen Besser erkannt habe) — da es aber geschehen ist, so muß man es, wie es mir schint, ertragen, besonders wegen der jetzigen Zeit, die uns so viele Irrlehrer bringt, und um sowohl die Hossfnungen derer, die Irrlehrer bringt, und um sowohl die Hossfnungen derer, die ühr Vertrauen auf uns setzten, als auch unser eigenes srüheres Leben nicht zu Schanden zu machen.

fucht ber nazianzenischen Gemeinde nach ihm war nicht so balb gestillt, als ihre Liebe auch schon ansing zu erkalten. Seine Predigten wurden schlechter besucht, und er glaubte überhaupt eine gewisse Gleichgültigkeit gegen seine Person zu bemerken. Er nahm sich in einer eigenen Predigt Gelegenheit, seine unzufriedene Berwunderung darüber auszudrücken, doch thut er dieß mit Milbe und klug beigemischtem Lobe. 1) Borzüglich führt er in dieser Rede in Beziehung auf sich den Sat aus, wie dem Menschen gemeinhin nur das noch zu Erstrebende von höchstem Werthe seh, der errungene Besit aber gering geschätzt werde.

6. Ueber Julian im Allgemeinen und das Verhältniß bes Gregorius zu ihm insbesondere.

a. Berhältniß bes Christenthums zum Heibenthum bei Julians Regierungsantritt. Seine Abneigung gegen bas Christenthum.

Bon bieser beschränkteren Thätigkeit bes Gregorius in seiner Gemeinde zu Nazianz sind wir veranlaßt, unsere Blide zu einem größeren Schauplaß, zu dem römischen Kaiserthron hinzuwenden, welchen im November des J. 361 ein Mann bestieg, der zu einzig merkwürdig in der Religionsgeschichte hervortritt und mit unserem Gregorius selbst in zu bestimmten Verhältnissen stand, als daß wir ihm nicht eine etwas aussührlichere Betrachtung widmen sollten. Es war Julian, der jest mit einer dem Christenthum die höchste Gefahr drohenden Begeisterung für die alten Götter Roms und Griechenlands die Jügel der Herrschaft über das römische Weltreich männlich und kräftig ergriff, und der religiösen Entwickelung der Menschheit eine andere Wendung zu geben versuchte.

Durch ben zeitgemäßen Uebertritt Constantins zum Christenthum schien ber Sieg ber driftlichen Sache im römischen Reich auch vom Thron aus völlig entschieden. Aber nach breihundert jährigem oft blutigem Kampf, und fünfzigjährigem Triumph brohte jest der driftlichen Kirche eine noch größere Gefahr, da unter dem Schein der Dulbung von einem klugen Fürsten gefährlichere Wassen gegen sie gebraucht wurden, als Feuer und Schwert.

<sup>1)</sup> Die britte Rebe p. 69 ff. bei ben Benebictinern πρός τους καλέσαντας και μή απαντήσαντας.

Die Lage ber Dinge war Julians Unternehmen nicht gunftig. Die Rabl ber Chriften war in einem Beitraum bon ungefähr fünfzig Jahren, in welchem bas Chriftenthum bom Thron und hofe aus entschieden begünftigt wurde, bedeutend angewachsen.1) In ben gebilbeteren Brobingen bes Reichs und in ben großen Stäbten (Rom, Conftantinopel, Alexandrien, Antiocien) war eine Mehrzahl von Chriften, und auf die Legionen mußte bas Beispiel bes Raifers und ber erften Generale bon entscheibenber Wirfung febn. Die Chriften waren bei Julians Regierungsantritt wo nicht an Rahl, boch an weitverbreiteter, wohlbegrundeter Dacht ben Richtdriften bei weitem überlegen. Es fand fich in ihrer Ritte zugleich im Allgemeinen ein böherer Grab religiöfer Erfennt= nig und eine thatträftigere Begeisterung für ihren Glauben als unter ben Beiben. Wohl war jene Erkenntnig burch eine Daffe bon Aberglauben und burch bogmetische Streitsucht getrübt, und biefe Begeisterung burch ben errungenen Sieg und ben ruhigen Besit bebeutend abgekühlt, 2) aber es lag in ber Sache selbst, bak auch unter biefen Berhältniffen bie driftliche Religion ihren Bekennern eine reinere, festere, befriedigendere Ueberzeugung mittheilen konnte und wirklich mittheilte, als bie heibnische es ber-Im Chriftenthume lagen bie Reime zu einer neuen religiösen und geiftigen Bilbung ber Welt, bas Beibenthum war in fich abgestorben und konnte nur mit fünstlicher Dube festge=

<sup>1)</sup> Die Anzahl ber Christen in ihrem Berhältniß zu ben heim Regierungsantritt Julians genau erforschen zu wollen, scheint vergebliche Mibe; so wie auch die gelehrten Forschungen und scharssten Bermuthungen (z. B. Gibbon's u. a.) über die Zahl ber Christen in ben ersten Jahren der Regierung Constantins zu keinem zuverlässignen Resultate sühren konnten, weil sich alle Annahmen auf ganz specielle locale und temporäre Berhältnisse gründen, von denen in diesem Fall kein Schluß aus Allgemeine zilt. So ganz gering (wie z. B. Ofiander in seinem Austal im Stäudlins und Tzschirners Archiv IV. B. 2. St. annimmt) kann die Zahl der Christen in der ersten Zeit Constantins nicht gewesen sein, weil dieser Regent wenigstens kein hinderniß seiner politischen Plane darin sand, wenn er sich sür das Christenthum erklärte; aber so absolut dorderschen dirfen wir auch auf der andern Seite die Mehrzahl der Christen beim Regierungsantritt Iulians nicht annehmen, weil dieser, wenn auch silt das Seidenthum schwarmerische, das Heineswegs unstuge Fürst, noch den Gedanken sassen, und weil sied auch nach Julians Fall das Heinehrerschend zu machen, und weil sich auch nach Julians Fall das Heinehrerschen zu machen, und weil sich auch nach Julians Fall das Heinehrerschen zu machen, und weil sich auch nach Julians Fall das Heinehrerschen sicht, daß es in solchen Berhältnissen nicht sowohl auf die außere Menge als auf bei innere Kraft einer Religionsgemeinschaft ankommt.

<sup>2)</sup> Unser Gregorius von Razianz läßt es auch nicht unbemerkt, wie viel besser im Allgemeinen die Christen während der Berfolgungen waren, als nachber im Gliid und Sieg. Orat. IV. 32. p. 92. — ην έν τοῖς διωγμοῖς καὶ ταῖς θλίψεσι συνελεξάμεθα δόξαν καὶ δύναμιν, ταύτην εῦ πράττοντες κατελύσαμεν.

halten werben. Dieß beweisen einzelne Vorfälle im Leben Julians mit überzeugender Anschaulichkeit. Er, mit aller Macht eines Kaisers und mit allem Eifer eines frommen Priesters konnte auch nicht einmal den Schein der Theilnahme für die alte Religion unter seinen Unterthanen erwecken. Als er einst in Antiochien das Jahresfest des einst so hoch gefeierten daphneischen Apoll recht prachtvoll zu begehen dachte, stellte sich kein Mensch von der Einwohnerschaft mit einem Opfer ein — außer ein Priester mit einer Gans. 1) Da hätte Julian sehen können, was an der Zeit war.

Das Chriftenthum, welches anfangs als einfache Bolksreligion aufgetreten war, hatte bie Elemente zur Ausbilbung einer Wiffenicaft, bie in ihm lagen, im Berlauf ber letteren Sahrhunberte entwickelt. Rachbem bie Apologeten ben Unftof gegeben batten, war bornehmlich burch bie Lehrer ber alexandrinischen und sobann ber antiochenischen Schule ber Grund zu einer driftlichen Biffenschaft gelegt worben, und auch von biefer Seite konnten fich jest manche Betenner bes Chriftenthums mit gelehrten Beiben 2) meffen. Befonders ift nicht zu übersehen, daß bas Chriftenthum bamals fon in alle Lebensverhältniffe eingebrungen und lebenbig feftgewurzelt war. Die Kirche mit ihrem Klerus und feit Conftantin mit ihren immer bebeutenberen Besitzungen stand schon als eine bedeutende politisch-geiftliche Dacht ba, und alles im öffentlichen wie im Familienleben bom Reichspannier an bis jum Siegelring eines Burgers hatte ein driftliches Geprage angenommen. Wir fonnen also alles zusammenfaffend behaupten: bas Chriftenthum hatte fich burch innere und außere Dacht, burch Rabl feiner Bekenner, burch Aneignung höherer Bilbung und Gindringen in alle Lebensberhältniffe in ben wichtigften Theilen bes romifden Reichs vollfommen festgesett.

Das Unternehmen Julians, bas Heibenthum wieder herrschend zu machen, war also eine politisch= religiöse Revolution, welche verändernd in alle Berhältnisse des äußerlichen wie des geistigen Lebens eingreisen mußte; eine Revolution, die höchst schwierig und von äußerst zweiselhaftem Ersolg sehn mußte, und an deren Bersuch Julian wahrscheinlich

<sup>1)</sup> Misopogon. p. 362. edit. Spanhem.

<sup>2)</sup> Inbessen behaupteten bie Beiben boch hierin immer noch einen gewissen Borzug. Die berühmtesten Sophisten, ober Lehrer ber Philosophie und Beredsamkeit, wie Libanius, himerius, Themistus u. a. waren immer noch heiben, und wenn sich driftliche Inglinge recht vollständig wissenschaftlich ausbilden und besonders zu künstigen Rednern ausbilden wollten, so besuchten sie immer noch die heidnischen Schulen zu Alexandrien, Athen und Antiochien.

früher ober später boch zu Grunde gegangen ware, wenn er auch nicht im Berferfriege jenes fcnelle Enbe gefunden hatte. In Diefem Sinn als ein revolutionares Unternehmen fab man bas Beftreben Julians auch icon ju feiner Beit an. Die Antiochener machten ihm ben Borwurf, bag er eine völlige Umwälzung in ben Weltverhältniffen bervorbringen wollte, 1) und Gregorius von Raziang fagt 2) noch beutlicher: "Der scharffinnige Mann (Julian) bemertte nicht, bag bei ben früheren Berfolgungen bie Berwirrung und Erschütterung noch nicht so bebeutend war, weil bamals unsere Lehre noch nicht fo verbreitet war; jest aber, nachdem fich bie Beilslehre fo fehr ausgebreitet und befonbers bei uns berrichenb geworben, war ber Berfuch bie driftliche Religion umquanbern und ju erschüttern, nichts anbers als eine Erschütterung bes romischen Reichs, und ein Angriff auf bas Wohl bes Staates, etwas fo folimmes, 3) als es unfere ärgften Reinbe und nicht wünschen tonnten."

Es war nicht Staatsklugheit, welche Julian zum Versuch dieser Umwälzung bewog, benn diese erforderte, das Werk Conftantins verbessernd fortzusezen, nicht es zu zerstören, sondern der Grund lag in dem Widerwillen gegen den von ihm verkannten driftlichen Glauben und seine Bekenner und in der lebendigen Begeisterung für die alte Religion, welche beiderseits sehr natürlich aus seiner Jugendbildung hervorgingen. 4) Die Religion, welche der Mörder seiner Familie Constantius bekannte, und welche ihm dieser durch Geistliche, zu denen er kein Jutrauen sassen konnte, einprägen ließ, mußte ihm ein Gegenstand der Berachtung

<sup>1)</sup> Misopogon. p. 360. — — ὅτι πας' ἐμοῦ τὰ τοῦ χόσμοῦ πράγματα ἀνατέτς απται.

<sup>2)</sup> Orat. IV. 74 u. 75. p. 113.

<sup>3)</sup> Alle Bohlthaten, welche bie Regierung Julians brachte, scheinen bem Gregorius gegen bas Unheil einer allgemeinen Religionsspaltung, welche bie Begunftigung bes heibenthums bewirfte, gering. "Der Aufruhr ber Provingen und Stäbte (sagt er Orat. IV. 75. p. 113.), die Spaltung in ben Familien, ber Streit in ben häusern, die Trennung ber Eben, welches alles jenem Uebel naturlich folgen mußte, und wirflich gefolgt ift, haben sie benn Jenem (bem Julian) zum Ruhm und bem Staate zum heil gebient?"

<sup>4)</sup> Es tann hier meine Absicht nicht senn, eine vollständige Schilberung Julians in seiner Entwickelung und Dentweise zu geben. Dies läge nicht allein außer meinem Wege, sondern wäre auch überstülfig, da außer manchem anderen Guten, die treffliche Charafteristl Julians von Reander vielsach gelesen ift, und durch eine bald zu erwartende zweite Aussage noch allgemeiner verbreitet werden wird. Siniges konnte indes hier nicht umgangen werden, besonders das Berfahren Julians gegen das Christenthum, weil die richtige Ansicht bavon zur Charafteriftit unseres Gregorius nothwendig ift.

und bes Abscheues werben. Er erblickte im Christenthum 1) wur oine ungludliche Berunftaltung bes Rubenthums 2) und fonnte fich bie Biberfprüche nicht lofen, welche bie driftlichen Urfunden im Berhältnig ju ben jubifchen, abgeseben von manchem vermeint= lichen Unfinn ber letteren, ju enthalten ichienen. Unbegreiflich war ihm die Berehrung, welche die Christen bem Jesus weihten, ber boch mahrend feines Lebens gar wichts ber Rebe werthes gethan, außer einige Lahme und Blinde geheilt, und einige gemeine Leute jum Glauben an ibn überrebet babe: 8) eine un= beareifliche Berblendung schien es ihm, baß fich bie Chriften von ben etwigen Göttern binweg ju einem getobeten Juben hinwenbeten, baß fie Sonne und Mond, die ihnen fichtbar Jahr aus und ein Die höchften Wohlthaten erzeigten, nicht verehren wollten, Diefen Refus aber, ben weber fie noch ihre Bater gefeben, für einen Gott bielten. 4) Sehr begreiflich ift, wie Julian bas Göttliche in ber Erscheinung Jesu berkennen konnte, und wir hoffen ihm nicht Unrecht zu thun, wenn wir bie Urfache babon in bem Grundfehler feines Befens, in feinem Stolz und philosophischen Uebermuth zu finden glauben. Julian war zu fehr burch bie glangenben und gewaltigen Geftalten ber alten Berven verwöhnt, als bag er jene einfache, noch bagu in die Knechtsgestalt leibenber Demuth verhüllte Erscheinung bes Göttlichen in Chrifto hatte würdigen; er war zu fehr von ber Weisheit in ber Form ber Speculation begeiftert und bon bem mpftischen Schimmer feiner rednerischen Philosophen geblendet, als bag fein Sinn noch für jene volksmäßige Beilslehre, bie ibm in bem anspruchlosen Gewande einer kindlichen, ja unbeholfenen Sprache entgegen trat, batte offen fteben konnen. Die Gefinnung, welche Chriftus überall, wo er als gottlicher Beilelehrer aufgenommen werben foll, berlangt, Demuth und liebevolle Singebung fannte Julian nicht. Er wollte thatfraftig feinen gefeierten Belben, voll Weisheit feinen

<sup>1)</sup> Julian legte seine Ansicht vom Christenthum bekanntlich in eigenen Büchern nieder, die er in langen Winternächten, von Regierungsgeschäften ansruhend, schrieb. (Liban. Enurap. End loudian. p. 581. Reisk.) Rur Fragmente dieser Blicher sind uns durch die Widerlegung des alexandrinischen Cyrill ansbedalten. Juliani opp. ed. Ezoch. Spandeim. Lips. 1696. Sätten wir doch flatt weitläustiger Widerlegungen Cyrills die vollständige Schrift Julians. Auch einer Darstellung der Ansicht Julians vom Christenthum, so sehr ich mich dazu gereizt fühle, enthalte ich mich aus dem angegebenen Grunde.

<sup>2)</sup> Cyrill. adv. Julian. lib. I. p. 6. lib. VII. p. 238.

<sup>3)</sup> Cyrill. adv. Julian. lib. VI. p. 191. p. 213.

<sup>4)</sup> Julian. epist. 51. ad Alexandrinos. pag. 432. Cyrill. adv. Jul. lib. VI. p. 194.

55

betrachtenben Philosophen nachstreben und kehrte bem gertichen Dulber mit bem Kreuze verächtlich ben Rüden. Seine lebendige Phantasie und sein alterthümlicher Sinn zogen ihn gewaltig zu ben Göttern hin, unter beren Schutz jene Helben, wie er unter ben christlichen Kaisern keine fand, gesiegt hatten. Durch Göttergunst glaubte auch er sich aus allen Gesahren, die Constantius Argwohn ihm brohte befreit, und aus der Stille des Privat-lebens und der Berbannung auf den Thron gehoben. Sollte er diese machtvoll gutigen Götter nicht anbeten und sich ihnen nicht bankbar beweisen durch Ausbreitung ihrer Berehrung?

## b. Julians Berfahren gegen bas Chriftenthum und feine Betenner.

Was Julian that, um die alte Religion wieder herrschend zu machen und die neue zu ftürzen, ist bekannt, doch mag es, um nachher das Urtheil des Gregorius über dieses Verfahren richtiger zu würdigen, hier in einer kurzen Uebersicht zusammen= gestellt werden.

Julian, obwohl man in mancher seiner Handlungen eine Art politischer Schwärmerei 1) nicht verkennen wird, unternahm ben ungleichen Kampf mit von dem Zeitalter begünstigten Shristenthum mit höchster Klugheit. Die Geschichte hatte ihn belehrt, daß offener Krieg die verfolgte Parthei stärke und daß das Blut der Märthyrer nur eine Aussaat neuer Bekenner seh. Er haßte das Märthyrerthum 2) und wollte der hristlichen Kirche die Shre und den Bortheil desselben nicht gönnen. Deswegen ging sein Plan auf allmähliges Untergraben, er übte seine Verfolgung unter dem Schein der Milbe und Billigkeit; er unterjochte sanft. 3)

<sup>1)</sup> Inlians politische handlungsweise war ganz auf seine religiöse Ueberzeugungen gegründet. Er hatte ein ungemein hohes Ideal von einem wahren herrscher und war liberzeugt: "daß daß Regieren etwas seh, was menschiche Krast libersteigt und wozu eine göttliche Natur ersorderlich ist." Orat. ad Themist. philosoph. p. 253—267. an mehreren Stellen. Er wandte sich beswegen in schwierigen Lagen an den Rath und die hilfe der Götter. Er wollte ihren Willen Aber die Art, wie er des göttlichen Willens gewiß zu werden meinte, hatte etwas Schwärmerisches. Er glaubte an wirkliche Erscheinungen, Berührungen, unmittelbare Mittheilungen der Götter. Welches Feld sür die Kunst der ihn umgebenden magischen und theurgischen Priester und Philosophen!

<sup>2)</sup> Julian. Fragment. orat, epistolaeve cujusd. p. 298. Auch biefer leiber verftummelte Auffat mag noch febr viele carafteriftifche Bemerkungen Inlians über bas Chriftenthum und bie Chriften enthalten haben.

<sup>3)</sup> Gregor. Orat. IV. 79. p. 116. sagt sehr treffent von Julian: έπιειχως έβιάζετο. Bergl. Dieselbe Rebe §. 69. p. 129.

Seine Schriften, Briefe und Dekrete enthalten die offensten Erklärungen einer allgemeinen Duldung für die Christen, er bedauert sie nur, und will sie als Unverständige nicht bestraft, sondern belehrt wissen. Rein Jüngling soll gehindert sehn, die Schulen und Kirchen der Galiläer zu besuchen, niemand durch Furcht oder Gewalt zur väterlichen Religion gezwungen werden. ) Ebenso sprach er für die verschiedenen christlichen Partheien gleiche Duldung aus. Die wegen Glaubensmeinungen vertriebenen Geistlichen durften (außer dem ihm bis in den Tod verhaßten Athanasius<sup>2</sup>) ohne Unterschied zurücklehren.

Aber es war mit bieser Dulbung nicht so redlich gemeint. Julian hatte keinen Grund einer Parthei unter den Christen einen Borzug zu geben, er ließ sie neben einander bestehen, damit sich die Christen selbst schadeten und durch das ärgerliche Schausspiel der Religionöstreitigkeiten den christlichen Namen serner bestecken, ja er verschafte sich zum bloßen Hohn bisweilen das Bergnügen, die Häupter christlicher Partheien in seiner Gegenwart disputiren zu lassen. Im Allgemeinen stellte er, troß der ausgesprochenen Grundsätze, die Christen in der That keineswegs den Heiden gleich; er zog die letzteren bei Anstellungen nicht blos vor, sondern begünstigte sie sast ausschließlich. Unruhige Christen

<sup>1)</sup> Epist. 42. p. 129.

<sup>2)</sup> Julian, Edict. ad Alexandr. epist. 26. p. 398. unb bes. Epist. ad. Alexandr. 51. p. 432. etc. bann Epist. 6. p. 376. u. s. w.

<sup>3)</sup> Ammian. Marcellin. XXII. 5. Wenn fie in ber hite bes Streites waren, rief er ihnen qu: "Hört auch mich, ben ja felbst bie Alemannen und Franken gehört haben!"

<sup>4)</sup> Julian. Epist. 7. ad Artab. p. 376. Gregor, Orat. IV. 96. p. 129. Sozom. hist. eocl. V. 18. Liban. Epitaph. p. 564. Julian verdiente also keineswegs ben Dank, welchen er sür seine Duldung aller Partheien von ben Christen fordern zu dürsen glaubt. Epist. 52. ad Bostrenos. p. 435. Man kann allerdings behaupten, Julian set mehr ein Bersolger des Christen thum s als der Christen gewesen, indem er nicht sowohl darauf ausging, die Christen personlich zu vertilgen, sondern sie durch klug angedrachten Drud und andere Mittel sitt das Heidenthum zu gewinnen, also das Christenthum badurch zu stützen, daß er ihm seine Besenner entzog. (Bergl. G. F. Wiggers de Juliano Apostata religionis Christianae et Christianorum persecutore dissert. Rostoch. 1810.) Allein es ist dabei zu bedenken, daß Julian nicht einmal ein eigentlicher Christenvoersolger seyn konnte, weil ihm bei der überwiegenden Macht der christichen Parthei selbst die äußeren Mittel dazu selben. Die Behauptung, daß Julian aus einem Bersolger der christichen Religion später ein Bersolger ihrer Besenner geworden seh, wird sich, da Julian so kurz regierte, schwerkich mit historischer Gewisheit nachweisen kassen währscheinlich, daß die Sach diese Wendung genommen haben wilre, wenn Julian durch den Wiederstand, den er in der Holge gewiß gesunden hätte, noch mehr erbittert worden, und die heidnische Parthei wieder bei mehreren Krästen gewesen wäre.

bestrafte er aus schärste, Heiben aber, sowohl Obrigkeiten als Bolk, die sich Unrecht und Gewalt gegen Christen erlaubten, behandelte er weit milder, ja sogar günstig. 1) Sein strenges Versahren gegen die Christen begleitete Julian oft noch mit bitterem Spott. Als die Arianer in der Gegend von Sbessa, die sehr reich waren, in Streitigkeiten mit den dortigen Balentinianern geriethen, ließ er sämmtliche Schäße der Sbessenischen Ariche wegnehmen und unter seine Soldaten vertheilen, die Güter aber seinen Privatbessyngen einverleiben. Er wolle ihnen damit, sagte er, da sie ja den wunderlichen Ausspruch im Munde sührten, daß es für einen Reichen schwer seh ins Himmelreich zu kommen, nur den Sintritt in den Himmel erleichtern. 2)

Aehnlichen Spott über ", bie leichtgläubigen Schüler unwissenber Fischer, die mit alten Beibern ganze Nächte zusammen säßen und beteten und von Fasten ganz matt und halbtodt wären",3) erlaubte sich Julian häufig, und der öffentliche Spott eines Regenten über einen Theil seiner Unterthanen hat eine furchtbare Gewalt.

Das unverfänglichste, gesetzlich tabelloseste, aber auch gefährlichste Mittel, wodurch Julian dem Christenthum zu schaden suche, war die Uebertragung der Sinrichtungen, welche die christliche Kirche vorzüglich gehoben hatten, in das heidenthum. Er wollte die alte Religion durch eine Reformation ihrer Institute volksmäßiger machen. Damit begann er dei der Wurzel, bei einer Verbesserung des Priesterstandes, 4) dem er mehr innere Tüchtigfeit und höhere Würde zu geben suche. Er selbst war darin als Oberpriester Vorbild. Die heiden sollten dieselbe Sorge sür Bestattung der Todten, dieselbe Sasisfreundlichkeit gegen Fremde, dieselbe Wohlthätigkeit gegen Arme beweisen, wodurch sich die

<sup>1)</sup> Dieß geht, um nur ein Beispiel von jeder Seite anzusühren, bestimmt genng aus der Art hervor, wie Julian die alerandrinischen Heiben, die den Bischof Georgius ermordet hatten, schont — die antiochenischen Christen aber auf den bloßen Berdacht, den Tempel des Daphneischen Apoll angezündet zu haben, mit Härte behandelt. Man sehe hierüber den Heiben Ammian. Marcellin. XXII. 11 u. 13. Außerdem Sozomen. V. 3. u. Gregor. Naz. Orat. IV. 93. p. 127.

<sup>2)</sup> Julian. epist. 43. ad Hocebol. p. 424. Achnliches, wenn gleich vielleicht übertrieben erzählt, finbet man bei Sozom. V. 4.5. 8. Es finb Spottreben, wie sie bem Tempelranber Dionpslus zugeschrieben werben. Cicero de Nat. Deor. III. 34.

<sup>3)</sup> Gregor. Orat. V. 25. p. 163. Anbere Spottereien, besonbers mit Schriftworten f. Greg. Orat. IV. 97. p. 130.

<sup>4)</sup> hierliber eine Beilage, wo bas, was Julian von einem heibnischen Briefter, und bas, was Gregor von einem driftlichen Geiftlichen verlangt, ausammengestellt wirb.

Christen so beliebt gemacht hatten. 1) Bu biesem Zwed verordnete Julian die Errichtung von Armenhäusern und Fremdenherbergen und wieß ansehnliche Summen dafür an. 2) Auch das Institut der religiösen Bolksbelehrung, 3) das im Christenthum so Großes gewirkt hatte, eignete er der heidnischen Religion an, und suchte überhaupt dem Gottesdienst mehr Leben, Würde und Glanz zu ertheilen, wozu er sich besonders auch der Wirkungen der von ihm sehr beachteten und geschätzen Kirchenmusik 4) bediente.

Julian wußte, wie wichtig es sep, daß eine Religion ins bürgerliche Leben eingreife und mit Staatseinrichtungen in Berbindung stehe. Die heidnische Religion hatte hierin der christlichen unter den letzteren Raisern weichen muffen; 5) er suchte das Berhältniß wieder umzukehren. Alles Christliche wurde an öffentlichen Insignien vertilgt, das Reichspannier wieder in seine altrömische Form verwandelt. 6) Seine zur öffentlichen Verehrung aufgestellte

Prudentius.

<sup>1)</sup> Julian giebt besonders ben driftlichen Frauen Schuld, daß fie burch Wohlthätigkeit viele zu ihrer Secte hiniberzögen. Misopogon. p. 363. Ueberhaupt ift er auf die driftlichen Frauen ganz und gar nicht gut zu sprechen (Misopogon. p. 356.), deren Tugend selbst dem Libanius einst ben Ausruf abnötbigte: "Welche Krauen haben doch die Christen!"

<sup>2)</sup> In jeder Stadt sollten solde kevodoxeia angelegt werden für jeden Dürstigen ohne Unterschied der Religion. Für die Provinz Galatien weißt Julian zu diesem Zweck jährlich 30,000 Modien Getraibe an. Epist. 49. ad Ursacium, Pontificem Galat. p. 429. Außerdem fordert er alle Heiben zu freiwilligen Beiträgen auf, und such sie durch das Borbild ber Chriften beschänend zu ermuutern.

<sup>3)</sup> Sozom. V. 16. Διενοείτο πανταχή τούς έλληνικούς ναούς τή παρασκευή και τή τάξει τής Χριστιανών θοησκείας διακοσμείν. βήμασί τε και προεδρίαις, και έλληνικών δογμάτων και παραινέσεων διδασκάλοις τε και άναγνώσταις. Ferner ftiftete Julian nach Gogomenus heidnische Manns- und Frauenstößter — ein Beweiß, wie sehr ber ganze Geist des Zeitalters zum monastischen Leben hinneigte —, ahmte die Einrichtung der christlichen literae formatae nach, sührte eine Art Bußzucht nach dem Borbild der christlichen Kirche, nur gemildert (wie es der Klugheit gemäß war) ein, und übte wohl auch selbst als Pontisex Maximus das Recht, mit dem Kirchenbanne zu belegen, aus. Julian. epist. 62. 451. Έγω τοίνυν έπειδήπερ είμι κατά μέν τὰ πάτρια μέγας άρχιερεύς, έλαχον δὲ νῦν καὶ τοῦ Διδυμαίου προφητεύειν, ἀπαγορεύω σοι τρεῖς περιόδους σελήνης μή τοι τῶν εἰς ἱερέα μηδὲν ἐνοχλεῖν. κ. τ. λ.

<sup>4)</sup> Julian. Fragment. p. 301. Epist. 56. ad Ecdic. p. 442. In Alexandrien sollten talentvolle Anaben burch öffentliche Unterfilitung jum Tempelgesang gebildet werben. Guten Sängern eröffnete er die besten Anstichten. Die Kirchenmust ift ber hauptpunct, wo auch für ben protestantischen Cultus so viel Gutes geschehen könnte. Wöchte boch das, was Inlian für seinen Glauben that, viele christliche Nachfolger finden!

Christus purpureum gemmanti textus in auro Signabat labarum; clypeorum insignia Christus Scripserat; ardebat summis crux addita cristis.

<sup>6)</sup> Sozom. V. 17.

Statue umgab Julian mit Götterbildern, und wer nun berselben seine Gererbietung bezeugte, wie dieß bei seierlichen Gelegenheiten micht selten geschah, war zugleich genöthigt, sich vor den damit verbundenen Göttergestalten zu beugen. 1) Auch von falschem Bekehrungseiser ist Julian nicht frei zu sprechen. Es mußte ihm vorzüglich wichtig sehn, das Geer für seinen Glauben zu gewinnen, und er bediente sich dazu solgenden Mittels. An dem Tag der allgemeinen Löhnungsvertheilung erschien der Kaiser von den Insignien des Reichs und Götterbildern umgeben. Die Soldaten zogen an ihm vorüber; vor ihnen lag Gold und Beihrauch. Konnten sie sich nun, wenn sie Christen waren, entschließen, Weihrauch in die Opferslamme zu wersen und die Götter anzubeten, so belohnte sie ein gnädiger Blid des Monarchen und reichlicherer Sold. 2) So verkauften manche ihre Religion.

Was bisher bemerkt worden ist, war mehr Begünstigung des Heibenthums, als Verfolgung des Christenthums; wir sinden aber auch eine Verordnung Julians, die als eigentlicher Angriff auf das Christenthum angesehen werden kann, zugleich aber so verschieden beurtheilt worden ist, daß wir etwas weitläusiger das von sprechen müssen. Es ist die Versügung, vermöge deren er den Christen die Beschäftigung mit nicht eigentlich christlichen Wissenschaften verboten haben soll, wodurch also den Christen alle Vortheile einer classischen Vildung entzogen worden wären. Der philosophische Kaiser verachtete die so einsachen, im besten Sinn einsältigen Schriften des alten und neuen Testaments gegen die tiessinnigen und schönen Producte des griechischen Genius. Der glaubte, nur die von einem hohen vaterländischen Geiste beseselten, in die vollendetste Form gekleideten Werke des Alterthums könnten eine reinere Weisheit mittheilen, während die Schriften

<sup>1)</sup> Dieß berichten uns zwar nur Christen, allein es ist innerlich nicht unwahrscheinlich. Gregor. Naz. Orat. IV. 81. p. 117. Sozom. V. 17. Gewöhnlich ließ Julian ben Zeus neben sich abbilben, ber ihm Krone und Kurpur reichte, ober ben Mars und Mertur, die ihm burch frenubliche Bilde das Zeugniß triegerischer Tugend und ausgezeichneter Beredsamkeit gaben.

<sup>2)</sup> Auch bieß beruht nur auf driftlichem Zeugniß. Sozom. III. 17. Grogor. N. Orat. IV. 82-85. p. 117-120. Gregor inbeß erzählt gerabe von biesem Berfahren Julians ganz specielle Thatsachen und Anecboten; und man sernt Julian schon aus seinen eigenen Schriften und benen seiner heibnischen Lobredner als einen Mann von so kluger Partheilichkeit gegen die Christen tennen, daß man ihm wohl, neben so manchem Großen in seinem Charakter, auch eine so kleine Lift zutrauen barf.

<sup>3)</sup> Cyrill. contra Julian. VII. p. 229.

ber Christen nichts bergleichen zu wirken vermöchten. 1) Da nun aber die Christen meinten, jene Werke seyen vom Satan selbst, ober von Dienern des Satans hervorgebracht, so wollte er auch nicht, daß dieselben an den Schristen und Wissenschaften der Hellenen herumnaschen sollten; 2) sie möchten dann auch nur allein dei den armseligen Büchern, auf welche sie so hohen Werth legten, bleiben. Er glaubte also vollkommenes Recht zu haben, die Christen von den Schristen, die sie doch nicht mit gehöriger Achtung und Liebe behandelten, gänzlich abzuhalten. Auch ist es nicht zu leugnen, obgleich es sich aus der strengen Opposition des Heibenthums und Christenthums in damaliger Zeit wohl erklären läßt, daß die ausgezeichnetsten Kirchenlehrer, wie viel mehr der gemeine Hausen der Christen, 3) die Werke des Alterthums mit ungebührlicher Geringschähung behandelten.

Ganz besonders war es dem Julian zum Abscheu, daß Männer, welche das Dasehn der Götter leugneten, Schriften erklären sollten, als deren Urheber er die Götter ansah, und deren beseelende Idee die Verehrung berselben Götter war. 4) Da Julian von dem Jugendlehrer strenge Sittlichkeit verlangte, schien es ihm die verächtlichste Heuchelei, daß ein Lehrer um des Lohnes willen jene vom Geist der alten Religionen durchdrungenen Schriften auslege, während er selbst die Wahrheit dieses Geistes ableugne; er verlangt dabei nicht, daß die Lehrer um der Jünglinge willen ihre Ansichten verändern, sondern nur, daß sie nicht lehren sollen, was ihnen nicht wahrer Ernst ist. Werglaubt, daß sich jene Schriftseller durch Irrthum an dem Heiligen

All ΐστε καὶ ὑμεῖς, ὡς ἐμοὶ φαίνεται, τὸ διάφορον εἰς σύνεσιν
τῶν παρ ὑμῖν... οὐδ ἂν γένοιτο γενναῖος ἀνὴρ μαλλον οὐδὲ ἐπεικής. ἐκ δὲ τῶν παρ ἡμῖν, αὐτὸς αὐτοῦ πᾶς ἂν γένοιτο καλλίων, εἰ
καὶ παντάπασιν ἀφυής τις εἴη.

Τοῦ χάριν ὑμεῖς τῶν παρ ελλησι παρεσθίετε μαθημάτων, εἴπερ αὐτάρχης ὑμῖν ἐστιν ἡ τῶν ὑμετέρων γραφῶν ἀνάγνωσις. χ. τ. λ.

<sup>3)</sup> Gregor selbft fagt, ohne es jedoch zu billigen, daß die meiften Chriften weltliche Gelehrsamkeit ganzlich verachteten, als ob fie fittlich-gefährelich und versuhrerisch ware und von Gott entferne. Orat. XLIII. 11. p. 778. Indeß finden sich auch bei Gregor manche Stellen, die einen ftarten Partheieiser gegen heibnische Geifteswerte an ben Tag legen.

<sup>4)</sup> Julian. epist. 42. p. 422. "Bie? — sagt er — bie Götter sind Urheber und Führer ber Gestesbildung eines homer, hesiod, Demosthenes, herobot, Thuchdibes, Isotrates, Lystas: haben nicht die einen ihre Schriften bem hermes, die andern ben Musen geweiht? Es sommt mir also ungereimt vor, die Schriften bieser Manner auszulegen, und zugleich die van ihnen verehrten Götter zu verachten... Οὐ μὴν ἐπειδή τοῦτ ἄτοπον οίμαι, φημί δείν αὐτούς μεταθεμένους τοῖς νέοις συνδίδωμι δὲ αἴρεσεν, μη διδάσχειν α μή νομίζουσι σπουδαΐα."

verfündigt hatten, ben verweißt Julian in die Rirchen ber Galiläer, um ben Matthäus und Lucas erflären ju hören. Daraus geht berbor: Rulian untersagte ben Chriften bie Beschäftigung mit ber beibnischen Literatur feineswegs gerabezu, im Gegentheil er munichte gewiß, bag recht viele driftliche Junglinge in bie Schulen ber beibnischen Rhetoren und Sophisten geben möchten, in ber Ueberzeugung, daß jeder, in dem von Natur etwas Edleres ware, burch Beschäftigung mit jenen Werken bom Atheismus, benn bas mar ihm bas Chriftenthum, abfallen und für bie Götterberehrung gewonnen werben mußte. 1) Aber er wollte, bag, wer bie von ben Göttern eingegebenen, ihre lebendige Macht anerkennenden Werke auslege, biefe Götter auch in Wort und That verehren folle, ober bestimmter gefagt, bag nur Beiben Jugenblehrer fenn follten. 2) Damit waren also bie Chriften von ben Lebrftublen ausgeschloffen. Gine langfam wirkende, aber bochft folgen= reiche Maakregel. Es mußte eine unausbleibliche Birtung auf das nachwachsenbe Geschlecht hervorbringen, wenn bie Wiffenichaften nur von beibnischen Lehrern vorgetragen wurden. Wollten bie Chriften ihre Sohne von boberer Bilbung nicht ausgeschloffen feben, fo mußten fie biefelben ju Beiben in bie Schule ichiden mit ber Gefahr, bag burch berebte und eifrige Lehrer ber Saame bes Beibenthums in die jugendlichen Gemüther geftreut wurde. 3) Bohl fuchten driftliche Lehrer Diesem Uebelftand burch poetische Broductionen in driftlichem Geifte abzuhelfen. Aber biefe nothgebrungenen Machwerke eines Abollingris und felbft eines Gregorius von Naziang waren nur bürftige Surrogate für bie freien, begeisterten Schöpfungen eines homer, Sophokles und Plato, biese ewigen Bilbungsmittel und Borbilber bes menschlichen Geiftes. Bar ben Chriften, besonders ben bamaligen griechischen Chriften, bertrauter Umgang mit griechischer Wiffenschaft entzogen, so war ihnen allerdings viel entzogen, und es wird mit Unrecht behauptet,

<sup>1)</sup> Cyrill. contra Julian. VII. p. 229.

<sup>2)</sup> Hiernach ist also ohne Zweisel Sozomenus zu berichtigen, wenn et hist. eccl. V. 18. sagt: "Er erlaubte ben Söhnen ber Christen nicht, die griechischen Dichter und Redner zu studieren: und zu den Ausliegern betselben in die Schule zu gehen." Dem Sinne nach mit den Aeusgerungen Sulians übereinstimmend, sagt viel richtiger Ammianus Marcellin. XXV. 4. Inter quae erat illud inclemens, quod docere vetuit magistros rhetoricos et grammaticos Christianos, ni transissent ad numinum cultum. Und Orosius lid. VII. c. 30. Aperto tamen praecepit edicto, ne quis Christianus docendorum liberalium studiorum professor esset. Schlossers Beltgeschichte. 1ter Theil p. 650, und dessen ganze Schilberung Jusians.

<sup>3)</sup> Wie bieß 3. B. in Athen wirklich ber Fall mar. Siehe oben p. 19.

bas der Christenthum in seiner bamaligen Stellung aus ber Aneignung klassischer Bildung noch keine, ober sehr gevinge Bortheile gezogen habe. Wie konnte es ohne Entwicklung ber wissenschaftlichen Elemente, die in ihm lagen (und diese Entwicklung wurde eben durch Berbindung mit den Forschungen und Leistungen früherer Geschlechter bewirkt) den Angrissen gelehrter und philosophischer Heiden, namentlich eines Julianus selbst, Tros bieten? Wie konnte es ohne sie Religion des gebildetsten Theiles der Menschheit, ja Universalreligion werden?

Rulian hatte Grund ju feinem Berfahren. Bon feinem religiösen Standpunct 1) aus ichien es unerträglich, bag bie Chriften aus ber Schaale berfelben Werte wiffenschaftliche Rahrung faugen wollten, beren religiöfen Rern fie wegwarfen. Seinem wirklich frommen Gemuthe mar biefer religiofe Gehalt Sauptfache; wer ben verschmähte, follte gar nichts haben. Doch war auch etwas Ungerechtes 2) in Julians Anordnung (benn ware fie mahrhaft gerecht und allgemein anwendbar, fo durften auch wir uns nicht mit Auslegung flaffifcher Werte beschäftigen, ba wir ja auch, obwohl milber über bie beibnischen Religionen urtheilend, als bie Rirchenlehrer bes vierten Jahrhunderts, boch Befenner ber Religion find, die bas Beibenthum zerftort hat). Auf biefes Ungerechte macht besonders auch unfer Gregorius 3) aufmerksam, indem er bemerkt, bag hellenische Literatur und Sprache mit beibnischer Religion keineswegs fo nothwendig verknüpft feb, daß eines ohne bas andere gar nicht benutt und genoffen werben konnte. Sehr richtia fieht er zugleich die Werke bes griechischen Beiftes als ein bon bem religibsen Bekenntnig gang unabhängiges Gemeingut ber Menschheit an, über welches ein einzelner, wenn auch noch fo mächtiger Mensch nicht zu gebieten hatte. Er fragt ben Julian, ob benn ihm die bellenische Bilbung, die attische Sprache, Die

<sup>1)</sup> Julian betrachtete die heidnischen Schriftseller, vornemlich die Dichter, zugleich als Religionsurfunden, und als solche wollte er sie nicht von Bekennern einer fremden, für das heidenthum geradezu zerstörenden Religion ertlären lassen. Er versuhr von seinem Wesichtspuncte aus nach demselben Grundsay, wornach wir die driftlichen Urtunden sier die beranwachende Jugend von keinem Bekenner einer fremden, dem Christenthum seindeligen Religion würden auslegen lassen. Aber man konnte die Werke des kaffischen Alterthums auch von einem andern Standpunct ansehen, auf welchem das religiöse Bekenntniß nicht unmittelbar in Bekracht kommt, von dem Standpunct, der in der neueren Zeit der allgemeine geworden ift, als universelle, nicht einem Bolt oder Bekenntniß, sondern der Menschheit angehörende, Bildungsmittel edlerer Menschlichkeit, als erwedende Borbilder des Großen, Guten und Schönen.

<sup>2)</sup> Inclemens nennt es felbft ber beibnifche Ammianus I. I.

<sup>3)</sup> Orat. IV. 102. p. 132-136.

herrlichen Gebichte allein angehörten? Ob er wohl den Christen blos die feine und zierliche griechische Rede, oder am Ende die griechische Sprache überhaupt, selbst die gemeine und bäurische verbieten wolle? u. s. w.

Allerbings hätte Julian, obwohl von den Christen gereizt, die Gränzen seiner Macht anerkennen sollen, da es nicht in der Besugniß eines Herrschers liegt, seinen Unterthanen ein wichtiges Bildungsmittel zu entziehen. Wir können nicht in Julians Seele bliden, ob er unter dem Scheine des Eisers für die Sache der Götter die schlaue Absicht verdeckte, dem Christenthum den empfindlichten Streich zu versehen; offenbar aber waren mit seinem Berfahren die schlimmsten Folgen zur allmähligen Untergrabung des Christenthums nothwendig verknüpft.

Derfelbe Grundfat, vermöge beffen Julian mit aller Rraft an einer Berbefferung und Erneuerung ber heibnischen Briefter= foaft arbeitete, ließ ihn alles aufbieten, ber driftlichen Geiftlich= feit ihre Macht, ihren Reichthum, ihr Ansehen zu entziehen. Durch Herabwürdigung ber Geiftlichen konnte er ber Rirche im Allgemeinen am gewiffesten ichaben. Während er fich gegen bie Menge bes driftlichen Boltes, als einen Saufen von Berführten und Irrenden, milber zeigte, verfuhr er mit Strenge gegen bie geistlichen Borfteber, in benen er bie Berführer und Aufruhrstifter fab, borguglich gegen bie unerschrodenen Bertheibiger bes Chriften= thums, g. B. Athanafius. Er entzog ber Geiftlichkeit bas ihr bis auf einen gewiffen Grab zugestanbene Recht ber Gerichtsbarkeit, bie Immunitat von Staatslaften, bie Erlaubnif, Testamente abzufaffen und Bermachtniffe anzunehmen, welches fie freilich oft misbraucht haben mochten. 1) Statt beffen gewährte Julian ben beibnifchen Brieftern ihre früheren Freiheiten wieber, und fuchte bie Tempel burch öffentliche Beitrage zu bereichern. 2)

So viel über das Verfahren Julians gegen das Christenthum. Auf die eigentlichen Christenverfolgungen, die unter seiner Regierung vorsielen und wovon besonders Gregorius von Razianzs) und Sozomenus viele Beispiele mit einer Genauigkeit erzählen, welche Schauber und Unwillen erregen soll, brauchen wir wohl hier nicht Rücksicht zu nehmen, da es schwerlich zu erweisen sehn wird, daß Julian solche Grausamkeiten angeordnet habe oder daß sie mit seinem Wissen verübt worden sind. Nur mag er allerbings gegen die erbitterten, durch den Druck, den sie in den

<sup>1)</sup> Julian. epist. 52. ad Bostrenos. p. 437. Sozom. V. 5.

<sup>2)</sup> Sozom. V. 3.

<sup>3) 3.</sup> B. Orat. IV. 93. p. 127. u. a. St.

letten Beiten von ben Christen erfahren hatten, 1) aufs hochste gereizten und verfolgungssuchtigen Beiben zu nachsichtig gewesen sebn.

Wir können bas Berhalten Julians gegen bas Chriftenthum großentheils aus feinen religiöfen und politischen Ueberzeugungen ju entschuldigen geneigt sebn. Allerdings floß g. B. die Uebertragung bes Jugenbunterrichts an beibnifche Lehrer aus Julians alaubensvoller Unficht von bem religiöfen Gehalte ber Berte bes Alterthums - feine ausschließliche Begunftigung ber Beiben bei Befetung ber Staatsamter aus bem Grundfate, bag bie Inftitute bes Staates und ber Rirche in einander greifen und ein Ganges bilden mußten. Allein baß Julian biese Grundsate gerabe so anwenbete, bas heißt, auf eine Art anwenbete, bie auf bas Chriftenthum bon Grund aus gerftorend einwirken mußte, barin laa bod offenbar nicht blos religiöse Begeisterung für bas Beibenthum, die wir an Julian als ben ebelften, wenn auch entftellten, Bug feines Gemuthes anerkennen, fonbern es offenbarte fich barin auch ein ftarter und undulbsamer haß gegen bas Chriftenthum, 2) ber um fo weniger mit iconenber Milbe überseben werben barf, ba er nicht in seiner offenbar feindlichen und gehäffigen Geftalt, fonbern unter bem Schein gerechtigfeitliebenber Dulbung auftrat.

Dabei sollen die sonstigen Menschen- und Regententugenden Julians nicht abgeleugnet ober in Schatten gestellt werden. Uebersehen wir den jugendlichen Uebermuth, womit Julian das Christenthum behandelt, das stolze Selbstgefühl, das in seinen Handlungen und Schriften, besonders in der so geistvollen und lebendigen Schrift, die Cäsaren" in der satyrischen Behandlung selbst der größesten Männer durchblickt, die Eitelkeit, womit er sich als chnischer Stoiker auf dem Throne gefällt und die Erscheinung eines alten Helden, eines schlichten Republikaners wiederholen möchte — so sinden wir auf der andern Seite in ihm auch viel

<sup>1)</sup> Ungemein bitter ipricht sich über biese Bersolgungen ber Christen gegen bie heiben ber Sophist Libanius aus. Morwola in Toular. p. 509. 'Entrap. int Toul. p. 529. ed. Reisk. In ber ersten Stelle giebt er auch an, was Julian gethan habe, um bem barnieber liegenben heibenthum wieber aufzuhelsen. p. 510 ff.

<sup>2)</sup> And Ammianus Marcell. gesteht, daß Julian gegen die Christen keineswegs seines sonstige Gerechtigkeitsliebe bewiesen habe, und in dieser Beziehung "interclum dissimilis sui" gewesen sen. wergl. die ganze merkwirdige Stelle lib. XXV. 4. 19. Auch Libantus giebt sich nicht viele Mibe, die Partheilichkeit Insians für die Heiben und gegen die Christen zu verbeden. Man sehe unter andern Enerasp. p. 564.

wahrhaft Großes und Ebles, rastlose Thätigkeit 1) für das Bohl ber Unterthanen, besonders des Bürgers, Liebe zu rückschösloser Gerechtigkeit, die er nur gegen die Christen vergaß, Streben nach höchster Einfalt der Sitten, ausopfernde Entbehrung aller Lebensgenüsse, alterthümliche Tapserkeit, männlichen Ernst und Strenge, verdunden mit menschlichschöner Herzlichkeit gegen Männer, in denen er nur Geist, nicht Macht und Rang verehrte. 2) Zu bedauern ist, daß diese liebevolle Theilnahme keine anderen Gegenstände sand, als jene eiteln Rhetoren und Sophisten, daß die religiöse Begeisterung Julians durch so vielen Aberglauben besteckt war, vor allem, daß sein hoher Geist den Sinn des Zeitalters und den Geist des Christenthums so verkennen konnte, und dadurch nur eine kurze, vorüberstürmende, wildaufregende Erscheinung wurde, während er der wohlthätigste Genius hätte werden können.

## c. Gregors Bücher wiber Julian.

Die minder erfreuliche Seite in Julians Wesen hervorzuheben, schien um so mehr Pflicht, da nur daraus erklärbar wird, warum sich manche ältere driftliche Schriftsteller, die wir doch sonst nicht so geradezu verwersen dursen, mit so unerhörter Bitterkeit über biesen Mann aussprechen. Ihre Schilderungen sind übertrieben,

<sup>1)</sup> Ael γαο είχεν εν χεροίν η βίβλους η δπλα — sagt Libanins im Epitaph. p. 546. Er tonnte, bem Casar ahnlich, verschiebene Geschäfte zugleich besorgen, und sich in berselben Zeit durcheinander vorlesen lassen, bictiren und Audienz ertheilen. Τι μέν ἀναπαύεσθαι τῶν διαχύνων ην, αὐτοῦ ο επ ξογον ἀπ ξογον μεταπεδάν. Liban. Epitaph. p. 580. — Der Geist und Charatter Julians ergiebt sich am besten und lebendigsten auß seinen eigenen Schriften, wenn man, wie es sich versteht, manchen seiner Aeusterungen das sohistisch rhetorische Gewand auszieht. Rebst Julians eigenen Schriften ist Ammian vorzüglich zu gebrauchen (interessante Stelle Ammian. Marc. XXV. 4.) — nicht eben so zuvertässig die allzu partheischen und rhetorischen Freunde, wie Libanius (in mehreren Schriften, vornemsich dem Epitaphios und der Monodia), und die gleich partheissen Gegner Gregorius, Sozomenus u. a.

Oregorius, Sozomenus u. a.

2) Man vergleiche in bieser Beziehung Julians Briese an mehrere Gelehrte, Rhetoren und Philosophen seiner Zeit, unter andern Epist. 40. p. 417. an Jamblichus, welchem er z. B. sagt: "bann kam der trefsiche Sopater zu mir; als ich ihn erkannte, sprang ich vor Freude auf und umarmte ihn, vor Lust weinend, weil ich ahnete, daß er mir Briese von dir bringen würde; als ich ste empfangen hatte, küste ich sie, drückte sie an die Augen" u. s. Wehnlich Epist. 44. p. 425. an Libanius, dem er den Bunsch ausspricht, "daß er seiner Freundschaft werth sehn möchte."— Die Schattenseite dieses Umgangs Julians mit seinen Sophisten, welche freilich auch nicht übersehn werden darf, ist vorzäglich hervorgehoben von Schlosser in der Weltzeschichte. Iter Th. p. 649 st, und noch mehr in einer Recension von Keauders Julian. Jen. Lit. Zeit. Januar 1813.

ibre Erzählungen nicht felten burch Partbeihaß entstellt, aber als bloge Ausfluffe eines (übrigens wohlgemeinten) Belotismus burfen wir fie boch auch nicht ansehen. Namentlich mare es fast unbegreiflich, wie ber fonft im Gangen wurdig gefinnte Gregorius bon Nagiang feine Schmähreben ober Inbectiben 1) gegen ben bamals ichon tobten Julian ichreiben und mit fo beigenber Lauge hatte salzen können, wenn fich Julian nicht auch wirklich manches Emporende gegen die Chriften erlaubt batte. Bon biefen beiben Reben haben wir noch etwas beftimmter ju fprechen. Es möchte nicht blos unerquicklich, sonbern auch überflüssig fenn, ben Inhalt biefer mehr bom Reuer ber Leibenschaft, als achter driftlicher Begeisterung belebten Schriften ausführlich zu entwideln; boch muß, ihren Character zu bezeichnen, einiges baraus berborgehoben werben. Gregorius hatte, wie er felbst andeutet, 2) bie Abficht, burch biefe Reben, die übrigens bochftwahrscheinlich nicht bestimmt waren, öffentlich gehalten, sonbern nur gelesen zu werben, bem Julian ein Denkmal ju feten, wodurch er bei ber Mitwelt sowohl als ber Nachwelt aller Jahrhunderte ber allgemeinen Somach und Berachtung preisgegeben mare. Er berbirgt fein

<sup>1)</sup> Diese Invectivae ober Adyol Graliteurixol, nach ber alten Orbnung bie britte und vierte Rebe, nach ber neuen bie vierte und fünfte, fullen in ber Benebictinerausgabe ben Raum von S. 78-176. Merkwürdige altere und neuere Urtheile über biefe Invectiben und literarifche Rachweisungen findet man in der Einseitung des Benedictiners Clemencet p. 73-77. Die letteren noch vollftändiger bei Fabrio. bi-blioth. graec. vol. VIII. p. 392. ed. Harl. Unter ben mir aus Erfahrung befannten Gingelausgaben ber Invectiven ift folgenbe (rara et praestans edit. bei fabricius genannt) bie intereffantefte: S. Gregorii Nazianzeni in Julianum invectivae duae. Cum scholiis graecis nunc primum editis et ejusdem Authoris nonnullis aliis. Omnia ex bi-blioth. Henr. Savilii edid. R. Montagu. Etonae exc. J. Norton. 1610. 4. Diese Ausgabe zeichnet fich vorzliglich burch eine Sammlung trefflicher Barianten über alle Schriften bes Gregorius aus, welche von Savile, ber eine Ausgabe Gregors von Razianz beabsichtigte, Montagu und einigen Freunden biefer Manner aus vielen Sanbichriften jusammengestellt find. Bas die gembonliche Benennung ornairevrixo's dovos betrifft, fo ift bariiber besonders ein Scholion bes Nonnus (beffen Scholien gu ben Subectiven bei Montagn abgebrucht find) zu vergleichen: ὁ στηλιτευτιχός ούτοσι λόγος, ψόγος έστι των Ιουλιατώ πεπραγμένων. διαφέρει δε ψόγος στηλιτευτιχοῦ, ὅτι ὁ μεν ψόγος διὰ των εγχωμιαστιχών χεφαλαίων προέρχεται, οἱον γένους, ἀναστροφής, πράξεων, ουγχρίσεως. ό δε στηλιτευτικός δια των πράξεων μόνον εί τύχοι δε και συγχρίσιως στηλιτευτικός δε εξόηται άπο μεταφοράς της στήλης. στήλη δε εστι λίθος, η χαλκός εν επιμήκει τετραγώνω σχήματι, εν ψ εγγεγραπται ή του στηλιτευομένου υβρις, κ. τ. λ. Das Bost orglerever und bamit verwandte tommen in ter Rebe felbft mehrmals vor. Bergi. barüber außerbem Stephan. Theeaur. tom. 1. p. 1807. u. ben bott citirten Budaeus in Comment, ling. gr., ferner Suid. Lexic tom. III. p. 374. unb Montagu ad Gregor. Invect. 1. not. 1. 2) Orat. IV. 1. p. 78. — IV. 92. p. 126. — V. 42. p. 176.

Bestreben nicht, ben großen Herrscher, mit bem ihn schon ber Tob hätte einigermaßen versöhnen können, als ein schwarzes Unzeheuer darzustellen, und verschmäht zu diesem Zweck auch die härtesten Worte nicht. "Der Abtrünnige, der Affprier, der Dracke, der gemeinsame Feind, der allgemeine Mörder" und ähnliche Ausdrücke schallen uns von allen Seiten aus den beiden Reden entgegen. ") Die erste derselben hat besonders die Absicht, Julians Fehler und seine gegen die Christen geübte Thrannei ins helleste Licht zu seizen, die zweite, von der Gregorius glaubt, daß sie seinen Lesen besonders angenehm und nüglich sehn würde, ") will die unausbleiblichen Strafgerichte Gottes an den Ungerechten zeigen, und hebt in dieser Beziehung als Hauptbeleg das Beispiel Julians hervor.

Merkwürdig ist, wie der Redner, während er Julian in die Hölle verstößt, die große Seele des Constantius vom himmel heradruft und mit unerhörten Lobsprüchen überhäuft. 3) Rur tadelt es Gregorius an dem in seinen Augen so großen und edlen Constantius, daß er in Julian einen dem Reiche so schädlichen Menschen erhalten und zur herrschaft erhoben habe; er nennt dieses Versahren des Constantius eine unmenschliche Menschen die Menschen häufen mussen, wenn er seinen Blutsverwandten Julian nicht hätte erhalten wollen. Es war doch in der That ein

<sup>1)</sup> Orat. IV. 35. p. 93. IV. 68. p. 108. IV. 77. p. 115. u. a. Bergl. Orat. XVIII. 32. p. 352. Einmal nennt Gregor wortspielend ben Julianus Εδδωλιανός, ein andermal spöttisch νοῦς μέγας, u. dergl.

<sup>2)</sup> Orat. V. 1. p. 147.

<sup>3)</sup> Orat. IV. 34. p. 93 ff. Die Lobsprsiche, welche Gregor bem Constantius ertheilt, sind natürlich durch den Gegensatz gegen Julian gesteigert. Sonst hatte Gregor, wie sich benken läßt, auch manches an Constantius zu tadeln, besonders seine Begünstigung des Arianismus. Aber elbst dasir weiß er eine Entschuldigung; er sagt, Constantius habe am Ende seines Lebens dreierlei bereut, erstens daß er seine Berwandten habe idden lassen, zweitens daß er ben abtrunnigen Julian zum Casar ernannt, besonders aber drittens daß er neue Glaubens sätze begünstigt habe. Orat. XXI. 26. p. 402 ff. Wir können den Gregorius wegen seiner lobbreisenen Aussprüche über den schon verstordenen Constantius nicht eigentlich der Schmeichelei, sondern nur der Partheilichkeit zeihen. Des Fehlers der Schmeichelei hat sich vielmehr Julian selbst gegen den Constantius schuldig gemacht, indem er diesen, damals noch lebenden Fürsten auf eine wirklich unverschämte Art erhebt. Es sehlt nicht viel, daß er ihn nicht allein den geöften Regenten, sondern den größten aller Wenschen nennt. Jul. Orat. I. in Constantii laudes 3. B. p. 46. Desto bitterer äußert sich Julian. Epist. ad Atheniens. p. 270. Caesares p. 335 u. 336.

<sup>4) &#</sup>x27;Απάνθοωπος φιλανθοωπία. Orat. IV. 35. p. 93. 3n einer andern Stelle fagt er: οὐ καλῶς ἐφιλανθοωπεύσατο. IV. 3. p. 79.

hoher Grad von Partheieifer, welcher die sonst gute und milbe Gesinnung unseres Gregorius bis zu einem solchen Ausspruch verblenden konnte. Unerfreulich ist es, auch solche Züge auszuzeichnen;

allein fie geboren gur Wahrheit bes Bilbes.

Gregorius entschuldigt indeß (als ob Menschenpflicht einer Entschuldigung bedürfte) den Constantius wegen der Erhaltung Julians. mit folgenden Gründen: er habe sich damit von dem Berdacht, gewisse Berbrechen (die Ermordung von Julians Familie) begangen zu haben, reinigen, dem Julian ein Beispiel von Großmuth geben, und seine Herrschaft mehr befestigen wollen — im Ganzen aber freilich mehr Herzensgüte als Weisheit bei diesem Versahren bewiesen. <sup>1</sup>) Dagegen wird Julian desto bitterer getadelt, daß er Gott und dem Constantius seine Erhaltung mit so schwarzem Undank vergolten, dem einen durch Abfall, dem andern durch Empörung. <sup>2</sup>) Besonders beschuldigt Gregorius den Julian auch der Heuchelei, weil er, längst schon dem Heidenthum im Herzen ergeben, <sup>3</sup>) äußerlich immer noch als guter Christ erschienen seh, ein Borwurf, der allerdings auch durch das Zeugniß heidnischer Schriftseller bestätigt wird. <sup>4</sup>)

Ein sonderbares Schauspiel, das sich so oft in der Geschichte wiederholt, dietet die Betrachtung dar, wie Aberglaube auf beiden Seiten, der heidnischen sowohl als der christlichen, herrschend war, beide Partheien aber sich darüber die stärkften Borwürfe machten, indem sich jede davon frei hielt, während sie von demselben Aberglauben, nur in einer andern Form, befangen war. Hiedon geben uns auch diese Reden Beispiele. Magisches Wesen, Theurgie und Wahrsagerei gehörten zu den Richtungen des Zeitalters und zeigten sich unter veränderter Gestalt bei Heiden und Christen; selbst eine Bildung, wie sie Julian hatte, konnte nicht davon befreien. Während Julian die weibische, wundersüchtige Leichtgläubigkeit der Christen tadelt, träumt er sich in fortwährende unmittelbare Verdindung mit Göttern und Göttinnen, die er das sanste Wehen ihrer Gegenwart fühlt, und scheut sich nicht, die unglaublichsten heidnischen Mährchen mit der devotesten Vernunft-

<sup>1)</sup> Orat. IV. 22. p. 87.

<sup>2)</sup> Orat. IV. 21. p. 87.

<sup>3)</sup> Gregor ergählt, Julian habe in ben jugenblichen philosophischen Streitübungen gegen seinen Bruber Gallus oft bie Bertheibigung bes heibenthums übernommen, unter bem Borwand, ber Uebung wegen sich auf bie schwächere Seite zu stellen, in ber That aber, weil er seine Borliebe fürs heibenthum boch nicht ganz unterbruden konnte. Orat. IV. 30. p. 91.

<sup>4)</sup> Liban. Epitaph. p. 528. Ammian. Marcellin. XXI. 2. XXII. 5.

verleugnung anzuerkennen; 1) und während Gregorius den beidnifchen Aberglauben feines Gegners fcmabt, tragt er feinen driftlichen gur Schau und ergablt Dinge, Die ibm nicht leicht jemand nachglauben wirb. So foll bem Julian, ber befanntlich außerordentlich viel auf Prodigien hielt und selbst die Wahrsager= tunft als Meifter trieb, 2) einft ein gefrontes, alfo fiegreiches, Rreug in ben Gingeweiben eines Opferthieres erschienen fenn. Und als fich Julian unter ber Unleitung feiner theurgischen Bhilofophen in einer unterirbifden Sohle befand, um Beifter ju beschwören, diese Geifter aber (fo berichtet Gregorius 3) mit fcreden= erregender Gewalt auf ihn eindrangen, ba nahm Julian zu bem bon ihm ichon verleugneten Kreuzeszeichen feine Ruflucht, bas auch jest wirksam war und bie Damonen verscheuchte. - Auf bem perfischen Feldzuge läßt Gregorius außer feinem Beere bon Solbaten ben Julian ein zweites Beer von Damonen begleiten, fein Berehrer Libanius bagegen eine Schaar von Göttern. 4) So ftand beiben Seiten eine unfichtbare Welt zu Gebot.

Wir übergehen die harten, ungerechten Vorwürfe, welche Gregorius dem Julian macht, als ob er dem Trunf und der Bollust<sup>5</sup>) ergeben gewesen wäre, und sogar das schwarze Versbrechen, den Tod des Constantius bewirkt zu haben, 6) auf sich geladen hätte, und bemerken zum Schlusse nur noch, um auch gegen Gregorius als Schmähredner nicht ungerecht zu werden, daß derselbe seine Leser kräftig ermahnt, nicht Gewalt, sondern milde Geduld als die wahrhaft christliche Wasse gegen die Tyrannen zu gebrauchen, von Christo Sanstmuth zu lernen, nicht selbst Rache zu nehmen, sondern Gott die Vergeltung zu überlassen, und dem

<sup>1) 3.</sup> B. bie Fabel, baß eine reine Bestalin an ihrem Gürtel bas mit bem Bilb ber großen Göttermutter belabene Schiff, welches vorher keine phpsische Gewalt in Bewegung setzen konnte, fortgezogen habe. Julian. Orat. in Matrom Door. p. 159 ff.

Sozom. V. 2. Liban. Epitaph. p. 582 . . . μαντέων τε τοῖς ἀρίστοις χρώμενος, αὐτός τε ῶν οὐδαμῶν ἐντῆ τέχνη δεύτερος.

<sup>3)</sup> Orat. IV. 54. 55. 56. p. 101 sog. Dieselben Anecboten ergählt, wahrscheinlich auf bas Zeugniß bes Gregorius bin, Sozomenus h. e. V. 2.

<sup>4)</sup> Gregor. Orat. V. 7. p. 151. Liban. Monod. p. 508. Der lettere [agt: ἀλλ' ἔχων ἀμφ' αὐτὸν τοὺς θεοὺς, ὀλίγην στρατιὰν μέγα δυναμένην.

<sup>5)</sup> Orat. V. 22. p. 175. Dagegen Liban. Epitaph. p. 582. Ammian. Marcell. XXV. 4. Et primum its inviolate castitate enituit, ut post amissam conjugem nibil umquam venereum agitaret.

<sup>6)</sup> Orat. IV. 47. p. 99. Man lese liber biesen Bunct die Erklärung Julians selbst. Epist. XIII. ad Julian. avuncul. p. 382. Belder schwarze heuchler mußte bann Julian bei seiner Trauer über Constantius Tob gewesen sen! Liban. Epitaph. p. 561. So heuchelte boch Julian nicht. Zum Menchelmord war er zu ebel.

Gott, ber fie fo munbervoll aus ber brobenben Gefahr gerettet. burch ein besto eifrigeres driftliches Leben zu banten. 1) Möchte er nur in seinen eigenen Worten bie bulbenbe Nachficht geubt haben, bie er andern für die That empfiehlt. Gewiß nur ber Bartheiische fann bie Reben unseres Gregorius gegen Julian von Partheieifer freifbrechen; ber Unbefangene muß munichen, bag bie gute Sache bes Chriftenthums bon bem für fie begeifterten Rebner beffer, bas heißt mit mehr Ginficht und Liebe und mit weniger Leibenicaft vertheibigt worben feyn mochte. Dann hatte fein Wort unendlich mehr gewirft. Aber er verbient auch einige Entschulbi= Julians Regierungsweise rief jeben, bem es ums Chriftenthum Ernft war, jum Rampf gegen ihn auf, und wer biefen Rampf magen wollte, mußte fraftig und ftreng auftreten, um auch in Bufunft bie fubne Sand, welche bie Rirche Chrifti wieber antaften wollte, abzuschrecken. Gregorius fab im Chriftenthum bas bochfte Beil, bas theuerste Pallabium bet Menschheit; wie leicht konnte fein Born aufflammen gegen einen Mann, ber bieß theuerste Gut vertilgen wollte. Ferner; ba Gregorius schrieb, war fast noch die gange driftliche Belt bom Schreden ber Regierung Julians erfullt; eben erft mar biefe Ericheinung wie ein unbeilichwangeres Meteor am driftlichen Simmel borübergegangen, und fo fpricht fich auch in biefen Reben bie aufgeregte Stimmung bes frischen Saffes aus, ber ben größten Theil ber Chriften befeelte. In jener Beit bes großen auf Leben und Tob gebenben Rampfes zwischen Beibenthum und Chriftenthum war eine gerechte Burbigung bes Mannes, ber an ber Spite ber beibnischen Bartbei bem Chriftenthum Untergang brobte, nicht möglich, ober erfor= berte übermenschliche Umficht und Mägigung. Mit geringerer Leidenschaft hatte Gregorius freilich mehr ber inneren Kraft ber abttlichen Sache vertraut; er hatte bie gereizten Gemuther nicht noch mehr aufgeregt; er ware nicht fo leichtgläubig gegen Julian und für bie Chriften gewesen; er hatte nicht ben beftig abfprechenden Zon angeftimmt, womit bie merkwürdige Erscheinung Rulians fo häufig als etwas burchaus Richtswürdiges verworfen wurde. Aber wer halt immer bas Maas, auch im gerechten Borne?

d. Berfönliche Berhaltniffe bes Gregorius und feiner Familie gu Julian.

Julian hatte bekanntlich fast alle Menschen, welche feinen berhaßten Borfahren als rathgebenbe ober bienenbe Lieblinge

<sup>1)</sup> Orat. V. 37. p. 172 ff.

umgaben, bom Sofe entfernt, und einige mit ungerechter Barte behandelt. 1) Der Bruder unseres Gregorius aber hatte fich als Leibarzt bes Conftantius burch feine Kunft und fein Betragen folches Ansehen erworben, daß sich Julian übermand, ihn am hofe zu behalten. Ja ber philosophische Raifer entschloß fich fogar, nachbem er bie und ba in feinem Betchrungseifer glüdlich gewesen war, auch einen Berfuch mit Cafarius anzustellen, und ließ fich mit ibm in ein Religionsgesprach ein. Leiber halt es Gregorius für überflüssig, ben Gang und Inhalt biefer Unterhaltung mitautheilen, und bemerkt nur, daß fein Bruber, mit eben fo viel Glaubenstraft, als philosophischer Gewandtheit feine Ueberzeugung gegen ben Raifer vertheibigt und bor einer großen Berfammlung mit Restigfeit erklärt habe: "er seb ein Christ und wolle es immer bleiben." Der Raifer hatte bie Gebuld, ihn bennoch in feiner Umgebung zu behalten. Nur prefte ihm bie Stanbhaftigfeit feines Leibarates und ber Gebante an ben noch größeren driftlichen Gifer von beffen Bruber Gregorius ben später berühmt geworbenen Ausruf aus: "D gludlicher Bater, o ungludliche Sohne!" Bohl war ber Bater gludlich ju preisen, ber folde Sohne erzogen hatte, aber bie Sohne nicht minber, bie feine äußere Macht in ihrer Ueberzeugung erschüttern Fonnte. 2)

Gregorius, damals bei den Aeltern lebend, war wegen der bebenklichen Stellung seines Bruders am kaiserlichen Hofe nicht wenig besorgt. Er konnte nicht wissen, wie stark die Glaubenstreue seines Bruders sehn würde, aber er konnte überzeugt sehn, daß Julian alles aufbieten würde, dieselbe zu besiegen. In dieser Berlegenheit, da er wahrscheinlich keine Nachrichten von seinem Bruder hatte, und zweiselhafte Gerüchte über denselben umherschleichen mochten, schrieb er ihm einen Brief, dest um deinetzlicher Inhalt hier stehen mag: "Wir sind recht sehr um deinetwillen erröthet und mit Trauer erfüllt worden. Alle Christen, Freunde und Fremde sprechen von dir. Bald, sagen sie, kämpse der Sohn eines Bischofs, bald strebe er nach äußerer Macht und Ehre, bald seh er vom Geld überwunden. Wie können denn die Bischöfe andere zur Standhaftigkeit im Christenthum ermuntern, wenn sie nicht einmal mit Zuversicht auf ihre eigene Familie bin-

<sup>1)</sup> Beispiele bavon erzählt Ammianus Marcell. XXII. 3. Bon ber Hinrichtung eines solchen Hosbeienten, bes Comes largitionum Ursulus, sagt unter andern bieser Schriststeller: Ursuli vero necem ipsa mihi videtur flesse Justitia, Imperatorem arguens ut ingratum.

<sup>2)</sup> Man sehe fiber bieses alles Gregor. Orat. VII. 11. 12. 13. p. 205-207.

<sup>3)</sup> Epist. 17. p. 779.

bliden können? . . . Wie soll ich unseren ohnehin lebensmüben Bater aufrichten? Unsere Mutter aber würde ganz untröftlich sehn, wenn sie das von die hörte, was wir ihr disher noch künstlich verborgen haben. Deswegen fasse aus Rücksicht für dich selbst und für und einen heilsameren Entschluß. Wir haben ja, wenigstens für einen genügsamen Menschen, Bermögen genug, um anständig leben zu können. Berkässest du aber deine jezige Lage nicht, so bleibt dir nur die traurige Wahl, entweder als ächter Christ auf die niedrigste Stuse heradgestoßen zu werden — oder deine ehrzgeizgen Plane zu verfolgen, dann aber in wichtigeren Dingen Schaden zu leiden und dich, wo nicht dem Feuer, doch dem Rauche auszusesen."

Balb barauf faßte Cafarius ben Entschluß, in die Mitte feiner Familie jurudzukehren, und führte benfelben auch, als

Julian feinen Felbzug gegen bie Perfer antrat, aus. 1)

Gregorius suchte unter Julians Regierung auch durch eindringliche Ermahnungen bei ausgezeichneten Männern der Sache des Christenthums zu nüten. So schrieb er unter andern an einen ihm befreundeten angesehenen Beamten Candianus, der, nicht dem Zeitphantom huldigend, sondern aus redlicher Treue die heidnische Religion, als den Glauben seiner Bäter, bekannte, einen fast schmeichelnden Brief, der mit den Worten endigt: "für alle deine Freundschaft wünsche ich dir keine Vermehrung deiner Macht und beines Ruhmes, sondern nur das Eine Größeste, daß du einst uns und Gott angehören, daß du auf der Seite der Verfolgten und nicht der Verfolger stehen mögest; denn jenes vergeht mit der Zeit, dieses aber gewährt unsterbliches Heil."

Merkwürdig ist auch das muthvolle Betragen des Baters Gregorius während der Julianischen Bedrückungen, wovon uns folgende Züge ausbewahrt sind. Julian, dem viel daran gelegen sehn mußte, manche christliche Kirche in einen Göttertempel zu verwandeln, machte damit auch einen Bersuch zu Nazianz. Der kaiserliche Besehlshaber in Cappadocien kam mit einer Schaar Bogenschützen in die Stadt, und verlangte, daß ihm die Kirche übergeben würde. Deine Begleitung deutete auf einen Gewaltstreich. Der Bischof aber, der wohl auf den Sifer des ihm ergebenen christlichen Bolkes zählen durfte, widersetze sich muthig;

<sup>1)</sup> Gregor. Orat. VII. 13. p. 207.

<sup>2)</sup> Epist. 181. p. 891 seq.

<sup>3)</sup> Σημεῖον, οἶ τε τοξόται, καὶ ὁ τούτων στρατηγὸς, οῧς ἐπῆγεν ἐκεῖνος, τοῖς ἱεροῖς οἴκοις ἡμῶν, ὡς ἢ παραληψόμενος, ἢ κάταστρεψόμενος.

und ber Bräfect fand es gerathen, sich zurudzuziehen, froh, ohne Schaben babon zu kommen. 1)

Bebeutenber ift folgenber Fall. 2) Durch eine fturmische Bolkswahl wurde im 3. 362 in ber Hauptstadt Cappabociens ein faiserlicher Beamter Eusebius zum Bischof ernannt. Die versammelten Bischöfe ber Proving wurden wider ihren Willen genöthigt, ihn zu bestätigen und zu weihen, erklärten aber nochher bie gange Sandlung für ungültig. Auch Julian widersette fich ber Bahl, weil er an Gufebius einen guten Staatsbiener ungern verlor. Der alte Gregorius, obgleich einem kleinen und unbebeutenben Bisthum vorstehend, unternahm es, die Wohl bes Bolls gegen die Einwendungen ber Bischöfe 3) und ben Unwillen bes Raifers zu verfechten. Als ber taiferliche Statthalter bie Bischöfe, welche ben Gusebius geweiht hatten, schriftlich ju fich berief, um bie Sache nach bem Bunfche bes Raifers ju fcblichten, erwiederte ibm ber Bischof Gregorius folgendes: "Erlauchtester 4) Statthalter, wir haben in allem, was wir thun, nur einen Richter und Ronig, und biefer wird jest angefochten. Er wird auch diese Bischofsweihe untersuchen, die wir auf eine gesetliche und ihm wohlgefällige Weise vorgenommen haben. Es wird euch, wenn ihr uns in irgend einer anderen Sache Gewalt anthun wollt, gar nicht schwer fallen, aber bas wird uns kein Menich verwehren können, die Ordnung und Gerechtigfeit unferes Berfahrens zu vertheibigen; wenn ihr bas nicht etwa auch burch ein Gefet verbietet; mahrend es euch boch nicht einmal gutommt, euch auf irgend eine Art um unfere Sachen zu bekummern." Der Statthalter wurde burch bie mannliche Rebe bes Bifchofs

<sup>1)</sup> Grogor. Orat. XVIII. 22. p. 353. Gregor rühmt es bei biefer Gelegenheit von seinem Bater, daß er nicht allein durch Wort und That zur Standhaftigseit in jener schlimmen Zeit ermuntert, sondern auch die Rächte durch für das Gemeinwohl der Kirche gebetet habe, die zur Zerrüttung seiner Gesundheit.

<sup>2)</sup> Gregor. Orat. XVIII. 34. p. 355.

<sup>3)</sup> Unser Gregorius urtheilt über ben Fall so: die Weibe war zwar erzwungen, also ber Form nach sehlerhaft, allein die Wahl war boch aus bem frommem Sinn des Bolks hervorgegangen, und in der That auf einen witrdigen Mann gefallen. War sie indeß gegen die Ueberzeugung der Bischse, so mußten sie im entscheidebenden Moment selbst widersprechen und den außersten Widerhand leisten, und nicht nachber dagegen arbeiten und in so gesahrvoller Zeit die kirchtichen Unruhen vermehren. Berlangen sie sin sich Rachsicht, daß sie dem Drang der Umstände gewichen sind, so muß noch viel mehr dem Eusediss Berzeihung zu Theil werden, der ja auch auf den Bischschlicht genöthigt wurde. Orat. XVIII. 33. p. 354.

<sup>4) 3</sup>Ω κράτιστε ήγεμών, wie Felir und Festus Actor. XXII. 26. XXIV. 3. XXVI. 25. und wie ber Theophilus, bem Lucas seine Schriften zueignet. Luc. I. 3.

überwunden, der Kaiser gab nach, und die Bürgerschaft von Casarca sah sich nicht blos von der Gefahr, die der kaiserliche Unwille drohte, befreit, sondern auch ihre Wünsche erfüllt.

### 7. Gregorius abermals als Friedensstifter.

Wir berweilen noch etwas in Cafarea, wo wir unfern Gregorius wieber bas Geschäft eines Bermittlers übernehmen feben. Gein Bufenfreund Bafilius mar ebenfalls aus bem einfamen Leben im Bontus in feine Baterftabt gurudgefehrt und bon bem neugemählten Bifchof Gusebius, eben fo wie früher Gregorius, wiber feinen Willen gum Bresbyter geweiht worden. (Bermuthlich im 3. 363 ober 364.) Diefer Bifchof, ber bermoge feiner bisberigen Laufbahn in theologischen Studien nicht fehr bewanbert febn tonnte, munichte einen grundlich gebilbeten, jum Streit gerüfteten Bresbyter neben fich ju haben, und als einen folden Mann hatte fich Bafilius ichon burch mehrere Schriften ausgewiefen. Db ber neugemählte Bresbuter ben Bifchof feine Ueberlegenheit im Denken und Reben bisweilen fühlen ließ, ober was fonft zwischen fie tam: furz ihr gutes Bernehmen mabrte nicht lange, und Eufebius ging in feiner Leibenschaft fo weit, 1) bemfelben Manne bas Bresbyteramt, bas er ihm eben gewaltsam aufgebrungen hatte, eben fo gewaltsam wieber zu nehmen. Gin bebenklicher Schritt, benn bie mächtige und, wenn es galt, ftreitbare Barthei ber Monche mar bem Beforberer bes Monchslebens Bafilius mit ganger Seele zugethan. Gine innere Spaltung in ber Gemeinbe mare faft unvermeidlich gemefen, hatte nicht Bafilius mit eblem Ginn eine freiwillige Berbannung in ben Bontus bem leicht möglichen Triumph über feinen Bifchof, welcher auch bermoge feiner Babl nicht fo gang fest ftanb, borgezogen. Gregorius begleitete ben Freund in die Ginsamteit, 2) scheint aber bald wieber

<sup>1)</sup> Gregorius spricht librigens mit vielem Lobe von Eusebius und schildert ibn als einen frommen und besonders als einen (während der Berfolgung des Balens) sehr standhaften und muthvollen Mann. Ubeber die Beranlassung zur Mishelligkeit zwischen Eusebius und Bastlius geht er hinneg; doch wirft er die Schuld dabei auf Eusedius, und sagt, es seh ihm hier etwas Menschliches begegnet: ἄπτεται γὰρ οὐ τῶν πολλῶν μόνον, αλλὰ καὶ τῶν ἀρίστων ὁ Μῶμος. Orat. XLIII. 28. p. 792 sf.

<sup>2)</sup> Orat, XLIII. 29. p. 793. Gregor selbst hatte seinem Freunde zu biesem Schritt, sich in die Einsamkeit zurlickzuziehen, bringend gerathen und war ihm dann auch gesolgt: καὶ ἄμα συμβούλοις ἡμῖν περί τούτου χρησάμενος καὶ παραινέταις γνησίοις, φυγάς ἐνθένδε σὰν ἡμῖν

jur Unterstützung seines alten Baters nach Nazianz zurückgekehrt zu sehn. 1)

Bon Nazianz aus konnte Gregorius wirksamer für die Ausföhnung seines Freundes Bafilius mit bem erbitterten Bischof von Cafarea thatig febn, und es bot fich balb in ungunftigen Beitumftanben eine schickliche Gelegenheit bagu bar. In biefem Beitpunct hatte nämlich (im 3. 364), ben Orthobogen Gefahr brobend, nach Jovians furger Regierung ber bem Arianismus gunftige Balens ben Raiferthron bestiegen; und in ben miglichen Berhältnissen, worin orthodore Bischöfe und Gemeinden burch bie neue Regierung verfest murben, mußte bem Gufebius ein tüchtiger Mittampfer willtommen febn. Ginen folden hatte er in Bafilius felbft bon fich geftogen. Jest wendete er fich an unfern Gregorius mit bem Bunfche, bag er nach Cafarea tommen und ihren Berathungen beiwohnen möchte. 2) Diefer antwortete bem Bifchof achtungsvoll, aber auch in hohem Grabe freimuthig, 3) bag er fich zwar durch biefe Ginladung fehr geehrt fühle, beffen unge= achtet aber die frühere und jegige Sandlungsweise bes Eusebius gegen ben Bafilius für ungerecht halte. "Indem du mich ehrft,

πρός τον Πόντον μεταχωρεί, και τοις έκεισε φροντιστηρίοις έπιστατεί. Gelegentlich: bas Wort φροντιστήριον wird, wie befannt, von Ariftophanes Nub. B. 94.

αις eine schraite Weise von dem Hauseger, deren Erklärungen Ved vol. II. p. 74 sqq. zusammengestellt hat. Hesychius: φροντιστήφιον διατοιβή και διατριβή και δια

<sup>1)</sup> Es ist möglich, boch, mir wenigstens, nicht wahrscheinlich, baß auch bier in seiner Baterstadt Gregorius als Friedensstifter auftrat, benn jene oben berührten Mishelligkeiten seines Baters mit ben Mönchen, weil derzelbe das Glaubensdekenntniß von Rinnin unterzeichnet hatte, könnten etwa dis jetz fortgedauert haben. Es ist indes, damit die Erzählung nich zu sieh zerstiedelt werde, das etwa hierher gehörige frither schon bei der Darstellung dieser Zwistigkeit berührt worden. S. oben pag. 41 st.

<sup>2)</sup> Darauf beuten bie Worte bes Gregorius (opist. 20. p. 783.) bestümmt hin: εγώ χαίρω ύπὸ σοῦ τιμώμενος — και καλούμενος επίτε συλλόγους και συνόδους πνευματικούς.

<sup>3)</sup> Epist. 20. p. 783.

fagt er unter andern, jenen aber verachteft, tommft bu mir bor, wie ein Mann, ber einer und berselben Berson mit ber einen Sand ben Ropf streichelt, mit ber anbern einen Badenftreich versett - ober ber einem Saufe bie Fundamente untergrabt, und jugleich bie Banbe beffelben ausmahlt und bie Augenfeite verziert. Wenn ich also etwas über bich vermag, so wirft bu (bas thun) bich mit Bafilius verföhnen; und ich halte es für billig, bag bu mir bierin nachgiebft. Wenn bu jenen mit Achtung behandelft, fo wirft bu bas Gleiche von ihm erfahren." Diefes Schreiben, in welchem freilich bie unterwürfige Achtung gegen ben Metropolitanbischof burch bie Liebe jum Freunde übermogen wird, brachte bei Eusebius teineswegs eine gunftige Wirkung Er fab barin bie übermuthige Wibersetlichkeit eines jungen Presbyter und äußerte bieß felbst gegen Gregorius. Diefer erklarte bem Bifchof, 1) bag er nicht auf eine fcmabenbe, fonbern auf eine geiftliche und philosophische Weise 2) gegen ihn gesprochen ju haben glaube; die höhere Stellung bes Bifchofs bebe bas Recht nicht auf, offen und freimuthig gegen ihn ju fenn; im Gegentheil, es feb eines ebelgefinnten Mannes murbiger, bie freie Rebe bes Freundes, als bie Schmeichelei bes Feindes mit Wohlgefallen zu hören. Er moge alfo nur wieder eine milbere Gefinnung annehmen.

Dieser Brief und besonders die allgemeine Noth, worin sich die orthodoge Kirche unter Balens befand, scheint den Bischof mehr befänstigt oder wenigstens umgestimmt zu haben. Dieß geht aus einem etwas späteren Schreiben Gregors an ihn herbor, welches mit den Worten schließt: "Bohlan, so will ich denn, wenn es dir gefällt, kommen und mit euch beten, mit euch kämpfen, mit euch dienen, und euch durch meinen Zurus, wie den Kämpfer in den Spielen die ermunternden Knaben, zum Streit stärken."3) Noch deutlicher äußert sich Gregorius über die veränderte Gesinnung des Eusebius in einem Briese an Basilius, 4) worin er dem Freunde ankündigt, daß er bald einen versöhnenden Brief von seinem wieder freundlich gesinnten Bischof erhalten würde, zugleich aber auch ihn ermahnt, dem Bischof

<sup>1)</sup> Epist. 169. p. 877.

<sup>2)</sup> Oux beolorixos, àllà nveuparixos re nat gilosocos. Das lettere foll wohl bezeichnen: wie es einem christlichen Philosophen ober Asceten erlaubt ist und zukommt.

<sup>3)</sup> Epist. 170. p. 878. Die letten Borte find im Original voll treffender Beziehungen: και ύπηρετησόμενοι, και ώς άθλητην ἄριστον κελευσται παϊδες, ταϊς ὑποφωνήσεσιν ὑπαλείψοντες.

<sup>4)</sup> Epist. 19. p. 782.

zuvorzukommen und bessen Nachgiebigkeit durch eigene Großmuth zu übertreffen. Er schlägt bestwegen dem Basilius vor, daß sie sich zusammen nach Cäsarea begeben und mit vereinter Kraft den von allen Seiten her eindringenden Irrlehren entgegen kämpfen wollten. Wirklich kehrte auch Basilius im Jahr 365 nach Cäsarea zuruck.

Bon jest an ftand Bafilius mit seinem Bischof im freundlichften Bernehmen. Er war fein Rathgeber, feine Stüte, feine recte Sand, in manchen Beziehungen felbft fein Lehrer; er biente ibm in allen Berhaltniffen, aber inbem er fich ihm unentbehrlich machte, beherrichte er ihn auch, und burch ben Bifchof jugleich bie Gemeinde. Gregorius felbst giebt nicht undeutlich ju verfteben, bag in biefen letteren Sahren (bon 365-370) Eufebius nur bem Namen nach, in ber That aber Bafilius Bifchof getvesen seb. 1) So konnte ihr Berhältniß am besten besteben. benn Gufebius, noch etwas weltlich gefinnt und für ein Rirchenamt nicht eigentlich theologisch gebilbet, bedurfte eine tüchtige geiftliche Stute, Bafilius aber war ber firchlichen Oberaufficht nicht nur am würdigften, sonbern er war auch, wie wir in ber Folge feben werben, bem Berrichen gar nicht abgeneigt. Er zeichnete fich als Bresbyter bei einer Hungersnoth, wobei er burch Wort und That ein Borbild für alle Wohlhabenden und ein Seegen ber Armen wurde, 2) noch mehr aber (wenigstens wurde bas bon ben meiften als bas Wichtigere angeseben) burch feinen ftanbhaften Rampf für bas Nicanifche Bekenntnig mabrenb ber arianischen Regierung bes Balens so febr aus, baf es bei Erledigung bes Bischofsstubls von Cafarea febr naturlich mar. ibn porguglich zu berüdfichtigen.

<sup>1)</sup> Man lese Gregors treffende Schilberung Orat. XLIII. 33. p. 796., wo er unter andern von Basilins sagt: "Er hatte die Macht in der Kirche, wenn er auch nur den zweiten Rang einnahm; indem er Wohlwollen mitbrachte, empfing er basilir Ansehen und Gewalt. Es war eine bewundernswürzige liebereinstimmung und Berssechtung der Birtsamteit (πλοχή τοῦ σόνασθαι). Der Eine sührte das Bolf, der Andere den Führer, und war gewissermaßen ein Löwenwärter (λεοντοχόμος), indem er durch Kunst den Sinn des herrschenden milberte; denn das bedurste dieser, indem er, erst vor Kurzem auf den Bischosstulle erhoben, noch etwas Weltlust athmete."

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 34. p. 797 ff. u. 63. p. 817.

8. Wahl bes Basilius zum Bischof von Casarea und Berhalten bes älteren und jüngeren Gregorius bei bieser Gelegenheit.

Diese Erledigung des Bisthums von Casarea ergab sich durch den im J. 370 erfolgten Tob des Bischofs Eusedius. Basilius durfte an eine Erhebung zum Primat denken, denn wenn er auch noch nicht sehr in Jahren vorgerückt war (er zählte damals 41 J.), so war er es doch vorzüglich, der in Gemeinschaft mit Gregorius das Eindringen des Arianismus in ihr Vaterland, wo nicht verhindert, doch sehr erschwert hatte, und der sich unter der ganzen Geistlickeit durch Kenntnisse und frommen Eiser auszeichnete. Indessen gerade diese hervorstechenden Eigenschaften des Basilius erweckten auch wieder Neid, seine bisherige Macht war schon manchen ein Dorn im Auge gewesen, und als es zur Wahl kam, fand er heftige Gegner. Dassilius drang dennoch durch, indem vorzüglich der Vater und Sohn Gregorius für ihn wirkten, jedoch auf characteristisch verschiedene Weise, wie wir sogleich sehen werden.

Als Eusebius gestorben war, schrieb Basilius bem Gregorius einen Brief. 2) worin er bas lebhafteste Berlangen ausspricht. feinen Freund zu feben, und fodann fortfährt: "Bei bem Tobe bes feeligen Bijchofs Gusebius bat mich eine nicht geringe Furcht befallen, es möchten bie, welche früher icon ber Metropolitan= firche auflauerten, um fie mit fegerischem Unfraut zu erfüllen, ben Augenblick benuten, und die mit vieler Mühe in die Seelen ber Menschen gestreuten Reime ber Frommigkeit burch ihre schlechten Lehren wieder ausrotten und Uneinigkeit faen, was fie auch in vielen Kirchen wirklich gethan haben. Da nun auch Briefe von ber Geiftlichkeit an mich ergangen finb, ich möchte boch in biefem Beitpunct nicht unthätig febn, fo erinnerte ich mich, ba ich im Geifte umberblidte, an beine Liebe, an beinen achten Glauben und an ben Gifer, ben bu immer hattest für bie Rirche Gottes; bestwegen habe ich meinen lieben Mitbiakonen Guftathius zu bir gefandt, um bich, einen fo wurdigen Mann, ju ermahnen, an ben Rämpfen für die Rirchen in Person Theil zu nehmen und mein Alter burch beine Gegenwart zu erfreuen, biefer trefflichen Rirche ihre berühmte Frömmigkeit rein erhalten und mit mir berfelben einen Sirten geben zu helfen nach bem Willen bes Berrn,

<sup>1)</sup> Greg. Orat. XVIII. 35. p. 356.

<sup>2)</sup> Er fteht zwischen ben Briefen Gregors. pag. 836.

ber fähig wäre, sein Volk wohl zu leiten. Ich habe einen Mann im Auge, ben bu auch wohl kennest; wenn es uns gelingt, biesen zu erhalten, so werden wir gewiß gutes Muthes vor Gott sehn bürfen und dem Bolk eine große Wohlthat erzeigen."

Es ift nicht unwahrscheinlich, bag Bafilius bei ben letten Worten ben Gregorius felbft im Sinne hatte, und es ihm nur berftoblen andeuten wollte, bamit er befto gewiffer nach Cafarea Wie bem auch feb, Gregorius tam nicht. Wir muffen vielmehr aus einem Briefe bes Gregorius foliegen, bag Bafilius, als er seinen Freund zögern fab, wiederholt an ihn schrieb, und, um ihn ohne Widerrede jur Reife ju bewegen, ihm borftellte, er befinde fich tödtlich frant und bege ben fehnlichften Bunfch, ihn noch einmal zu feben. Tief betrübt ruftete fich nun Gregorius jur Reise; seine lebendige Phantafie zeigte ihm icon bas Bild bes fterbenben Freundes, und troftete ibn jugleich burch Erfinbung bon Grabichriften jur Ehre bes Berftorbenen. Wie mußte er erftaunen, als er balb barauf erfuhr, bag Bafilius feineswegs fo frank barnieberliege! Aller Freundschaft ungedchtet fubr boch wie ein Blit ber Berbacht burch Gregors Seele, bag ihn Bafilius unter falschem Borwand nach Cafarea habe loden wollen, damit auch burch ben Gifer bes Freundes feine Bahl jum Bifchof unterftut werbe. Er gab also ben Entschluß zur Reise wieber auf und fcbrieb bem Freunde einen Brief 1) voll ftrenger Borwurfe, worin er ihn geradezu ber Unredlichkeit und Unklugheit bezüchtigt und ihm bemerklich macht, bag er, Gregorius, jur Bischofswahl nicht einmal rechtmäßig hatte mitwirken konnen. Etwas leibenschaftlich fceint biefer Brief abgefaßt, benn es ift taum glaublich, bag Bafilius eine Rrankheit vollkommen fingirt haben follte; mahrscheinlich aber, bag er feinen ohnebieg fast immer franklichen Buftand übertrieben barftellte. Db wirklich aus ehrgeizigen Absichten? — ben Berbacht, welchen felbst ber Freund hegte, hat er allerdings gegen fich.

Gregorius folgte, indem er sich aller Einmischung in die Bischofswahl enthielt, dem Gesetz ber kirchlichen Ordnung, des Anstandes und der Klugheit. Er ertheilte selbst dem Basilius den Rath, sich im entscheidenden Augenblick aus der tumultuarisch bewegten Hauptstadt zu entfernen. Indessen wirkte er doch mittelbar für den Basilius durch die beredten Briefe, die er im Namen seines Baters an den Klerus und das Bolk von Casarea schrieb. Dieser, der ältere Gregorius nämlich, war als Bischof der Provinz

<sup>1)</sup> Epist. 21. p. 784. womit zu vergleichen Orat. XLIII. 39. p. 800.

<sup>2)</sup> Greg. epist. 22 u. 23. p. 785 u. 786.

rechtmäßig zur Theilnahme an ber Wahl bes Metropolitanen aufgeforbert, fühlte fich aber, burch Rrantheit und Alter niebergebeugt, ju fcwach, am Orte ber Bahl felbft ju erscheinen. Da er fich indeg für Bafilius in hohem Grade intereffirte, fo ließ er burch seinen Sohn seine Stimme in zwei öffentlichen Sendschreiben abgeben. In bem einen 1) an bie Einwohner von Cafarea fagt er: "Wenn ich auch, von Krankheit überwunden, nicht zur Wahl kommen kann, so will ich boch so viel bazu beitragen, als in ber Entfernung möglich ift. Wohl bin ich überzeugt, daß auch andere würdig find, Euch, einer fo bebeutenden und bon Alters ber fo trefflich beforgten Bemeinde, vorzusteben; aber Einen muß ich allen vorziehen, ben von euch felbft fo bochgeehrten, gottgeliebten, unfern Sohn, ben Bresbyter Bafilius, einen Mann, ich rufe Gott jum Zeugen an, von reinem Leben und reiner Lebre, ber entweber allein von allen, ober boch gang vorzüglich im Stande ift, beibes gegen die jetigen Zeitverhältniffe und gegen bie um fich greifenben Irrlehren fampfenb festzusteben. Das fdreibe ich ben Geiftlichen und ben Monchen und benen, bie in höheren Burben und im Rathe find, fo wie bem gangen Bolfe." In bem anberen, 2) an bie mablenben Bischöfe gerichteten, Schreiben ahnlichen Inhalts bemertte er noch, bag er auf ihr bringenbes Bitten wohl felbst nach Cafarea kommen wurde, befonbers wenn er hoffen burfe, bak auch ihre Babl auf ben Bafilius Wirklich erfuhr er balb barauf, bag jur gefesmäßigen Bifchofsweihe bie perfonliche Gegenwart nur noch eines Bifchofs erforberlich feb, und nun raffte fich ber alte Mann bon feinem Arantenlager auf und ließ fich, feinem halb erftorbenen Körper jum Trot, nach Cafarea fahren. 3) Er beforberte baburch bie Erhebung bes Bafilius jum Bisthum ungemein; und fehrte fobann, bon ben Ginwirfungen ber Reise und bon ber Freude über feine gelungene Absicht geftartt, nach Razianz gurud; als er abreifte, hatte man ihn wie eine Leiche auf ben Wagen beben muffen, als er wiebertam, faß er aufrecht, mit heiterem Auge, voll erneuter Jugendfraft. Es ift indeg nicht zu leugnen, bag fich bei ber ganzen Sache ber Sohn ordnungemäßiger und klüger benahm, als ber etwas zu rasche und zudringlich eifrige Bater.

Schon während ber Wahl bes Basilius selbst hatte sich ein gewisses Mistrauen zwischen die bisher so innigen Freunde einz geschlichen. Basilius konnte glauben, sein Freund habe nicht

<sup>1)</sup> Epist. 22. al. 18. p. 785.

<sup>2)</sup> Epist. 23. al. 19. p. 786.

<sup>3)</sup> Greg. Orat. XVIII. 36. p. 357. Orat. XLIII. 37. p. 799.

alles das jur Beförderung feiner Erhebung gethan, mas bie Bflicht ber Jugendfreundschaft zu erforbern ichien, und Gregorius argwöhnte, von Bafilius unredlich behandelt worden zu febn. Nachbem Basilius gewählt mar, schrieb ihm Gregorius einen Gludwunfdungebrief, 1) zwar freunbichaftlich, boch etwas fühl gegen anbere Briefe. Er melbet barin bem neuerwählten Bischof, baß er ihn nicht fogleich befuchen wurbe, bamit er fich nicht gu ihm hinzubrängen scheine und Neib errege - fie batten ja beibe schon Reiber und Feinde genug — und bamit man nicht glaube, Bafilius wolle nun fogleich alle feine Freunde und Anhanger um fich versammeln. 2) Doch als Gregorius balb nachher vernahm, Bafilius feb icon in migliche Berhältniffe und Streitigkeiten (wahrscheinlich mit ber weltlichen, im Sinne bes arianischen Raisers handelnben, Obrigkeit 3) gekommen, schrieb er ihm wieber mit alter Gerglichkeit, und versprach, ihn balb zu besuchen, und ihm entweber Rath und Troft zu geben, ober wenigstens theilnehmender Beuge feines muthvollen Rampfes und feiner Gebuld zu feyn. 4)

Indes war damit das gute Berhältnis zwischen ihnen noch nicht vollsommen wiederhergestellt, vielmehr ergab sich jest erst eine Beranlassung zu noch unangenehmerer Störung desselben. Die Prodinz Cappadocien hatte bisher sowohl in bürgerlicher als lirchlicher Beziehung ein Ganzes gebildet; der erste Beamte war der gewöhnlich in Cäsarea besindliche kaiserliche Statthalter; der erste Geistliche der Bischof von Cäsarea. Um diese Zeit wurde Cappadocien vom Kaiser Balens in zwei Prodinzen getheilt, deren eine Cäsarea, die andere Thana zur Hauptstadt hatte. 5)

<sup>1)</sup> Epist. 24. al. 25. p. 787.

<sup>2)</sup> Ungefähr ebenjo fpricht fich Gregorins auch Orat, XLIII. 39. p. 801. über biefes Berbaltniß aus.

<sup>3)</sup> Diejenigen, mit welchen Basilius zu thun hatte, werden als of κοαιουντες bezeichnet. Bielleicht ist auch darunter ganz im Allgemeinen die herrschende arianische Parthei zu verstehen, Gregor sagt: πυνθάνομαί σε — πράγματα έχειν ἀπό τινος σοφιστικής των κρατούντων και συνήθους περιεργίας και θαυμασιόν οὐδέν οὐδέν γὰρ ἡγνόουν τὸν. φθόνον κ. τ. λ.

<sup>4)</sup> Epist. 25. al. 26. p. 788.

<sup>5)</sup> Cappadocien hatte bisher eine Provinz gebildet, die wieder nach einer alten, schon von den cappadocischen Königen herrührenden, Eintheilung in sechs Strategieen zerfiel. Balens theilte aus finanziellen Gründen ums Jahr 371 das Land in zwei Provinzen, Cappadocia prima et socunda, und von den Strategieen ift seitdem nicht mehr die Rede. Die Saudifladt des ersten Cappadociens blieb Cäsarea, die dauptstadt des zweiten wurde Thana (so berühmt als Geburtsort des Thaumaturgen Apollonius), die größte cappadocische Stadt nach Cäsarea. Das alte Cäsarea (einst unter dem Ramen Mazata bedeutend als Sit der cappadocischen Könige, jeht noch unter dem Ramen Raiserie die ansehnlichste

Der Bischof von Thana, Anthimus, ein weltlichgesinnter, herrschlüchtiger Mann, machte nun Ansprüche auf die nämliche geistliche Bürde, wie sie der von Casarea hatte, und erklärte sich für den rechtmäßigen Metropoliten des zweiten Cappadociens; Basilius dagegen wollte von seinen alten Rechten nichts aufgeben, und behauptete, die bürgerliche Theilung könne auf kirchliche Berbältnisse nicht angewendet werden. 1) Während der traurigen Streitigkeiten über diesen Punct, 2) die selbst bisweilen in Gewalt-

Stabt bes Lanbes) mußte natürlich entschieben barunter leiben, baß es aufbörte, Hauptstabt ber gangen Proving zu senn. Deßhalb wendeten sich auch die Sinwohner, wiewohl ohne Erfolg, durch ihren Bischof Bastlius an die Regierung, nm biese Trennung zu verbindern. Basil. M. Epist. 74. 75. 76. p. 168 soqq. Was die kirchlick Abtheilung betrifft, so konnte sich Euglius um so bestimmter auf die bisherige Kirchenversassung Cappadociens berusen, um im kirchlichen Bestig der ganzen Proving zu bleiben, als es keineswegs nothwendig war, daß jede politische Metropole auch eine kirchliche sehn mußte.

<sup>1)</sup> Greg. Orat. XLIII. 58. p. 813.

<sup>2)</sup> Man könnte vermuthen, daß bei biesen Streitigkeiten zwischen Anthimus und Basilius auch ber Arianismus und Katholicismus mit im Spiele gewesen seben. Allein es fragt fich vorerft, ob Anthimus ein Arianer war? Und sonderbarer Beise wird er von Le Clerc (Bibl. univers. t. XVIII. p. 60.) mit berfelben Zuversicht ein Arianer genannt, mit welcher ihn Baronius als einen Katholischen bezeichnet. (Acta Sanctor. Maj. t. II. p. 394. Qui [Anthimus] licet so Catholicum esse profiteretur, tamen nullius frugi vir erat.) Reiner ber beiben gelehrten Manner aber führt für feine Meinung einen Beweisgrund an. Bir muffen also felbft aus ben Aeuferungen Gregors bas Richtige gu folgern suchen. Betrachten wir in biefer Absicht bie Sauptstelle Grog. Orat. XLIII. 58. p. 813 u. 814., so konnte man auf ben ersten Blick glauben, Le Clerc's Meinung werbe burch biefelbe begunftigt, inbem Gregor ergablt, viele Bifcofe feven befibalb von Bafilius jum Anthimus übergegangen, weil sie mit jenem in ihren Ueberzengungen (τφ της πίσιεως λόγφ) nicht ibereinstimmten; und Anthimus selbst habe einst, als er bem Basilius gewisse Einklinfte vorenthielt, gesagt: "Man milste Frrgläubigen keine Abgaben entrichten (μή χοηναι δασμοφοφείν χαχοδόξοις)." Allein dabei ift nicht au fiberfeben, a) baß nicht einmal bemerkt ift, warum Anthimus und feine Barthei ben Baftlius für irrgläubig hielten, und ob nicht vielleicht gerabe bestwegen, weil er ihnen nicht (besondere in Beziehung auf das Dogma bom heiligen Geift) volltommen und consequent nicanisch-orthodox schien. Ihrer Spherorthoboxie war Basilius noch nicht orthobox genug. Bergl. Gregor. Naz. Epist. 26. p. 788 u. 789. — b) Gregorius sagt selbst, bas Dogma und die Sorge für bas Seelenheit batten nur jum Borwand gebient, bie wahre Ursache bes Streites von Seiten bes Anthimus fen unersättliche herrichund Sabfucht gewesen. - c) Bare Anthimus bem Bafflius als Arianer gegenüber gestanden, fo würde Gregorius ichwerlich unterlaffen haben, bieß ausbrildlich gu bemerten, ba er nicht leicht etwas in feiner Lebensgefcichte, was fich auf ben arianischen Streit bezieht, ganglich übergebt. - d) Einige Jahre fpater, nachdem bie firchlichen Irrungen beseitigt waren, trat Baftlius wieber in ein gang gutes Berbaltnig mit Anthimus (Basil. M. Epist. 210. p. 316), in welches er mit einem Arianer nicht eingegangen mare. - Dieß alles macht mir bochft mabriceinlich, bag Anthimus nicht Arianer mar.

thätigkeiten und Käubereien von Seiten des Anthimus ausarteten, 1) stiftete Basilius, um seine Metropolitanrechte durch die That zu behaupten und seinen Anhang zu verstärken, mehrere neue Bisthümer in den kleineren Städten Cappadociens, unter andern auch in dem zwischen Nazianz und Thana gelegenen, von dem erkteren Ort 32 Meilen, von dem zweiten nicht ganz so weit entsernten, Städtchen Sasima, das eigentlich zur thaneischen Brodinz gehörte. Dieses neue Bisthum ward jest eigentlich der Stein des Anstockes für die Freundschaft des Basilius und Gregorius.

# 9. Gregorius wird Bischof von Sasima, und dann Gehülfe seines Vaters in Nazianz.

Basilius hatte fünfzig Landbischöfe unter sich; einem der geringsten unter benselben, oder einem unbedeutenderen Presbyter hätte er das neue Bisthum übertragen können; 2) denn die Stelle war von der Art, daß sie nur einem Manne angemessen schien, der sonst gar keine Ansprücke machen konnte. Abgesehen davon, daß das Städtchen ein Zankapfel für die beiden Oberbischöfe von Cappadocien war, hatte es eine höchst unangenehme Lage in einer traurigen, dürren, wasserlosen Gegend. Ueberall athmete man in den unfruchtbaren Umgebungen nur Staub. Es durchtreuzten sich hier drei Landstraßen, ein Umstand, der den Durchzug vieler Fuhrleute und Soldaten, und damit unaushörlichen Lärm und Streit herbeisührte. 3) Bon den Einwohnern des kleinen Städt-

<sup>1)</sup> Grog. opist. 31. al. 22. p. 796., wo es nicht blos metaphorisch genommen werden zu müssen scheint, wenn Gregor den Anthimus als Aρίτος bezeichnet und versichert, daß er nicht Lust habe, noch Wassen tragen und Krieg sihren zu lernen. Er sügt hinzu: "ήμῖν δὲ ἀντὶ πάντων δοῦναι τὴν ἡσυχίαν. τἱ γὰς δεῖ μάχεσθαι περὶ γαλαθηνῶν, καὶ δρινίθων, καὶ τοῦτο άλλοτρίων ὡς δῆτα περὶ ψυχῶν καὶ κανόνων; Ginen bestimmten Fall, wo Anthimus dem Basilius (unter dem Borwand: man brauche Regern teine Abgaden zu entrichten —) seine Einstligte, dies von den taurischen Gebirgen durch die tyaneische Proving nach Casacgebracht wurden, in Beschlag nachm und sich mit räuberischer Gewalt der Maulesel des Basilius bemächtigte, erzählt Gregor Orat. XLIII. 58. p. 814.

<sup>2)</sup> Greg, Carm, de vit. sua. B. 437. Τούτοις (sc. Σασίμοις) μ' ὁ πεντήχοντα χωρεπισχόποις Στενούμενος δέδωχε....

<sup>3)</sup> So schilbern uns Gregor von Raz. selbst Carm. de vita s. B. 439 bis 446. p. 7 u. 8. und Gregorius Presbyter in Vita Gregor. Naz. p. 139. die Lage und Beschaffenheit von Sasima. Der erstere sagt:

Σταθμός τὶς ἔστιν ἐν μέση λεωφώρφ
Τῆς Καππαδοχών, ὁς σχίζει εἰς τρισσὴν ὁδόν.
"Ανυδρος, ἄχλους, οὐ δόλως ἐλεύθερος,
Δεινώς ἀπευχτὸν χαὶ στενὸν χωμύδριον,

chens waren nur wenige eigentlich ansässig, die meisten führten selbst als Fuhrleute und dergleichen ein wanderndes Leben; sie mögen also auch von der Art gewesen sehn, daß von geistlicher Einwirkung auf sie nicht viel zu hoffen war. Und zulet war, wie Gregor zu bemerken nicht unterläßt; 1) an diesem armseligen Ort das Einkommen so dürftig, daß ein Bischof nicht einmal im Stande gewesen wäre, die ihm so sehr wesentlichen Tugenden der Wohlthätigkeit und Gastfreundschaft auszuüben.

An biesen traurigen Ort nun wollte Basilius seinen Freund Gregorius setzen, wiewohl sich berselbe immer gegen die Uebernahme eines geistlichen Amtes gesträubt hatte 3) und auf jeden Fall nach dem allgemeinen Urtheil eines ansehnlicheren Bisthums würdig gewesen wäre. Hatte Basilius dabei die Absicht, seinen Jugendgenossen, der ihn in jenem entscheidenden Augenblic der Bischofswahl nicht ganz nach Wunsch unterstützt hatte, jetzt, nachdem er auf den Gipfel der geistlichen Macht im Vaterlande gelangt war, ein wenig zu demüthigen? Gregorius nahm es wenigstens so auf; er erblicke in der Handlung des Basilius unfreundschaftlichen Stolz und geistlichen Uebermuth, 3) und konnte

Κόνις τὰ πάντα, καὶ ψόφοι, σὺν ἄρμασι, Θρῆνοι, στεναγμοὶ, πράκτορες, στρέβλαι, πέδαι, Λαὸς δ' ὅσοι ξένοι τε καὶ πλανώμενοι. Αῦτη Σασίμων τῶν ἐμῶν ἐκκλησία.

Gregorius Presbyter beschreibt Sasima so: προς δε και το χωρίον, τὰ Σάσιμα λέγω, ἡν αὐτῷ ἀνεπιτήσειον, οἰα ζάλης τε και ἀσιικῶν δορύ-βων πεπληφωμένον λεωφόρου γὰρ βασιλικῆς μέσον κείμενον και τοῦ σημοσίου δρόμου ἔχον τὰ ἐπποστὰσια δονεῖται τοῖς παροῦσι, πολλήν μὲν ἀνίαν φέρον τοῖς ἡσυχίοις, ἀπόλαυσιν δὲ ἢ ἀφέλειαν, οὐδὲ τὴν τυχοῦσαν σχεδον παρεχόμενον. Sasima war von Razianz 24 Meilen ober eine mäßige Tagreise, von Thana 32 Meilen ober eine sehr starte Tagreise entsernt. Itinerar. Antonini p. 144. Itinerar. Hieros. p. 577. Ebenso weit war ungesähr die Entsernung von Casara. Ein europäischer Reisender zu Ansang des 18ten Jahrhunderts, Paul Lucas, glaubt, des an der Stelle des alten Sasima das heutige Ingesu (Insesse), anterthums, liege. S. Mannert George. der Griechen u. Römer. VI. Th. 2tes hest. p. 269 u. 270.

- 1) Carm. de vit. s. 3. 468. p. 8.
- 2) Basilius, ba er zum erstenmal als Bischof von Casarea mit seinem Freunde Gregorius zusammentam, hatte biesem die erste Stelle unter seinen. Presbytern την των πρεσβυτέρων προτίμησιν angetragen; aber Gregor hatte sie ausgeschlagen. Grogor. Orat. XLIII. 39. p. 801.
- 3) Grog. Fpist. 31. al. 22. p. 795. Er sagt unter andern bem Basilins: "ben Grund bieser Handlungsweise sehe ich in beiner Bersetzung auf den bischstlichen Stuhl, welcher bich auf einmal über mich erhoben hat." Dann bemerkt er, daß das Bersahren des Basilius allgemein und sehr hart getabelt werbe. Starke Aeusgerungen Gregors über diesen Punct sindet man auch Epist. 33. al. 24. p. 797. bes. gegen Ende.

ihm biefes Aufbrängen bes geringfügigen Bisthums lange nicht vollkommen verzeihen. 1) Der neue Metropolitan von Cafarea hatte indeß auch noch andere, wenn gleich nicht gang zu billigende Grunde, warum er gerabe feinem Freunde biefes Bisthum aufnothigte. Es war einer ber Orte, um beren firchliche Oberauf= ficht bie Bifcofe bon Cafarea und Thana fich ftritten, und Bafilius glaubte ohne Zweifel feine Rechte nicht ficherer behaupten ju fonnen, ale wenn er einen ibm bollfommen ergebenen, angefebenen Mann, ber auch ein ruftiger Rampfer mare, an biefe Stelle fette. Dazu ichien ihm Gregorius ber paffenbfte. Beit entfernt, barin eine Demuthigung für feinen Freund ju feben, bielt es Bafilius vielmehr für eigenwilligen Raltfinn und Tragbeit, daß fich Gregorius feinem Anfinnen wiberfeste; 2) und fo wurden fich beibe Freunde eine Beitlang entfrembet, inbem feiner felbitverleugnend in die Unfichten und Absichten bes andern einzugeben geneigt war.

Basilius kam, um ben Gregorius wirklich zum Bischof von Sasima zu weihen, nach Nazianz. 3) Die vereinigten Bitten seines Baters und Freundes überwältigten endlich den Gregorius, das ihm so Widerwärtige geschehen zu lassen. Die Rede, welche er bei dieser Gelegenheit, vermuthlich in der nazianzenischen Kirche, in Gegenwart seines Baters und mehrerer Bischöfe hielt, beginnt mit den Worten: "Abermals ist eine Weihe und der Geist über mich gekommen, und abermals gehe ich traurig und niedergeschlagen einher." Er gesteht sodann, daß ihn die Erscheinung des Geistes mehr erschreckt, als erfreut, und daß er einige Zeit nöthig gehabt habe, sich von der Ueberraschung zu erholen, daß er aber jetzt bereit seh, sich den Ansorderungen des Geistes zu überlassen, und sich zum Dienst für das Wohl seiner Gemeindeganz hingeben wolle. 4)

<sup>1)</sup> Gregor. Carm. de vita sua. B. 386-486. p. 7 u. 8.

<sup>2)</sup> Gregor. Epist. 32. al. 23. p. 796. Exxaleic hate doptav zot baduata, ört un ta oa Zaoina xareiligamer, unde entoxonos xivovueda. leberhaupt find über bas ganze Berhältniß ber 31. u. 32te Brief Gregors p. 795—797. zu vergleichen.

<sup>3)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 386. p. 7.

<sup>4)</sup> Orat. IX. p. 234—238. Unter anbern sagt Gregor auch p. 237: οὐκ ἐπείσθημεν, ἀλλ' ἐβιάσθημεν. Auf bas temporare Epistopat bes Gregorius zu Sasima beziehen sich überhaupt bie 9., 10. u. 11. unter seinen Reben. In ber 10. Rebe §. 4. p. 241. sinder sich auch eine interessante Stelle über bie Gebräuche bei ber Bischossweihe: Διά τοὐτο (sagt Gregor zu bem ihn weihenden Bastius) εἰς μέσον ἄγεις, καὶ ὑποχωροῦντος λαμβάνη, καὶ παρά σεαυτόν καθίζεις — διά τοῦτο χοίεις ἀρχιερέα, καὶ περιβάλλεις τὸν ποδήρη, καὶ περιτίθης τὴν κίδαριν, καὶ προςάγεις

Balb zeigte fich bas misliche Verhaltnig noch beutlicher, in welches Gregorius als Bischof von Sasima gestellt mar. Anthimus bon Thana wollte die Wahl nicht anerkennen und äußerte fich barüber febr bart gegen Gregorius, tam auch balb barauf in Begleitung einiger Bischöfe nach Nazianz, unter bem Borwand, ben Bater Gregorius ju besuchen, in ber That aber, um ben Sohn burch fanfte und herbe Borte, burch Schmeicheleien und Drohungen babin zu bringen, daß er ihn als seinen Metropoliten anertenne. Allein Anthimus mußte unverrichteter Sache wieber abziehen und war beim Abschied so erzurnt, daß er bem jungeren Gregorius Berratherei am Wohl ber Rirche borwarf. 1) Bulett wollte ibn Anthimus noch als Bermittler zwischen fich und Basilius gebrauchen, eine Rolle, wodurch es Gregorius wieber mit Bafilius verbarb, fo bak ber bon allen Seiten bedrängte Bischof bon Sasima am Ende feinen Ausweg mehr mußte und voll Ueberbruf über biefe firchlichen Unordnungen und Dishelligfeiten in eine Einöbe entflob.

Es ist zweiselhaft, ob sich Gregorius je wirklich nach Sasima begeben und die Verwaltung bes dortigen Bisthums angetreten habe. Nirgends wird es ausbrücklich berichtet. 2) Auch konnte man in der That über die Bollgültigkeit der Bahl Bedenken tragen, weil sie im Grunde allein von Basilius herrührte und weder durch einen Ausspruch der Provinzialbischöfe, noch der Gemeinde zu Sasima vollkommene Kraft und Sanction erhalten batte.

τῷ θυσιαστηρίφ τῆς πνευματικῆς ὁλοκαυτώσεως, καὶ θύεις τὸν μοσχον τῆς τελειώσεως, καὶ τελειοῖς τὰς χεῖρας τῷ πνεύματι, καὶ εἰςάγεις εἰς τὰ ἄγια τῶν άγίων ἐποπτεύσοντα.

<sup>1)</sup> Greg. Epist. 33. p. 797. Das Resultat bieser Unternehmung bes Anthimus spricht Gregor mit ben Worten aus: τέλος ἀπηλθεν ἄπρακτος, πολλὰ περιντεύσας, καὶ Βασιλισμόν ἡμῖν, ὡς Φιλιππισμόν ἐγκαλέσας. Wie man in Griechenland einzelne Männer und selbst das belphische Drakel beschuldigte, durch Bestedung sür die Parthei bes macedonischen Philippus und gegen das Interesse des sreien Vatersandes gewonnen zu sehn, so beschuldigt hier Anthimus den Gregorius des Berrathes der tirchlichen Rechte aus Partheilichseit für Bassins. Jenes nannte man Pilumischen, Dilumischen Gregorius des Berrathes der tirchlichen Rechte aus Partheilichseit für Bassins. Jenes nannte man Pilumischen, Dilumischen, dieses analog Bassilier, hascilische Kehnelich Worten auch andere griechsche Worte älterer und jüngerer Zeit gebildet, B. Koupelitzen, Kassandschen, Antropolitzen, Selevulzen. Bergl. darüber Valkenarii oratt. III. Lugd. Batav. 1784. p. 254. sqq. und Beiskii Index Graecit. Demosth. p. 785. u. a.

<sup>2)</sup> Bielmehr icheint bie Stelle Carmon de vit. s. B. 530. p. 9. gerabe bas Gegentheil ju beweisen:

Τής μεν δοθείσης οὐ δόλως εκκλησίας Προςεψάμην, οὐδ' όσσον λατρείαν μίαν Προςενεγκειν, ἢ συνεύξασθαι λαῷ, Ἡ χείρα θείναι κληρικών ένὶ γε τφ.

Man nimmt gewöhnlich an, ber einzige Grund, warum Gregorius biefes Bisthum ausgeschlagen habe, feb gefrantter Chraeis gewesen, und er felbit hat zu biefer Anficht Beranlaffung gegeben, indem er bon Safima fo verächtlich fpricht, als ob es gang unter feiner Burbe mare, ale Bifchof babin ju geben; allerdings eine unebangelische Gefinnung, wenn fie ber einzige Beweggrund feiner Weigerung mar. Allein überfeben wir boch auch nicht feine beiligen Berficherungen, bag er, bei tiefeinge= pflanzter Reigung zum ruhig beschaulichen Leben, jebesmal ein inneres Wiberftreben empfunden, wenn er an die Uebernahme eines aeiftlichen Amtes mit feinen mannichfaltigen Pflichten gebacht habe; ein Widerstreben, welches fich in Diesem Falle fast bis jum Schauber fteigern mußte, wenn er überlegte, bag biefes Amt ihn jugleich in die Streitigkeiten zweier eifersuchtigen Bifchofe berwideln wurde. Bloge Tragbeit barf man biefe Abneigung Gregors gegen firchliche Thatigfeit nicht nennen; Liebe gur Ginfamteit und Contemplation war ihm angeboren, anerzogen. Bobl hatte er fie überwinden follen, aber bie Begriffe bes Beitalters zeigten ihm zugleich bas als bas ehrwürdigfte und heiligfte Leben. was fo gang mit ber neigung feiner Natur übereinstimmte. Und gulett burfen wir wenigstens fragen: war benn nicht wirklich Gregorius einer vorzüglicheren Stelle würdig, als biefes burftigen. unruhigen, ju einem mahren Bantapfel gewordenen Bisthums? Konnte er nicht anderswo mehr wirken, als auf dem Borvoften gegen Anthimus, unter bem roben Bolle ju Sasima?

Gregorius war vor dem Bisthum Sasima in einsame Gebirge entssohen. 1) Sein Bater verfolgte ihn mit den dringendsten Bitten, die ihm zugetheilte Stelle anzutreten. Der Sohn widersetzte sich standhaft. 2) Als aber nun der greise Bater ihn flehentslich bat, daß er nach Nazianz kommen und die Berwaltung des dortigen Bisthums theilen möchte, konnte Gregorius der väterslichen Liebe nicht länger widerstehen. 3) Seine Gegenwart war dem Bater um so mehr Bedürfniß, da es unter Balens Regierung, der eben kurz vorher einen starken Angriff auf die orthodoxen

Dieß fagt er selbst Carm. de vita s. B. 490. p. 8.
 Πάλιν φυγάς τις και δρομαΐος είς δρος,
 Κλέπτων φίλην δίαιταν, ἐντρύφημ' ἐμόν.

Gregorius Presbyter bagegen fagt (in Vita Greg. Naz. p. 139), er fet eis poorteornordeor acoverow entflohen. Welchen biftorifchen Grund er bagu hatte, läft fich nicht beurtheilen. Beibe Angaben tonnen auch wohl vereinigt werden.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 495. p. 8.

<sup>3)</sup> Carm. de vita s. 38. 497-525. p. 8 u. 9.

Rirchen 1) dieser morgenländischen Gegenden gemacht hatte, so viel au tampfen gab. 2) Gregorius tehrte also im 3. 372 wieber in seine alten Berhältnisse gurud, und trat mit einer merkwurdigen Rebe, bie uns recht flar feine bamalige Stimmung bezeichnet, unter ber Gemeinde auf. "Rommt mir ju Bulfe, rebet er feine Ruhörer 3) an, ba ich bon meiner inneren Sehnsucht und bom Beifte fast gerriffen werbe; jene Sehnfucht nämlich brangt mich jur Flucht, jur Ginsamfeit in ben Gebirgen, jur Rube ber Seele und bes Rorpers, jur Abziehung bes Geiftes bon allem Sinnlichen und gur Gintebr in mich felbft, um gang ungetrübt mit Gott umzugeben und bon ben Strahlen feines Beiftes rein burchbrungen zu werben . . . biefer aber, ber Geift nam= lich, will mich-mitten ins Leben führen, um bem Gemeinwohl au bienen, und andere forbernd mich felbst au forbern, Licht gu berbreiten, und Gott juguführen ein Bolf jum Gigenthum, 4) ein beiliges Bolt, ein fonigliches Priefterthum 5) und fein in Bielen wieder gereinigtes Cbenbild. Denn wie ein ganger Garten mehr ift als eine Pflanze, und ber gange himmel mit allen feinen Schönheiten herrlicher als ein Stern, und ber gange Rorper bor-

<sup>1)</sup> Besonders Cappadocien blieb unter dem Einsluß bebeutender Lehrer dem nicanischen Glauben getreu, so daß Gregor sagen konnte, diese Land werde allgemein als πίστεως ξρεισμα angesehen. Carm. adv. Episc. B. 94. p. 12.

<sup>2)</sup> Einen sehr merkwürdigen Angriff machte Balens, nachdem ihm schon vieles gelungen war, gegen Ende des J. 371 auf die katholischen Gemeinden Cappadociens, besonders der Hauptstadt Cäsarea, um sie mit Gewalt zum Arianismus zu nöttigen. Er besürchtete von dem Muthe und Eiser des Basilius einen besonders kräftigen Widerstand, und hatte sich daher den Kamps mit ihm dis zuletzt ausgespart. Interesiante (wiewohl erst kritisch zu reinigende) Erzählungen dieses Kampses, aus welchem doch zuletzt Basilius als Sieger hervorging, geben uns als Augenzeugen Gregorius d. Naz. (Orat. XLIII. 47. p. 805 seqq.) und von Nyssa (advers. Eunom. Lid. 1. T. II. p. 313.), und etwas davon adweichende Epesdoret IV. 19. — Sokrates IV. 26. — Sozomenus VI. 16. Obwohl Gregor während dieser Streitigkeiten in Cäsarea war, und seinen Freund unterstützte, so ist uns doch kein eigenthümlicher Zug von seiner damaligen Höhn den Beschl des Exils gegen Basilius unterzeichnet hatte (ein Beschl, der seboch nicht in Bolzug geletzt wurde), bereit war, seinen Kreund in die Berdannung zu begleiten. Orat. XLIII. 54. p. 809. Die Erzählung des Ganzen gehört in das Leben des Basilius und macht eine der lichtvollesten Partheen in demselben aus. — Als Balens nach Cäsarea zog oder von da zurücksehre, suche er auch in Nazianz dem Arianismus die Oberhand zurücksessen. Die kersand zu derschaffen, sand der auch da von Seiten des älteren und jüngeren Gregorius berührt. Orat. XVIII. 37. p. 358.

<sup>3)</sup> Orat. XII. 4. p. 250.

<sup>4)</sup> Tit. II, 14.

<sup>5) 1</sup> Petr. II, 9.

juglicher als ein Glieb, fo ift auch vor Gott die ganze wohlein= gerichtete Rirche beffer als ein Wohlgeordneter, und man muß überhaupt nicht blos auf bas Seinige feben, fondern auch auf bas, was ber Andern ift. So bat auch Chriftus gethan, ber fich, obwohl er in feiner ibm eigenen Burbe und Göttlichkeit bleiben konnte, nicht blos felbst erniedrigte bis jur Anechtsgestalt, fonbern auch, alle Schmach verachtenb, ben Rreuzestob erbulbete, um burch feine Leiben bie Gunbe ju tilgen, und burch feinen Tob ben Tod zu töbten." In ber Folge entwickelt ber Rebner, wie es ihm bas Sicherste schiene, sowohl jener Sehnsucht nach beschaulicher Ginsamteit, als biesem ihn aufregenden und ins thatige Leben giehenden Beifte etwas ju gestatten, indem er weber ben beiligen Dienst gang fliebe, noch auch eine Last auf sich nahme, bie feine Schultern nicht ju tragen vermöchten. Er erbietet fich alfo, die Sorge für die Gemeinde mit seinem Bater ju theilen, indem er bescheiben hinzufügt, er wolle versuchen, biefem fraftigen, hochfliegenben Abler als ein nicht gang unabn= licher Abkömmling ju folgen-

#### 10. Häusliche Unglücksfälle bes Gregorius.

Absichtlich wurde ber Faben ber Erzählung bis hierher fortzeleitet, weil die eben erzählten Begebenheiten in einem fortzbauernden inneren Zusammenhang stehen; jest aber mussen wir den Blid wieder zurüdwenden, und um der Bollständigkeit willen noch einige häusliche Begegnisse nachholen. Es ist vorerst einiges über den Bruder des Gregorius zu sagen.

Cafarius hatte sich, wie bemerkt, als Julian ben perfischen Feldzug antrat, in den Schoos seiner Familie zurückgezogen. Doch kehrte er nach dem Tode Julians wieder an den Hof zurück und wurde auch von den folgenden Kaisern Jovian und Balens mit Ehren überhäuft. 1) Der letztere gab ihm sogar ein Staatsamt, wahrscheinlich die Schahmeisterstelle in Bithynien. 2) Die

<sup>1)</sup> Greg. Orat. VII. 14. p. 207.

<sup>2)</sup> Gregorius brildt sich barilber so aus: Διέτριβε μεν εν τη Βιθυνών, την οὐ πολλοστην ἀπὸ βασιλέως διέπων ἀρχήν. ή δε ην ταμιεί ειν βασιλεῖ τὰ χρήματα, καὶ τῶν θησαυρῶν ἔχειν την ἐπιμέλειαν. Orat. VII. 15. p. 207. Genauere Untersuchungen siber bas Amt bes Casarius baben Gothofrebus und Tillemont u. a. angestellt. S. bes letteren Memoir. p. 5 à l'hist, eccles. t. IX. p. 700 seqq. u. Fabric. bibl, gr. vol. VIII. p. 436, ed. Harl.

Stadt Nicaa, wo er seinen Sip hatte, wurde im Jahr 368 bon einem furchtbaren Erbbeben, bem größten, beffen man fich bamals erinnerte, beimgefucht und großentheils gerftort. Cafarius war einer von den Wenigen, Die ihr Leben retteten, boch nicht ohne Beschäbigung und mit bedeutendem Bermogensverluft. 1) Gregorius und Bafilius benutten biefe Gelegenheit, um ben ihnen fo theuren, bon fichtbarer Tobesgefahr befreiten Mann bagu gu bewegen, bem weltlichen Leben und bem Staatsbienfte ganglich ju entsagen, und in ber Burudgezogenheit allein bem Beil feiner Seele ju leben. 2) Cafarius verfannte es auch nicht, bag ibn göttliche Gulfe ber Gefahr entriffen habe, und entschloß fich, bem ichütenben Gott fein ganges übriges Leben zu weihen. Aber als er eben, biefen Entschluß auszuführen, ins Brivatleben gurud= febren wollte, überraschte ibn nach furger Rrantheit ber Tob; im J. 368 ober zu Anfang bes Jahrs 369.8) Doch war er noch furz bor seinem Ende getauft worben. Gregorius verlor in feinem Bruber einen ihm mahrhaft theuren Freund; und er war von Cafarius binwiederum verehrt worden wie ein Bater. 4) Sie waren fich wechselseitig Beburfniß geworben; Cafarius entfernte ftets von feinem Bruber fo viel wie möglich die Sorgen und Müben bes äußeren Lebens, und empfing bafür bon Gregorius bobere und unfichtbare Guter. Der Schmerg, welchen bem Gregorius ber Tob feines Brubers verursachte, 5) wurde burch bie ihn begleitenden Umstände noch erhöht. Der unbeweibte Cafarius hatte fein mahricheinlich bedeutenbes Bermögen ben Armen vermacht. 6) Als Gregorius ben letten Willen bes Brubers bollziehen wollte, fand fich, daß rankevolle Menfchen fich bes Bermögens bemächtigt hatten. Er flagt barüber unter anbern fehr rührend in einem Briefe 7) an ben Statthalter Sophronius.

Orat. VII. 15. p. 207. Carm. de reb. suis. B. 174. p. 34.
 Χρήματα δοσό ἐπέστατο, τὰ μὲν λάβε γαῖα χανοῦσα Νικαίης βρασμοῖσιν ὅτ ἤριπεν κ. τ. λ.

<sup>2)</sup> Gregor. Epist. 19. al. 50. p. 778. Basil. M. Epist. 26. III. p. 105.

<sup>3)</sup> Orat. VII. 15. p. 208.

<sup>4)</sup> Das liebevolle Berhältniß ber beiben Brilber ichilbert Gregorius besonbers ichon und berglich Carmen do rebus suis. B. 219-222. p. 35.

<sup>5)</sup> Er fpricht biefen Schmerz febr ftart in ben beiben Stellen feiner Gebichte Carm, de vit. s. B. 368. p. 6. u. Carm. de reb. s. B. 203. p. 35. aus.

<sup>· 6)</sup> Des Cafarius lette Billensmeinung in Beziehung auf fein Bermögen war: τὰ ἐμὰ πάντα βούλομαι γίνεσθαι τῶν πτωχῶν.

<sup>7)</sup> Epist. 18. al. 32. p. 718.

den er um Recht und hülfe bittet. "Der treffliche, kenntniß=
reiche 1) Cäsarius, sagt er, der einst so viele Freunde hatte und
auch dein Freund war, liegt nun im Tode da, freundlos, verlassen, erbarmenswerth, kaum eines bischen Myrrhe gewürdigt,
oder wenn ihm das auch zu Theil wird, kaum einer armseligen
Umhüllung. Wahrlich! es ist viel, wenn man sich seiner noch
so erbarmt. Seine Feinde aber sind, wie ich höre, über ihn hergefallen und haben mit Gewalt sein Vermögen da und dorthin
an sich gerissen, oder stehen im Vegriff es zu thun. Und da ist
niemand, der ihnen wehre; — ich bitte dich, dulde doch diese
Dinge nicht; sondern traure und zürne mit uns, und bewähre
dich als Freund des todten Cäsarius!" Welche Wirkung dieser
Verief hervorbrachte, so wie überhaupt der Ausgang der Sache
ist uns unbekannt.

Als in ber Folge die irdischen Reste bes Casarius zu ben Gräbern der Märthrer hingetragen wurden, folgte auch die Mutter Ronna dem Zuge, nicht im Trauerkleide, sondern im weißen Gewande festlicher Freude; 3) sie erkannte die christliche Bedeutung bes Todes, als einer Geburt zum höheren Leben, und überwand ihre Trauer durch heilige Psalmgesänge. Zur Milberung seines eigenen Schmerzes und um das Andenken des Verstorbenen zu ehren, widmete Gregorius bei dieser Gelegenheit seinem Bruder

<sup>1)</sup> Bekanntlich schreibt man bem Casarius, ber nach bem Zeugniß seines Brubers Gregorius (s. bes. Gregor. Carm. 58. in Muratorii Anecdot. Gr. p. 53) nicht blos ein tresslicher Arzt, sondern and ein Mann von allgemeiner wissenschaftlicher Bildung war, eine Sammlung theologischer und philosophischer Fragen in vier Dialogen Cidologis IV. sive Quaestiones theolog. et philosoph. CXLV.) zu, welche wir noch besitzen, und welche in den lateinischen Ausgaben der Berte Gregors von Leunclavius und Billius lateinisch, in dem Auctuarium Biblioth. Patr. Paris. 1624. von Fronto Ducaus griechisch und lateinisch heransgegeben und dann noch mehrmals (z. B. Biblioth. Patr. Paris. 1644. t. XI.) abgedruck ist. Obwohl nun Suidas (sud voose Kavoágos) den Casarins als Urheber einer Schrift xarà Ellýwor nenut, und noch bestimmter Photius (Bibl. cod. 210.) ihm die bezeichneten theologischen und philosophischen Untersuchungen zuschreibt, so haben sich doch die meisten und philosophischen Untersuchungen zuschreibt, so haben sich doch die meisten Echrift aus inneren Brilinden abzusprechen. Man sehe Tillemont Mem. t. IX. p. 701. Oudinus in Comment. de Scriptt, eccl. ant. t. 1. p. 543. Cave Hist, liter. Vol. 1. p. 249. Schröch 13ter Th. p. 317. und die vollständigsen literärischen Nachweisungen in Fabricii Biblioth. Gr. Vol. VIII. p. 435. ed. Harl. — Eine besondere Ausgabe bieser Quaestiones hat man von Elias Ehinger, Augsburg 1626.

<sup>2)</sup> Mehrere Rachweisungen hierüber finbet man bei Tillemont Memoir. p. s. à l'hist. eccl. t. IX. p. 377 ff.

<sup>3)</sup> Orat, VII. 15. p. 208. — μητρός λαμπροφορία τῷ πάθει τὴν εὐσέβειαν ἀντειςαγούσης. . . .

eine Lobrede, 1) aus welcher wir eine Stelle ausheben, die wohl vorzüglich zur Berehrung bes Cafarius als eines Beiligen Beranlaffung gegeben hat. 2) Er gelobt nämlich feinem Bruber eine jährlich wieberkehrenbe Gebachtniffeier, fo lange jemand bon ber Familie lebe, und fährt sobann fort: 3) "Aber bu göttliches und heiliges Haupt, magft im himmel wandeln und im Schoole Abrabams ruben. worin biese Seligkeit auch bestehe; bu magst Die Reigen ber Engel und Die ftrahlende Berrlichkeit ber feligen Manner schauen, ober vielmehr bich felbst in ihre fröhlichen Reigen mischen und mit ihnen jubeln, über alles bier unten von oben herab lächelnd, über die sogenannten Reichthumer, über die verworfenen Ehrenstellen, über ben falichen Ruhm, über ben berführerischen Sinnenreig, über ben Sturm biefes Lebens, über bie Berwirrung und Unwiffenheit beffelben, wie bei einem nächtlichen Rampfe - über bas alles magft bu lächeln, inbem bu zur Seite bes großen Königs stehft, und burch bas von ihm ausstrahlende Licht erleuchtet bist. D möchten wir boch von biefem Licht hier schon einen schwachen Strahl empfangen, soviel im Spiegel und in Bilbern bavon geschaut werben tann, bis wir einft zur Quelle bes Ewigguten felbft gelangen und, mit reinem Sinn bie reine Babrheit erkennend, eben diefen vollkommneren Befit und biefes reinere Schauen bes Guten jenseits als Lobn erhalten für unfer jegiges Mühen und Streben nach bemfelben. Denn bas weiffagen uns als bas Biel unferer Beibe bie Schriften und Manner, bie gottlicher Dinge fundig find."4)

<sup>1)</sup> Es ift bie bisher schon öster angeführte 7te Rebe p. 198-216. ber Benebictiner-Ausgabe. S. außerbem Gregord Gebichte auf s. Bruber in Muratorii Anocdotis graoc. p. 49-62.

<sup>2)</sup> Nicht nur unser Gregorius selbst, sondern auch alle Mitglieder seiner Familie werden von der katholischen Kirche als Heilige verehrt. Die griechische Kirche seines ben Gedächnistag des Gregorius, als eines ihrer Hauptheiligen, auf den Zb. Januar. Davon ging willtühreich die lateinische Kirche ab, indem sie sein Andenten bald am 11. Januar, das am 13. Januar, das man 19. März seierte, zulett aber dasin sibereinsam, seinen Gedenktag auf den 9. Mai zu verlegen, welchen dann auch das Martyrologium Romanum als seinen Gedurtstag angiedt. Der Gedäcknistag des Baters Gregorius ist am 1. Januar, der Mutter Nonna am 5. Angust, des Cäsarius am 25. Kebruar, der Gorgonia am 9. December. G. Acta Sanctor. Maj. tom. II. p. 369 und 370. Möchte das Andenken einer solchen Familie einem seden in dem Sinne beilig sehn, daß er den drisslichen Geist, der sie beseelte, auch in sich zu nähren sucht, ohne durch glock Berehrung menschich unvollsommener Tugend von der heiligen Urquelle alles Guten, von dem, der allein gut ist, in irgend einer Beziedung abgeleitet zu werden.

<sup>3)</sup> Orat. VII. 17. p. 209.

<sup>4)</sup> Orat. VII. 17. p. 209. — δπες δη της ημετέρας τέλος μυστατωγίας βίβλοί τε και ψυχαι θεολόγοι θεσπίζουσιν.

Ungefähr um biefelbe Beit, jeboch etwas fpater verlor Gregorius auch seine Schwester Gorgonia, bie er nach ihrem Tobe ebenfalls burch eine Lobrebe 1) ehrte. Er schilbert uns biefe tüchtige Sausfrau und fromme Chriftin auf eine gang abnliche Beise, wie seine Mutter. Uns genügt es, indem wir gur voll= ftanbigeren Charafteriftit berfelben auf bie Leichenrebe bermeifen, statt alles anbern eine furze Erzählung ihres Tobes zu geben, ber ihren Wandel vor Gott bemahrte. Sie hatte icon lange Luft, abzuscheiben und bei Chrifto zu fenn. Die Sehnsucht nach bem Tobe erzeugte in ihr ein Borgefühl beffelben unb. wie Gregor berichtet, 2) felbst eine bestimmte Ahnung ber Zeit, wann er eintreten wurde. Obgleich ihr ganges Leben eine fortgebende Beiligung gewesen war, so empfing fie boch nach ber Sitte jener Reiten bas außerliche Beichen berfelben, bie Taufe, erft am Schluffe bes Lebens. Als ber Tag, an bem fie ihr Enbe vorauszuahnen glaubte, berannahte, bereitete fie fich, wie auf einen Festtag, versammelte um ihr Lager ihren Gatten, ihre Rinber und Freunde, und nahm bon ihnen nach erhebenden Gefprächen über ein befferes Leben Abschieb. Alle, felbst bie alte Mutter, ftanben um ihr Sterbebette in ftillem Schmerz. Es war, als ob eine beilige handlung gefeiert wurbe. 3) Ein Beift ber Rube und Bottergebenheit ichwebte über allen. Die Sterbenbe ichien nicht mehr zu athmen, und alle glaubten fie tobt. Da bewegten fich noch einmal ihre Lippen und hauchten mit bem Geifte bie Worte eines frommen Lobgesangs aus; fie ftarb mit ben Worten bes vierten Bfalms: "ich liege und ichlafe gang mit Frieben."4)

<sup>&#</sup>x27; 1) Orat. VIII. p. 218. Εὶς τὴν ἀδελφὴν έαυτοῦ Γοργονίαν ἐπιτάφιος.

<sup>2)</sup> Orat. VIII. 19-23. p. 230-232.

<sup>3)</sup> Orat. VIII. 22. p. 231 seqq.

<sup>4)</sup> Ps. IV, 9. Dieß war auch ein Lieblingsvers Luthers, besonbers gegen Enbe seines Lebens. Mathelius erzählt bavon in seiner 14ten Predigt: "Aus Roburg schrieb er (Luther) an Ludwig Seuffel (einen trefflichen, ternhaften Touseter), daß er ihm ein gutes Requiem sehn sollte. Unter andern erwähnet er, er habe von Jugend auf den Bers im 4ten Ps. lieb gehabt, nun werden ihm diese Wort von Tag zu Tag lieber, weil ers verstehe und sich alle Stund zum Sterben rüfte — barum er nun gern diesen Gesang fingen und hören wolle: ich lieg und schlafe ganz mit Krieden."

## 11. Deffentliche Thätigkeit des Gregorius als Gehülfe feines Baters zu Nazianz.

Gregorius hatte fich jur Unterftugung feines alten Baters im Bifchofsamt unter ber Bedingung verbindlich gemacht, bag es ibm nach bem Tobe beffelben vollkommen frei ftunde, biefes Geschäft wieber aufzugeben. Als Gehülfe bes Baters mar er fehr thatig und trat bei wichtigen und ichwierigen Beranlaffungen als Rebner auf. Mehrere feiner Bortrage aus biefer Reit find uns aufbewahrt und mogen, um die verschiedenen Richtungen feiner Thätigfeit ju bezeichnen, bier erwähnt werben.

Eine ber erften öffentlichen Sandlungen, welche ber neue Bischof Gregorius (benn Bischof mar er boch nun einmal, wenn er gleich bie Bermaltung feines eigentlichen Bisthums nicht übernommen hatte) verrichtete, war, bag er ben Gulalius an bie Stelle eines vertriebenen tegerischen Bischofs in Doare, einer fleinen Stadt bes zweiten Cappadociens, einführte. Er hielt bei biefer Gelegenheit eine furze, aber febr zwedmäßige Rebe, 1) worin er vorzüglich bie von inneren Unruhen bestürmte und von äußeren Uebeln bedrohte Gemeinde jum Frieden und gur Gintracht ermahnt. Er hofft bon ber Wirksamkeit bes neuen Bischofs, ben er als einen trefflichen und gepruften Birten ichilbert, bas Befte, bereitet benselben aber auch auf große Schwierigkeiten bor. Ermuthigend find bie Worte, bie er ju ihm fpricht: 2) "Go tritt nun bergu, befter, trefflichfter ber Birten, und empfange bein Bolt mit uns und bor uns, bein Bolt, bas bir ber beilige Geift in bie Sand giebt, bas bir bie Engel juführen, bas bir um beines erprobten Lebens willen anvertraut wird; wenn bu aber burch Brufungen und Sinderniffe auf ben Bischofsftuhl fteigft, so wundere dich deß nicht; nichts Großes wird uns zu Theil ohne Prüfung und ohne Leiden; benn nach ber Natur ber Dinge ift bas Riebrige leicht, bas Sobe schwer ju erwerben; bu haft ja fagen hören, bag wir burch viele Leiben eingeben muffen jum himmelreich. Und fo fprich bu auch: Bir find in Reuer und Baffer gefommen, aber bu haft uns ausge= führet und erquidet. 3) D bes Bunbers! Den Abend lang mabret bas Weinen, aber bes Morgens bie Freube. 4) Lag bie Streit-

<sup>1)</sup> Orat. XIII. p. 253-255.

<sup>2)</sup> Orat. XIII. 4. p. 254.

<sup>3)</sup> Ps. 66, 12.

<sup>4)</sup> Ps. 30, 6.

füchtigen Eitles dichten und ihr Maul aufthun, wie Hunde, die uns für nichts anbellen; wir wollen nicht streiten; lehre du versehren Gott den Vater, Gott den Sohn, Gott den heiligen Geist, in drei Personen, in gleicher Ehre und Herrlichkeit. Den Versorenen suche, den Schwachen stärke, den Starken bewahre. 1) Die vollkommenste Waffenrüstung empfange von größeren Heerschrern, womit du auslöschen kannst alle feurige Pfeile des Bösewichts? und Gott darstellen ein Bolk des Eigenthums, ein heisliges Geschlecht, ein königliches Priesterthum?) in Christo Jesu unserm Herrn."

Es hatte wohl mit ber Besetung bieses Bisthums bon Doare eine eigene Bewandtniß; in jenen unruhigen Zeiten wurden, wie wir icon aus manchen Beispielen gefehen haben, bie Bifcofe nicht immer auf ordnungsmäßigem Wege gewählt. Bier bei einer bon innen und außen beunruhigten Gemeinde, bon welcher eben ein, mabrideinlich grignischer, Bifchof vertrieben mar, icheint fich Gregorius, vielleicht auch fein Bater, ber unter ben cappabocifden Bifcofen ein großes Unfeben behauptete, eine außerorbentliche Maagregel erlaubt zu haben, benn, allem Ansehen nach, wurde Gulalius eingesett, nicht nur ohne bag ber Metropolitan bon Cappadocien, Bafilius, gegenwärtig mar, fondern felbst ebe er feine Ginwilligung gur Bahl ertheilt hatte. Darauf beutet eine Stelle ber Rebe 4) bin, wo Gregorius fagt: ,, 3ch bin nicht ge= tommen, um meine Berachtung gegen ben großen Birten, ber jener glänzenden Stadt vorsteht, an ben Tag ju legen. 3ch halte ibn werth, ich erkenne ibn als mein haupt an, ich nenne ibn beilig, auch wenn mir unrecht geschehen ift. Rur liebe er feine Rinder und forge für die gange Rirche. 3ch wollte die Briefter vermehren, nicht bermindern, die Saretiter vertilgen, nicht bie Rechtaläubigen fowachen." Wahrscheinlich war bas Biethum gu Doare in einem febr fritifchen Zeitpunct von Bafilius nicht ichnell genug besett worden, und Gregorius, auf die alte Freundschaft geftütt, glaubte fich biesen, für bas Bohl ber Rirche vielleicht nothwendigen Gingriff erlauben ju durfen. Dag Gulglius übrigens ber Gemeinde ju Doare nicht aufgebrungen, fonbern bon berfelben, weniaftens von einem großen Theile, gewünscht wurde. gebt aus ben Umftanben und aus ber Rebe felbft berbor.

<sup>1)</sup> Ezech. XXXIV, 4.

<sup>2)</sup> Ephes. VI, 16.

<sup>3) 1</sup> Petr. II. 9.

<sup>4)</sup> Orat. XIII, 3. p. 254.

Bahrscheinlich fällt in biefelbe Beit ein längerer Bortrag bes Gregorius, worin er bie Wohlthätigfeit gegen Arme empfiehlt. 1) Die Rebe murbe, wie altere und neuere Erklarer bes Gregorius vermuthen, in einer von Bafilius gang nabe bei Cafarea gegrundeten bochft wohlthätigen Krankenanstalt 2) gehalten; boch schwerlich in ber Ausbehnung, wie wir fie jest haben, benn in biefer Bestalt gleicht fie mehr einem Auffate, ben Bregorius ausarbeitete, um ben Sinn für Wohlthätigkeit zu beleben, als einer zu mündlichem Bortrage bestimmten Rebe. Die Abhandlung ift, wie fich aus bem Gegenstande ergiebt, prattischen Inhalts, fie hat manche warme und gefühlte Stellen, aber auch bie und ba eine ungludliche rhetorische Ueberlabung, falfchen Schmud und übertriebene Bilber, fo bag gerabe bie Stellen, welche ber Berfaffer felbft vielleicht für bie gelungenften bielt, ihre Birtung auf ben einfachen, unverfünftelten Lefer verfehlen muffen. 3) Das Befte war, bag Gregorius, wie es auch feine Aeltern, besonders feine Mutter, immer gethan, mehr als burch alle fcone Borte, burch bie That und bas lebendig erregende Beispiel Armenliebe und Milbthätigfeit empfahl.

Ferner veranlaßten einige öffentliche Unglücksfälle ben Gregorius zu merkwürdigen Reden, die uns noch aufbehalten sind. Die Gegend von Razianz wurde um diese Zeit von einer furchtbaren Dürre heimgesucht, in deren Gefolge eine verderbliche Biehseuche war, und die, wie es scheint, mit einem zerstörenben Hagelschlag endigte. Der Bater Gregorius, von den

<sup>1)</sup> Orat. XIV. p. 257 — 285. Sie ift gewöhnlich περί πτωχοτροφίας, bon ben Benedictinern richtiger περί φιλοπτωχίας überschrieben. Man vergleiche ben 1. Paragraphen ber Rebe selbst, wo es heißt: δέξασθε τον περί της φιλοπτωχίας λόγον.

<sup>2)</sup> Balb nach seiner Erhöhung auf ben bischklichen Stuhl gründete Basilins in der Nähe von Casarea eine ungemein nühliche Berpster gungsanstalt für Kranke, hauptsächlich sür Aussätzige, die soft in genen Gegenden von allen verlassen und dem traurigsten Schicksale preisgegeben waren. Er nahm sich selbst der Kranken thätig an, behandelte sie wie seine Brüder, und schene sich selbst nicht, um ihnen diese Gesunnng zu beurkunden, trotz ihres ekelhaften Justandes, sie zu küssen. Gregor. Orat XLIU 63. p. 817 und 818. Die Anstalt mußte schon in ihrer Anlage bedeutend sehn, Gregor nennt sie eine neue Stadt (xaurh noles). Nachber wurde sie auch von Balens reichstich beschent und überhaupt von vielen Seiten unterstützt. Sie erhielt ihrem Stifter zu Ehren den Kamen Basilias. Daß die Rede Gregors in diesem Krankendause gehalten worden sehn Namen Basilias trägt: ron nooxesperor rovron nest gelom. Lovon en namen Basilias trägt: ron nooxesperor rovron nest gelom. Lovon er no namen Basilias trägt: ron nooxesperor rovron nest gelom. Lovon er no namen Basilias deregor en Gregor. Presbyter in vita Gregor. D. 142.

3) Man vergleiche in bieser Beziehung z. B. Orat, XIV. 16. p. 268.

Jahren gebeugt, und bom allgemeinen Unglud zu tief ergriffen, war nicht im Stande, feine niebergeschlagenen Rinder ju troften und ju ftarten. Nach bem allgemeinen Bunfche trat begwegen fein Sohn auf, um biefe merkwürdigen Unfalle im Lichte ber Religion als göttliche Schickungen zu betrachten. 1) Gregorius beginnt feine eigentliche Rebe 2) mit ber Frage: "Wober benn nun folde Schläge und Drangfale? und was ift ihr Grund? Etwa eine ungeordnete und unregelmäßige Bewegung bes Weltalls, ein Fortgang ohne Lenker, eine blinde Unvernunft, als ob niemand bem Gangen vorftanbe, und ber Rufall (wie ein Automat) bas alles brächte, wie die thöricht Weisen meinen, und diejenigen, welche felbst gang besinnungelos bon einem ungeordneten und finstern Geiste getrieben werben? ober wird bas Weltall, fo wie es anfänglich burch Bernunft und Ordnung geschaffen, gemischt und verbunden ift, fo wie es wohlgeordnet fich bewegt, auf eine Weise, die allein dem bewegenden Geifte bekannt ift, wird bas Weltall eben fo auch nachber noch veranbert und anders geordnet. gelenkt bon ben Bugeln ber Borfebung?" Der Rebner erklart fich natürlich für bie julest ausgesprochene Ueberzeugung, indem er ein ewig lebenbiges Walten und Wirken ber göttlichen Liebesweisheit in allen Weltverhältniffen gläubig festhält.

Gregorius erblickt in allem Ungluck eine unmittelbare Anordnung Gottes, und es ift feine Sauptabsicht, ben Sinn ber Ruborer babin ju lenken, bag fie baffelbe als ein gottliches Erziehungs = und Beiligungemittel anseben, und bas vorüber= gebenbe irbifche Uebel gering ichaten möchten gegen bie ewigen Güter, bie ihnen eben baburch um so näher gebracht und gewiffer gemacht werben follen. Er ftellt bas über bie Menfchen ber= bangte Unglud allerdings zum Theil als eine Strafe, ganz besonders aber auch als eine Erweisung ber göttlichen Liebe jur Befferung ber Gunber bar, bie er fofort gur Buke und Befebrung aufruft. Bie erhebend ift in diefer Begiebung fein Bekenntnig und fein Gebet: 3) "Bir haben ja gefün= bigt und find leiber gottlos gewesen und haben gethan wiber alle beine Gebote. 4) Bir haben unwürdig unseres Berufes und bes Evangeliums Chrifti, unwürdig feiner beiligen Leiden und feiner für uns übernommenen Erniebrigung gelebt; wir find eine

Orat. XVI. p. 299—315. Εὶς τὸν πατέρα σιωπῶντα διὰ τὴν πληγὴν τῆς χαλάζης.

<sup>2)</sup> Orat. XVI. 5. p. 302.

<sup>3)</sup> Orat. XVI. 12. p. 308.

<sup>4)</sup> Baruch. II. 12.

Schanbe geworben fur beinen lieben Sohn. Briefter und Bolt, wir find auf biefelbe Beife abgefallen. Wir find alle abgewichen und allesammt untuchtig; ba ift feiner, ber Gutes thue, auch nicht einer, 1) Wir haben uns beine Erbarmung und beine Liebe, wir haben uns bas bergliche Mitleid unferes Gottes burch unfere Gunbe und bie Schlechtigfeit unferer Rathichlage abgeschnitten. Du bift milb, aber wir haben unrecht gethan. Du bift langmuthig, aber wir find ber Schlage murbig, wir erfennen beine Gute, wenn wir auch unverftanbig find. Bir find nur wenig für unsere Gunben gegeißelt worben." Und fobann: 2) , Freilich mare es beffer, wenn wir einer folden Reini= aung gar nicht bedürften und nicht erft geläutert wurden, wenn uns nämlich unsere ursprüngliche Burbe geblieben mare, ju ber wir vermöge unferer irbifchen Ergiehung wieber hinftreben, und wenn wir bes Lebensbaumes nicht verluftig gegangen maren, burch ben bittern Genuß ber Gunde: aber es ift boch beffer, bag bie Gunber wieber gurudfehren, als bag bie Gefallenen nicht gezüchtigt und baburch erzogen wurden. Denn, wen ber Berr lieb hat, ben juchtigt er, und bie Ruge ift ein Beweis baterlicher Gefinnung. Die Seele, welche nicht ermabnt und aestraft wirb, wird auch nicht geheilt. 3) Alfo ge= güchtigt zu werben ift nicht schlimm, aber burch Buchtigung nicht tlug ju werben, bas ift bas Gğlimmfte."

Ein andermal scheint die Einwohner von Nazianz ein noch größeres Uebel bedroht zu haben. Sie hatten sich, wir wissen nicht, durch welche Ursache, den Born des kaiserlichen Statthalters ober militärischen Befehlshabers zus gezogen, der so aufgebracht war, daß er der Stadt eine schwere Strafe drohte. Die Bürger waren sehr bestürzt und wendeten sich an ihren geistlichen Vorsteher. Dieser hielt eine Rede, um die Gemüther von beiden Seiten zu beruhigen, seine erschreckte Gemeinde zu stärken und den erzürnten kaiserlichen Beamten zu

<sup>1)</sup> Ps. XIV. 3.

<sup>2)</sup> Orat. XVI. 15. p. 310.

<sup>3)</sup> V'vyn näsa avovdernros, adseaneuros — ober, wie es ein weifer Dichter bes Alterthums ausdrückt: & µn dagels ardamos od nackederac. Wie wohlthätig die Strasen des gegenwärtigen Lebens, die immer zugleich Besselferungsmittel sind, in Bergleichung mit den zuklünstigen Strasen Gregen, macht Gregor. Orat. XVI. 7. p. 304. bemerklich: "die (zu große) Schonung im gegenwärtigen Leben würde uns dem zuklünstigen Gerichte überliefern; und so ist es besser, jest gestrast und badurch gereinigt, als jenen Qualen übergeben zu werden, da nicht mehr die Zeit der Reinigung, sondern der Strase ist."

befänftigen. 1) Besonders merkwürdig ift in dieser Rede die furchtlofe Gerabbeit und Burbe, mit welcher Gregorius als Bifchof au bem weltlichen Dachthaber fpricht. Er fagt unter andern, indem er ben (wahrscheinlich mit Begleitung) in ber Rirche anwesenden Beamten anredet: "Aber werdet ihr auch meine freimuthige Rebe annehmen? Bobl unterwirft euch bas Gefet Chrifti meiner Gewalt und meinem Richterstuhl. Denn auch wir berrichen; ja ich will hinzuseten, wir haben eine bobere und volltommnere Berrichaft. 2) Dber foll ber Beift bem Fleische nach= fteben und bas himmlische bem Brbifchen? Go wirft bu benn auch, ich weiß es, meine Freimuthigkeit wohl aufnehmen, weil bu ein beiliges Schaaf meiner beiligen Beerbe bift, ein Bogling bes großen hirten, weil bu auf bie rechte Beife bom himmlischen Beifte geleitet wirft, und, wie wir, bom Lichte ber beiligen und feligen Dreieinheit erleuchtet bift. Dit Chrifto berricheft bu, mit Chrifto verwalteft bu bein Umt; bon ihm haft bu bein Sowerbt, nicht jum wirflichen Gebrauch, 3) fonbern jum Droben: o fo bewahre es auch als ein reines Weihegeschenk bem, ber es bir gegeben hat. Du bift ein Ebenbilb Gottes, aber bu gebieteft auch über folche, die bas Cbenbilb Bottes tragen. Ehre bie Bermanbtichaft, icheue bas Urbilb, halte es mit Gott, nicht mit bem herrn ber Welt, mit bem milben Beberricher, nicht mit bem bittern Tyrannen. Uhme bie Menschenliebe Gottes nach, benn bas ift es vor allem, was ber Menich Göttliches bat, woblauthun. Du fannft jest ohne Mühe jum Göttlichen gelangen, 4) berfaume biefe ichidliche Reit jur Bergottlichung nicht." Wirklich scheint auch ber Bortrag bes Gregorius feinen Amed nicht verfehlt zu baben. 5)

<sup>1)</sup> Orat. XVII. p. 317-326.

<sup>2)</sup> Der Unbesangene wird hier schwerlich Ausbrücke bierarchischer Gesinnungen erblicken; benn Gregorius spricht nicht von äußerer Gewalt und Herrschaft, sondern von der durch eine höhere Bestimmung erzeugten höheren geistigen Bürde. Es ist in demselben Sinn, wenn Trasmus in einer schnen Parallele den Geistlichen mit dem König vergleicht, und dem ersteren den Berzug zuspricht. Ecclesiast, sive de ratione concionandi lid. 1. p. 67 seqq. edit. Basil. Seine Behauptung ist: Caeterum si res ipsas justa pensemus trutina, nullus est rex tam magnisicus, quatenus rex est, quin sit infra dignitatem, non dicam episcopi, sed vicani pastoris, quatenus pastor est.

<sup>3)</sup> Gregorius scheint also bie Tobesstrafe verworfen zu haben.

<sup>4)</sup> Eigentlich: Gott werden — έξεστί σοι θεόν γενέσθαι μηθέν πονήσαντι.

<sup>5)</sup> Ungefähr in biese Zeit ober etwas später fallen auch bie Berhandlungen, welche Gregor mit jum Bohle seiner Gemeinbe und seiner Geistlichen mit bem taiserlichen Steuerbeamten Julian hatte, worliber etwas Genaueres zu sagen, später eine schidlichere Gelegenheit sehn wirb.

12. Tob bes älteren Gregorius und seiner Gattin Nonna. Der jüngere Gregorius zieht sich nach Seleucia zurück.

Die mitgetheilten Beispiele zeigen, bag Gregorius nicht unwürdig seinem Bater als Gehülfe jur Seite ftand. Indeß war jest bie Beit gefommen, bag ber alte Gregorius, ber einem hundertjährigen Alter gang nabe war, ber 45 Jahre im Priefterstande gelebt, sein Amt treu verwaltet, und besonders unter ber Regierung des Julian und Balens 1) noch vieles burchgekampft hatte, jur Rube eingeben follte. Er endete mit einer schweren und langwierigen Rrantheit, in welcher die Religion mit ihren Gnadenmitteln 2) seine einzige Stärfung war. Er ftarb betend. 3) Als bas schönste Erbe binterließ er eine Reihe guter Thaten, und eine unbegrenzte Achtung bei feiner Gemeinde. Das bauernofte und ebelfte Denkmal, mas fein Sohn ihm feten konnte, war bie Leichenrebe. 4) worin er fein Anbenten feierte. Stein und Erg waren jest gertrummert und verschüttet, ober wurben von ben Barbaren jener Gegenben unbeachtet mit Fugen getreten, aber biese Rebe wird so lange gelesen, als die griechische Literatur bauert. Es ift eine ber trefflichften, bie wir von Gregorius baben. voll kindlicher Liebe gegen feine beiben Aeltern, voll Freundschaft gegen Bafilius, ber jum Trofte bes Freundes nach Raziang gekommen, und bei ber Rebe gegenwärtig war. Der alte Gregorius starb wahrscheinlich im Frühling 374 und mehrere Monate später wurde bie Leichenrebe gehalten. Die Mutter Ronna lebte bamals noch, benn fie wird bom Sohne auf eine fehr troftvolle und erbebende Weise angeredet: 5) "bas Leben, meine Mutter, und ber

<sup>1)</sup> Greg. Orat. XVIII. 37. p. 358.

<sup>2)</sup> Orat. XVIII. 38. p. 358. πολλάκις της ημέρας, έστι δε ότε και ώρας ύπο μόνης εξιρώννυτο της λειτουργίας. Diefer Ausbrud bezieht sich boch ohne Zweisel auf ben häusigen Genuß bes Abendmahls? Denn von ben blogen Worten ber Liturgie verstanden, scheint er nicht passend zu sehn.

<sup>3)</sup> Er roës ris eizis dipaal re nat σχήμασιν. Orat. XVIII. 38. p. 359. Betenb zu fierben wurde bamale, und mit Recht, als ein Beweis wahrer Frömmigkeit angesehen; später legte man höheres Gewicht baraus, im Bekenntniß bes Glaubens zu flerben, ben man während bes Lebens ausgesprochen hatte.

<sup>4)</sup> Orat. XVIII. p. 330—362. Entrapios ets ron narepa naporros Basilelov. Früher ift icon mehreres zur Charafteriftit bes alten Gregorius und seiner Gattin Ronna (benn auch biefe ift in ber Rebe verherrlicht) auß biefem Bortrage mitgetheilt. Außerbem finden sich mehrere Gebicht von Gregor auf feinen Bater in Muratori's anecdot. gracc. p. 67 bis 77. Carm. 71—81.

<sup>5)</sup> Orat. XVIII. 42. p. 361.

Tob, wie man bas nennt, obgleich fie fehr verschieben zu febn icheinen, geben boch in einander über, und treten eines an bes andern Stelle. Denn bas Leben beginnt von Berberbnif, unserer allgemeinen Mutter, und geht burch Berderbnig hindurch, indem uns bas Gegenwärtige immer entriffen wirb, und endigt fich auch mit Berberbnig, nämlich mit ber Auflösung biefes Lebens felbit: ber Tob aber, welcher eine Erlöfung von ben jetigen Uebeln gewährt und ju einem boberen Leben hinführt, ich weiß nicht. ob man ibn eigentlich Tob nennen follte, ba er mehr bem Namen als ber That nach furchtbar ift. Ja wir scheinen gang unvernünftig ju benten und zu empfinden, wenn wir bas, mas nicht furchtbar ift, fürchten, mas aber gefürchtet ju werben verbient, ale bas Bunfchenswerthere erftreben. Es giebt nur ein Leben. jum (göttlichen) Leben hinzuschauen; es giebt nur einen Tob, bie Gunbe; benn fie ift ber Geele Berberben. Alles übrige aber, um begwillen fich manche erheben, ift ein Traumgeficht, bas uns bas Wahre hinmegspielt, es ift ein verführerisches Trugbild ber Seele. Wenn wir fo benten, o meine Mutter, bann werben wir uns bes Lebens wegen nicht überheben, noch um bes Tobes willen uns ängstigen. Denn mas erdulden wir doch Schlimmes, wenn wir bon hieraus jum mahren Leben hindurchdringen, wenn wir, aus allem Banbel, aus allem Strubel, aus allem Ueberbruß, aus aller Binsbarkeit an bas Schlechte befreit, bort feyn werben bei ben ewigen, nicht mehr wandelbaren Dingen, als kleine Lichter bas große Licht umfreisenb!"

Diese Worte bes Sohnes schienen für die Mutter, deren ganzes Leben schon eine Borbereitung auf den Tod gewesen war, noch eine besondere Mahnung an ihr eigenes Ende zu sehn. Aller Wahrscheinlichkeit nach überlebte die hochbetagte Nonna ihren Gatten nicht lange. 1) Sie hatte einen Tod, der ihres Lebens würdig war. 2) Einst ging sie, ohne von Kränklichkeit

<sup>1)</sup> Zwar scheinen die Worte in dem fleinen Gedichte bei Muratori p. 114. Carm. 120: καὶ μετὰ δηρὸν μήτης auf eine längere Zwischenzeit zwischen bem Tode des alten Gregorius und der Nonna hinzudeuten; allein in dem Carmen de vit. s. B. 526. p. 9. spricht Gregor so von dem Tode seiner Neltern, als ob sie ungefähr zu gleicher Zeit gestorben wären; und auch die ilorigen Umftände, besonders die nicht sehr lange nach dem Tod des Baters ersolgte Abreise Gregors aus Nazianz machen dieß wahrscheinlich.

<sup>2)</sup> Bielfache Schilberungen ihres Tobes finden fich in den kleinen elegischen Gedichten Gregors, die Muratori zuerst herausgegeben hat in den Anecdotis Graecis pag. 77—110. Carm. 81—117. Borzüglich sind zu vergleichen: Carm. 85. p. 83. Carm. 89. p. 89. Carm. 91. p. 91. Carm. 94. p. 93. Carm. 95. p. 94. Carm. 108. p. 101. Carm. 115. p. 106.

ober Alter niebergebeugt ju febn, jum Gebet in die Rirche. Sier in ber Rirche, die ihr Gatte großentbeils erbaut, und bor bem Altare, wo er fo lange als treuer hirte gedient batte, überraschte fie bas Ende. 1) Eben bielt fie fich mit ber einen Sand am Altare fest, Die andere erhob fie flebend jum Simmel mit ben Worten: "Ceb mir gnabig, mein Konig Chriftus!" als ihr die Lebenstraft entschwand und ihr Rörper entseelt bor bem Altare nieberfant. 2) Auch fie wurde allgemein betrauert, besonbers von ben Wittwen, Waisen und Armen, beren Troft und bulfe fie gewesen war. Sie wurde bei ben Grabern ber Martbrer neben ihrem Gatten bestattet.3) Gregorius, ber feine Rutter fo außerordentlich geliebt hatte und nie vergaß, was er ibr an leiblicher und besonders an geiftiger Pflege verdantte,4) ebrte die Berftorbene burch eine Reibe fleiner Gebichte, worin er ihre Frommigfeit und ihr schones Ende pries. In einem ber felben 5) fagt er: "Beweinet, Sterbliche! bas fterbliche Geschlecht; wenn aber jemand wie Ronna betend ftarb, bann weine ich ni&t."

Durch ben Tob seines Baters war Gregorius von der Berpflichtung das nazianzenische Bisthum zu verwalten entbunden. Er drang in die Provinzialbischöse, die Stelle nun zu besetzen, und machte ihnen bemerklich, daß er nie durch eine ordentliche Wahl als Bischof zu Nazianz eingesetzt worden, daß es vielmehr immer seine Absicht gewesen seh, sich von allen Verbindungen und öffentlichen Geschäften frei zu machen und in die Sinsamkeit

<sup>1)</sup> Carm. 100. p. 96. bei Muratori. Daß fie bei vollem Bemußtfebn ohne Rrantheit ftarb, fiebe Carm. 109. p. 102.

<sup>2)</sup> Carm. 104 u. 105. p. 98 u. 99. bei Murat. Am Schluß bes letteren Gebichtes beißt es:

χειρων αμφοτέρων τη μέν κατέχουσα τράπεζαν τη δ'επιλισσομένη Γλαθι Χριστέ αναξ.

<sup>3)</sup> Carm. 92. p. 91. bei Murat.

<sup>4)</sup> Gregor bezeichnet sich auch in einem biefer Gebichte als von seiner Mutter besonbers geliebt und ihr vorzuglich ahnlich, und bebt es in biefer Rudsicht hervor, baß sie ihn selbst gesaugt habe. Carm. 87. p. 82.

<sup>. . . .</sup> το δ' ἔφξεεν αἶμα τεχούσης 'Αμφοτέφοις ἐπὶ παισὶ, μάλιστα δὲ θρέμματι θηλῆς' Τούνεχα χαί σε τόσοις ἐπιγράμμασι μῆτερ ἔτισα.

Anch Carm. 88. p. 89. rebet Ronna ben Gregor an rexvor euns onlines. Roch wichtiger war, was Ronna für ihren Sohn in geistiger Beziehung gethan hatte, um ihm die Weihe für ein höheres Leben zu geben.

<sup>5)</sup> Carm. 116. p. 107.

jurudjugieben. 1) Indeß forberte es boch bas Andenken an feinen Bater und die Liebe ju ber eines fo trefflichen Bifchofs beraubten Gemeinbe, biefelbe nicht fogleich in biefem verwaiften Buftanbe ju berlaffen, und so behielt Gregor noch auf einige Zeit bie Auffict über bie nagiangenische Rirche bei, ohne fich jedoch gu form= licher Uebernahme bes Bisthums verbindlich ju machen. Diefe Amtsberwaltung mußte aber unferem Gregorius um fo brudender werben, ba er bei feinem ohnebieß gerrutteten Rorperguftanbe um biefe Zeit noch von einer besonders gefährlichen Krantheit befallen wurde. Er scheint auf ben Tob barnieber gelegen zu seyn; benn er war fo ichwach, bag er einen von ihm gang ungemein verehrten Mann, Eusebius, Bifchof von Samofata, ber bamals als eifriger Rampfer fur bas nicanische Bekenntnig in bie Berbannung nach Thracien wandern mußte, nicht einmal an feinem Bette feben burfte. 2) Nachdem fich Gregor wieder erholt hatte, faßte er ben festen Entschluß, Raziang zu verlaffen; und um nicht burch eindringende Bitten an feinem Borfate gehindert ju werden, entfernte er fich aus feiner Baterftadt, ohne felbst feinen Freunden etwas bavon mitzutheilen. Er begab fich (im 3. 375) nach Seleucia in Ifaurien, als beffen Mertwürdigkeit er besonbers eine berühmte, ber heiligen Thekla geweihte Kirche auszeichnet,8) Bahricheinlich hatte er in ben Nebengebäuden biefes Parthenon, wie er bie Kirche nennt, seine Wohnung.

Auch bei diesem Schritte Gregors wirkten wieder seine Scheu bor ben kirchlichen Streitigkeiten jener Zeit, seine Abneigung gegen öffentliche Thätigkeit, seine Liebe zu beschaulicher Einsamfeit, verbunden mit der, damals besonders gesteigerten Kränklichteit seines Körpers, zusammen, um einen Entschluß zu erzeugen, der vielleicht nicht ganz gebilligt, aber doch entschlofigt werden

Carm. de vit. s. B. 526—550. p. 9.
 Τοῦτ αὐτὸ φάσκων τοῖς ἐπισκόποις ἀεὶ,
Αἰτῶν τε δῶρον ἐκ βάθους τῆς καρδίας,
Στῆσαι τιν ἄνδρα τῷ πτολίσματι σκοπόν
Αέγων ἀληθῶς ἐν μὶν, ὡς οὔπω τινὰ
Εἰληφώς εἰην γνωρίμω κηρύγματι
Τὸ δεύτερον ở αὖ, ὡς πάλαι δεδογμένον
Εἰη φυγεῖν με καὶ φίλους καὶ πράγματα.

<sup>2)</sup> Greg. Epist. 28 u. 29. p. 792.

Carm. de vit. s. B. 547. p. 9.
 Πρῶτον μὲν ἢιθον εἰς Σελεύ κειαν φυγὰς,
 Τὸν παρθενῶνα τῆς ἀοιθίμου κόρης
 Θέκλας . . .

fann, und am wenigsten aus einer übermuthigen Geringschatzung ber kleinen nazianzenischen Gemeinbe abgeleitet werden follte. 1)

Um beschauliche Rube und Erholung ju genießen, hatte fich Gregorius nach Seleucia jurudgezogen. Aber auch bahin berfolgten ihn bie firchlichen Geschäfte, 2) indem er mahrend ber Streitigkeiten und Bebrudungen unter Balens nach vielen Orten bin Rath, Troft und Stärfung geben mußte. Bermuthlich traf ihn noch in Seleucia - fein bortiger Aufenthalt bauerte mahr= scheinlich bis jum 3. 379 - bie fcmergliche Nachricht bon bem Tobe feines innigst geliebten Bafilius, ber unter bem nicht abzuwehrenben Bubrang bes Bolfes bon Cafarea, bas in ihm ben Berluft eines Baters betrauerte, mit ben Borten bes herrn verschieden mar: "In beine Banbe befehle ich meinen Beift." Die Freundschaft zwischen ihm und Gregorius mar freilich burch Lebensverhältniffe getrübt worben, fie hatten fich wohl einmal verkannt und migberftanden, aber nur barum mit fo bitterem Unmuth, weil fie fich im Grunde bes Bergens fo febr liebten. Balb fanben fie fich wieder, und ber Freund erkannte wieder bas Beffere und Aechte im Freunde. Welche liebevolle Gefinnungen Gregorius für seinen Bafilius auch nach beffen Tobe begte, beweisen nicht blos einige Briefe, sondern bornehmlich auch bie gwei Sahre später zu Cafarca an Bafilius Grabe gehaltene Rebe, worin fich die herzlichste Treue und Berehrung gegen den abgeschiedenen Freund ausspricht. 3) In einem Briefe an Gregorius von Myffa,4) ben Bruder bes Berftorbenen, brudt unfer Gregorius feinen Schmerz ebenfalls fehr ftart fo aus: "Alfo auch bas war mir noch für bieß ungludselige Leben aufbehalten, ben Tob bes Bafilius und bas Auswandern biefer beiligen Seele zu vernehmen,

<sup>1)</sup> Schröch führt bei bieser Gelegenheit (R. Gesch. Th. XIII. p. 335 bis 337.) mehrere Briese Gregors an, worin er sich wegen seines Abgangs von ber nazianz. Gemeinde entschulbigt, nämlich epist. 42. p. 803. an Gregor von Nyssa, epist. 65. p. 823. an Philagrius, epist. 222. p. 909. n. epist. 225. p. 911. an Theodor, Bischof von Thana. Allein er scheint datei nicht mit voller Ausmertsamkeit versahren zu sepn, sonst häte ihm nicht entgeben können, daß sich die beiden ersteren Briese durch ihren Indalt als in eine spätere Zeit (nach Gregors Aussenthalt in Constantinopel) gehörig characteristren; die beiden letzteren aber an Theodor als Bisch of von Thana geschrieben sind, welches er erst im J. 331 wurde. Die Briese sallen alle in einen späteren Zeitpunct von Gregors Leben, da er die nazianz. Gemeinde nochmals verließ, und werden auch an der gehörigen Stelle ihre Erwähnung sinden.

<sup>2)</sup> Carm. de vit. s. B. 555. p. 9.

<sup>3)</sup> Orat. XLIII. p. 770-833. Gine ber merkwürdigften Reben bes Gregorius, aus ber icon Mehreres mitgetheilt worben ift.

<sup>4)</sup> Epist. 37. al. 35. p. 799.

bie nur von uns ausgegangen ist, um zu dem Herrn ein zugehen, nachdem sie schon ihr ganzes Leben hindurch sich darauf vorbereitet hatte. Und so wurde mir außer anderem durch die schwere und gefährliche Krantheit, an der ich jetzt leide, auch das noch entzogen, seine heilige Asche zu kussen, bei dir, dem Gleichzgestimmten, zu verweilen, und unsere gemeinsamen Freunde zu trösten."

Gregorius icheint fich überhaupt bamale, geiftig und forperlich angegriffen, oft in einem febr truben Gemuthegustanbe befunden zu haben. Ein furger Brief an einen Freund, ben Rhetor Cubogius, 1) ber ohne Zweifel in biefe Epoche fallt, läßt uns gang in seine trauernde Seele bliden: "Du fragft, wie es mit mir ftunbe? Gehr übel. 3ch habe ben Bafilius nicht mehr, ich habe ben Cafarius nicht mehr, meinen geiftigen und meinen leib= lichen Bruber. Mein Bater und meine Mutter haben mich ber= laffen, fann ich mit David fagen. Mein Rorper ift franklich, bas Alter fommt über mein Saupt, die Gorgen werben immer berwidelter, Geschäfte überhäufen mich, Freunde werben untreu, die Kirche ift ohne tuchtige hirten; bas Gute vergebt, bas Bofe ftellt fich nacht bar. Die Fahrt geht bei Nacht, nirgenbe eine leuchtenbe Fadel, Chriftus folaft. Bas ift zu thun? Des giebt für mich nur eine Erlösung von biefen Uebeln, ben Tob. Aber auch bas Jenseits ware mir furchtbar, wenn ich bon bem Dieffeits barauf ichließen follte."

<sup>1)</sup> Epist. 39. al. 29. p. 802.

## Dritter Abschnitt.

Deffentliche Wirksamkeit bes Gregorius in Constantinopel bis zu feiner Rudkehr ins Baterland. Bom Jahre 379—381, also etwa von Gregors neunundvierzigstem bis zu feinem einundfunfzigsten Lebensjahre.

Chronologifder Ueberblid: Die Beit, mann Gregor nach Conftantinopel tam, lagt fich nicht gang genau bestimmen. Es war auf jeben Wall im Jahr 379, ale bie Arianer noch bafelbft bie Oberhand hatten. Er felbft bemertt, bag fein Aufenthalt in Conftantinopel bis ine britte Jahr gebauert babe, und ba er bie Stabt im Commer 381 verlief, fo muß er im Jahr 379 babin gefommen febn. Mit bem Anfang biefes Jahres, am 19ten Januar 379 mar Theobofins, bamale 33 Jahre alt, bem nicanifchen Betenntnif jugethan, auf ben faiferlichen Thron erhoben worben. Die Ausfichten murben alfo für bie Unbanger biefes Befenntniffes im Morgenlanbe gunftig. Ihre hoffnungen gingen auch ichon in Erfüllung, als Theodofius am 27ften ober 28ften Rebruar 380 bas berühmte Cbict für bie nicanifde Glaubensregel und gegen alle antinicanifden Bartheien gab, vermuthlich an bem nämlichen Tage, ba er bon bem orthoboren Bijchof Acholius ju Theffa-Ionich getauft worben war. Um 24ften November tam Theobofius in Conftantinopel an, am 26ften ließ er bie Arianer aus allen Rirchen ber Sauptftabt ausweisen und übergab biefelben ben Ratholifden. Am 10ten Januar 381 erfolgte ein neues Cbict gegen Arianer, Gunomianer und Photinianer. Enblich, um feine Maagregeln zu vollenben, berief Theobofius eine allgemeine Rirchenversammlung nach Conftantinopel, welche im Dai 381 ihren Anfang nahm. Richt lange nach bem Beginn berfelben legte Gregorius bas Bisthum ber Sauptftabt, bas er eben formlich erhalten hatte, nieber. Am 31ften Mai icheint er fich noch in Conftantinopel befunden zu haben, balb nachber aber mag er abgereift fenn. Die Synobe enbigte fich am 9ten Juli 381, und nun gab ber Raifer am 19ten, 30ften Juli u. f. f. noch eine Reibe bon Gefeten gegen bie bon ihr verbammten Baretifer.

#### 1. Religiöfer und kirchlicher Zuftand in Conftantinopel.

Gerabe als Gregorius fich recht in ftille Berborgenheit zurudgezogen zu haben glaubte, führte ihn ber Ruf ber Borfehung auf einen größeren Schauplat ber Thätigkeit, als er ihn bisber je betreten hatte. Richt ber einsamen Betrachtung, nicht ber Trauer über verlorene Geliebte und der Todessehnsucht sollte er sich hingeben, sondern jest erst ins Leben fortgezogen werden und auf dasselbe thätig einwirken. Der Wunsch einer nicht sehr zahlreichen Shristengemeinschaft, die unter allen bisherigen Bedrängnissen an den Glaubensbestimmungen von Ricaa sestgehalten hatte, rief unsern Gregorius aus der Einsamkeit zu Seleucia in die damalige Hauptstadt des römischen Weltreichs. Er folgte, obwohl die Verhältnisse nicht einsadend waren, wie uns ein Blick auf das damalige Constantinopel, besonders in religiöser Beziehung leicht zeigen kann.

Die prachtvolle Stadt, ,, um welche fich, wie Gregorius fagt, Meer und Land wetteifernd ftritten, um fie mit ihren Gutern au überhäufen und zur Königin ber Städte zu fronen." 1) war nun icon während ber Regierung mehrerer Raifer ber Sammelplat alles Reichthums und aller Berrlichkeit bes Lebens aus allen brei Belttheilen geworben. Das neue Rom ftrebte über bas alte an außerem Glang fich zu erheben und übertraf es fast ichon an Genuffuct, die bon einem verdorbenen Sofe - vergebens batte Julian altrömische Ginfachbeit gurudzuführen gesucht - genährt wurde. Wie den späteren Römern, so war ben Bewohnern Conftantinopals bas erfte Beburfniß: "Brob und Spiele!" Wettrennen, Theater, Jagben und Thierkampfe, öffentliche Aufzüge und Brunfreben maren eine Art Lebensbeburfniß fur bie Menschen aus allen Ständen geworben, fo bag Gregorius wohl fagen tonnte, es feb febr ju befürchten, bag nicht bie erfte ber Stabte eine Stadt von lauter Spielenben wurde. 2)

Wie alles, so wurden auch die religiösen Dinge dem eitlen und hohlen Sinn ein Gegenstand des Scherzes und Spieles. Man brachte, was auf das Theater gehörte, in die Kirche, und was in die Kirche gehörte, aufs Theater. Der bessere christliche Sinn wurde nicht selten in Lustspielen dem Hohnlachen der Menge preisgegeben. "Wir sind ein neues Schauspiel geworden, sagt Gregorius, 3) nicht den Engeln und Menschen, wie der edelste unter allen Kämpsern, der Apostel Paulus, indem er mit den Gewaltigen und Mächtigen stritt, sondern beinahe allen Gottlosen, und zwar zu jeder Zeit und an jedem Ort, auf den Märkten, bei Trinkgelagen, in Lust und Trauer. Wir sind sogar schon auf die Bühne gesommen und werden, sast mit Thränen muß ich

<sup>1)</sup> Orat. XXXIII, 7. p. 608.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVI. 12. p. 643. . . . καὶ πόλιν εῖναι παιζόντων την πρώτην εν πόλεσιν.

<sup>3)</sup> Orat. II. 84. p. 52.

es fagen, jugleich mit ben ausschweifenbften Renfchen verlacht; ja es giebt fast feinen fo beliebten Augen= und Dhrenfdmaus, als einen Chriften, ber im Luftfpiel verbobnt wird." Und in einer andern Stelle:1) " Dein Trauerspiel ift ben Feinden ein Luftspiel geworden. De gwegen baben wir ben Rirden nicht weniges entzogen, um es aufs Theater ju übertragen, besonbers in ber Stadt, bie fich eben fo febr beeilt über gottliche Dinge ju fcherzen, als über etwas anderes, und lieber auch bas Chrwurdige belacht. als daß fie etwas wirklich Lächerliches unbelacht ließe - fo daß es mich wundern foll, wenn fie nicht auch mich laderlich maden, indem ich dieß heute sage." So verwandelte fich den Conftantinopolitanern alles in einen leichten Scherg, bas Ernfte murbe burch Bit von feiner Burbe entkleibet, und bas Beilige wurde ein Gegenstand nedenben Spottes in ber feinen Unterhaltung ber Leute bon Belt.

Roch schlimmer aber war es, bag bie ungezügelte Luft jener Menschen nach gerftreuenden Genuffen die Rirche in ein Theater und ben Brediger in einen Schauspieler zu verwandeln brobte. Bollte er ber Menge gefallen, fo follte er fich auch ihrem Sinne bequemen und fie in ber Rirche ergogend unterhalten. Dan berlangte auch bei ber Bredigt einen Ohrenschmaus, glanzende Bruntreben mit theatralifdem Bortrage, und beklatschte bann mit berfelben Luft ben Romöbianten auf gebeiligter Stätte, wie ben auf ber Bubne. Und leiber! fanden fich auch bamals nur zu viele Brediger, die lieber ben Beifall ber Menschen wollten, als ihr Seelenheil. 2) .. Wie ich auch beren beutiges Tags viele finbe, fagt Gregorius, 3) bie bas Briefteramt übernommen, aber unfere einfältige und funftlose Frommigfeit funftvoll ausgefcmudt, und eine neue Art weltlicher Berebfamteit bon bem Markte in bas Beiligthum, bom Theater in biefe beiligen Sandlungen übertragen haben. 4) Go bag es jest, wenn ich mich fo ausbruden barf, zwei Bubnen giebt, welche nur baburch bon einander bericieben find, bak bie eine allen offen ftebt, die

<sup>1)</sup> Orat. XXII. 8. p. 419. Bergl. Orat. XXI. 5. p. 398., mo Gregor flagt, baß in Constantinopel auch bie ebelsten Borbilber eines driftlichen Lebens wenig fruchteten, weil man gewohnt sen, über heilige Dinge eben so zu scherzen, wie über Pserberennen und Schauspiele.

<sup>2)</sup> Es sind solche, die Gregor Carm. adv. Episc. B. 342. bezeichnet: Τὸ πρὸς χάριν τιμωνιες, οὐ τὸ συμφέρον.

<sup>3)</sup> Orat. XXXVI. 2. p. 635.

 <sup>...</sup> ἀπὸ τῶν θεάτρων ἐπὶ τὴν τοῖς πολλοῖς ἀθέατον μυσταγωγίαν.

andere nur wenigen, die eine belacht, die andere geehrt wirb, die eine theatralisch, die andere geistlich beißt."

Wohl erregten bie Gegenstände bes Glaubens bamals befonbers in Conftantinopel ein febr allgemeines und lebhaftes Intereffe, welches auch vom Sofe aus, jedoch nicht immer auf Die löblichfte Beife unterhalten und geleitet murbe; aber es mar großentheils nicht bas Intereffe bes Bergens, fonbern bes grübelnben und ftreitsuchtigen Berftanbes, wo nicht ein noch weit niebrigeres, bem ber Streit über Glaubenssachen nur jum Bormanb 1) biente, um außerliche Absichten ber Gewinn= und Berrichsucht ju erreichen. Babrend man bie auf die Umwandlung bes ganzen inneren Menfchen gerichteten, beiligenben und beseligenben Lehren bes Evangeliums rubig liegen ließ, beschäftigte fich alles bom Raifer bis jum Bettler, voll unglaublicher Theilnahme, mit einigen wenigen theoretischen Sagen, über welche bas Ebangelium eben gerade fo viel mittheilt, als bem menfclichen Geifte wohlthätig und zum Beil nothwendig ift, und beren weitere Entwidelung auf jeben Fall mehr ber Schule als bem Leben angehört. Je heftiger aber biefe Lehrfämpfe entbrannten, Staaten, Stabte, Familien beunruhigten und trennten, besto mehr verlor man bas praftisch Befentliche bes Chriftenthums aus bem Muge; es ichien wichtiger, bie Dreieinheit Gottes zu behaupten, als Gott von ganger Seele ju lieben, die Befensgleichheit bes Sohnes anzuerkennen, als ibm in Demuth und Selbstverleugnung nachzufolgen, die Berfonlichkeit bes heiligen Beiftes zu vertheibigen, als bie Früchte bes Beiftes, Liebe, Friede, Gerechtigfeit bargubringen. Die Barthei ber Eunomianer, welcher bon ihrem Urheber ber eine besonbere bialectische Gewandtheit eigen war, nährte zwar gang besonbers bie religiofe Disputirsucht; aber bas lebel blieb feinesmegs auf fie allein beschränkt. Bielmehr hatte fich unter bem Schein bes religiöfen Intereffe's eine unleibliche ftreitluftige Befchmätig= feit über Dinge bes Glaubens, eine Sucht gur ungeschickteften Beit und am unpaffenbsten Ort barüber ju bisputiren und gu witeln, ber melften Menichen bon allen Bartheien bemächtigt; eine Sache, bie ihre fomische. 2) aber auch ihre nieberschlagenb

<sup>1)</sup> Carm. XI. B. 162. p. 84. fagt Gregor: και πρόφασις τριάς

<sup>2)</sup> Die tomische Seite zeigt besonders Gregor von Rhisa in einer schon vielsach gebrauchten Stelle Orat. do deitate fil. et spir. sanct. Opp. t. III. p. 466. ed. Paris. wo er schilbert, wie sich demals Handwerter, Becheler, Reibertröbler, davongelaufene Sclaven mit der würdevollften Miene zu Lehrern der Dogmatit auswafen, wie man taum Geld wechseln, Brod taufen, ein Bab bestellen tönne, ohne in philosophische Gespräche über das Gezengtsen und Ungezeugtsen, die Unterordnung des Sohnes u. dgl.

12. Tob bes älteren Gregorius und seiner Gattin Ronna. Der jüngere Gregorius zieht sich nach Seleucia zurück.

Die mitgetheilten Beispiele zeigen, bag Gregorius nicht unwürdig feinem Bater als Gehülfe jur Seite ftanb. Inbeg mar jest bie Beit getommen, bag ber alte Gregorius, ber einem hundertjährigen Alter gang nabe war, ber 45 Jahre im Priefterstande gelebt, sein Amt treu verwaltet, und besonders unter ber Regierung des Julian und Balens 1) noch vieles burchgekampft hatte, jur Rube eingeben follte. Er enbete mit einer ichweren und langwierigen Rrantheit, in welcher bie Religion mit ihren Gnabenmitteln 2) seine einzige Stärfung war. Er ftarb betenb. 3) Als bas schönste Erbe binterließ er eine Reihe guter Thaten, und eine unbegrenzte Achtung bei feiner Bemeinbe. Das bauernbfte und ebelfte Denkmal, mas fein Sohn ihm feten konnte, mar bie Leichenrebe, 4) worin er fein Andenten feierte. Stein und Erz waren jest gertrummert und verschüttet, ober wurden von ben Barbaren jener Gegenden unbeachtet mit Füßen getreten, aber diese Rebe wird so lange gelesen, als die griechische Literatur bauert. Es ist eine ber trefflichsten, die wir bon Gregorius haben, boll kindlicher Liebe gegen feine beiben Aeltern, voll Freundschaft gegen Bafilius, ber jum Trofte bes Freundes nach Raziang gekommen, und bei der Rede gegenwärtig war. Der alte Gregorius starb mahrscheinlich im Frühling 374 und mehrere Monate später wurde die Leichenrede gehalten. Die Mutter Nonna lebte bamals noch, benn fie wird bom Sohne auf eine fehr troftvolle und erhebenbe Weise angerebet: 5) "bas Leben, meine Mutter, und ber

<sup>1)</sup> Greg. Orat. XVIII. 37, p. 358.

<sup>2)</sup> Orat. XVIII. 38. p. 358. πολλάκις της ημέρας, έστι δέ στε και ωρας ύπο μόνης εδόωννυτο της λειτουργίας. Diefer Ausbrud bezieht sich boch ohne Zweisel auf ben häusigen Genuß bes Abendmahle? Denn bon ben blogen Worten ber Liturgie verstanden, scheint er nicht passend zu sehn.

<sup>3)</sup> Er τοις της εδχής δήμασι τε και σχήμασιν. Orat. XVIII, 38. p. 359. Betenb zu fierben wurde bamals, und mit Recht, als ein Beweis wahrer Frömmigkeit angesehen; später legte man höheres Gewicht barauf, im Betenntniß bes Glaubens zu flerben, ben man während bes Lebens ausgesprochen hatte.

<sup>4)</sup> Orat. XVIII. p. 330—362. Entrapios els ron nareou naporros Bavilelou. Früher ift icon mehreres zur Charafteriftit bes alten Gregorins und seiner Gattin Ronna (benn auch biese ist in ber Rebe verherrlicht) aus diesem Bortrage mitgetheilt. Außerdem finden sich mehrere Gebichte von Gregor auf seinen Bater in Muratori's anecdot. grace. p. 67 bis 77. Carm. 71—81.

<sup>5)</sup> Orat. XVIII. 42. p. 361.

Tob, wie man bas nennt, obgleich fie fehr verschieben zu febn icheinen, geben boch in einander über, und treten eines an bes andern Stelle. Denn bas Leben beginnt bon Berberbnig, unferer allgemeinen Mutter, und geht burch Berderbnig hindurch, indem uns bas Gegenwärtige immer entriffen wird, und enbigt fich auch mit Berberbnig, nämlich mit ber Auflösung biefes Lebens felbit; ber Tob aber, welcher eine Erlöfung von ben jetigen Uebeln gewährt und ju einem höheren Leben hinführt, ich meiß nicht, ob man ibn eigentlich Tob nennen follte, ba er mehr bem Namen als ber That nach furchtbar ift. Ja wir scheinen gang unvernünftig ju benten und ju empfinden, wenn wir bas, was nicht furchtbar ift, fürchten, mas aber gefürchtet zu werben verbient, als bas Bunfchenswerthere erftreben. Es giebt nur ein Leben. jum (göttlichen) Leben hinzuschauen; es giebt nur einen Tob, bie Gunbe; benn fie ift ber Seele Berberben. Alles übrige aber, um beswillen fich manche erheben, ift ein Traumgeficht, bas uns bas Wahre hinmegspielt, es ift ein verführerisches Trugbild ber Seele. Wenn wir fo benten, o meine Mutter, bann werden wir uns bes Lebens wegen nicht überheben, noch um bes Tobes willen uns ängstigen. Denn was erdulben wir boch Schlimmes, wenn wir von hieraus zum mahren Leben hindurchdringen, wenn wir, aus allem Banbel, aus allem Strubel, aus allem Ueberbruß, aus aller Binsbarkeit an bas Schlechte befreit, bort febn werben bei ben emigen, nicht mehr wanbelbaren Dingen, als kleine Lichter bas große Licht umfreisend!"

Diese Worte bes Sohnes schienen für die Mutter, beren ganzes Leben schon eine Vorbereitung auf den Tod gewesen war, noch eine besondere Mahnung an ihr eigenes Ende zu sehn. Aller Wahrscheinlichkeit nach überlebte die hochbetagte Nonna ihren Gatten nicht lange. 1) Sie hatte einen Tod, der ihres Lebens würdig war. 2) Einst ging sie, ohne von Kränklichkeit

<sup>1)</sup> Zwar scheinen die Worte in dem kleinen Gedichte bei Muratori p. 114. Carm. 120: καὶ μετὰ δηρὸν μήτης auf eine längere Zwischenzeit zwischen dem Tode des alten Gregorius und der Nonna hinzudeuten; allein in dem Carmen de vit. s. B. 526. p. 9. spricht Gregor so von dem Tode seiner Neltern, als ob sie ungefähr zu gleicher Zeit gestorben wären; und auch die ilbrigen Umstände, besonders die nicht sehr lange nach dem Tod des Baters ersolgte Abreise Gregors aus Nazianz machen dies wahrscheinich.

<sup>2)</sup> Bielsache Schilberungen ihres Tobes finden fich in den kleinen elegischen Gedichten Gregors, die Muratori zuerst herausgegeben hat in den Anecdotis Graecis pag. 77—110. Carm. 81—117. Borzüglich sind zu bergleichen: Carm. 85. p. 83. Carm. 89. p. 89. Carm. 91. p. 91. Carm. 94. p. 93. Carm. 95. p. 94. Carm. 108. p. 101. Carm. 115. p. 106.

ober Alter niebergebeugt ju fenn, jum Gebet in bie Rirche. Sier in ber Rirche, die ihr Gatte großentheils erbaut, und bor bem Altare, wo er fo lange als treuer hirte gebient hatte, überraschte fie bas Ende. 1) Eben hielt fie fich mit ber einen Sand am Altare fest, die andere erhob fie flebend jum Simmel mit ben Worten: "Ceb mir gnabig, mein Konig Chriftus!" als ihr die Lebenskraft entschwand und ihr Körper entseelt vor bem Altare nieberfant. 2) Auch fie wurde allgemein betrauert, besonders von den Wittmen, Waisen und Armen, beren Troft und Sülfe fie gewesen war. Sie wurde bei ben Grabern ber Märthrer neben ihrem Gatten beftattet. 3) Gregorius, ber feine Mutter fo außerorbentlich geliebt hatte und nie vergaß, was er ihr an leiblicher und befonders an geiftiger Pflege verdankte,4) ehrte die Berftorbene burch eine Reihe kleiner Gedichte, worin er ihre Frommigfeit und ihr ichones Ende pries. In einem berfelben 5) fagt er: "Beweinet, Sterbliche! bas fterbliche Gefclecht; wenn aber jemand wie Nonna betend ftarb, bann weine ich nicht."

Durch ben Tob seines Baters war Gregorius von ber Berpflichtung bas nazianzenische Bisthum zu verwalten entbunden. Er brang in die Prodinzialbischöfe, die Stelle nun zu besetzen, und machte ihnen bemerklich, daß er nie durch eine ordentliche Bahl als Bischof zu Razianz eingesetzt worden, daß es vielmehr immer seine Absicht gewesen seh, sich von allen Berbindungen und öffentlichen Geschäften frei zu machen und in die Einsamkeit

<sup>1)</sup> Carm. 100. p. 96. bei Muratori. Daß fie bei vollem Bemußtfebn ohne Rrantheit ftarb, fiebe Carm. 109. p. 102.

<sup>2)</sup> Carm. 104 u. 105. p. 98 u. 99. bei Murat. Am Schluß bestebteren Gebichtes beifit es:

χειρων αμφοτέρων τῆ μεν κατέχουσα τράπεζαν τῆ δ'επιλισσομένη Έλαθι Χριστε ἄναξ.

<sup>3)</sup> Carm. 92. p. 91. bei Murat.

<sup>4)</sup> Gregor bezeichnet fic auch in einem biefer Gebichte ale von seiner Mutter besonders geliebt und ihr vorziglich ahnlich, und hebt es in biefer Rudficht hervor, daß sie ihn felbft gefäugt habe. Carm. 87. p. 82.

<sup>. . . . .</sup> τὸ δ' ἔξιξεεν αἶμα τεκούσης ᾿Αμφοτέροις ἐπὶ παισὶ, μάλιστα δὲ θρέμματι θηλῆς· Τούνεκα καί σε τόσοις ἐπιγράμμασι μῆιερ ἔτισα.

Auch Carm. 88. p. 89. rebet Nonna ben Gregor an rexvor eung 394475. Noch wichtiger mar, was Nonna für ihren Sohn in geistiger Beziehung gethan hatte, um ihm bie Weihe sur ein höheres Leben zu geben.

<sup>5)</sup> Carm. 116. p. 107.

jurudjuziehen. 1) Inbeg forberte es boch bas Anbenten an feinen Bater und die Liebe zu ber eines fo trefflichen Bischofs beraubten Bemeinde, Diefelbe nicht fogleich in Diefem verwaiften Buftande au berlassen, und so behielt Gregor noch auf einige Zeit die Aufficht über die nagiangenische Kirche bei, ohne fich jedoch gu formlicher Nebernahme bes Bisthums verbindlich zu machen. Diefe Amtsberwaltung mußte aber unserem Gregorius um fo brudenber werden, ba er bei feinem ohnebieß gerrutteten Rorperguftande um biefe Beit noch von einer besonders gefährlichen Rrantheit befallen wurde. Er scheint auf ben Tod barnieber gelegen zu fenn; benn er war fo schwach, bag er einen von ihm gang ungemein verehrten Mann, Eusebius, Bifchof von Samofata, ber bamals als eifriger Rampfer für bas nicanische Bekenntnig in bie Berbannung nach Thracien wandern mußte, nicht einmal an feinem Bette feben durfte. 2) Nachdem fich Gregor wieder erholt hatte. fafte er ben festen Entschluß, Naziang zu verlassen; und um nicht burch eindringende Bitten an feinem Borfate gebindert ju werden, entfernte er fich aus feiner Baterftadt, ohne felbst feinen Freunden etwas bavon mitzutheilen. Er begab fich (im S. 375) nach Seleucia in Jaurien, als beffen Merkwürdigkeit er besonders eine berühmte, ber heiligen Thekla geweihte Kirche auszeichnet,3) Wahrscheinlich hatte er in ben Nebengebäuden biefes Parthenon, wie er die Kirche nennt, seine Wohnung.

Auch bei biesem Schritte Gregors wirkten wieder seine Scheu bor ben kirchlichen Streitigkeiten jener Zeit, seine Abneigung gegen öffentliche Thätigkeit, seine Liebe zu beschaulicher Einsamteit, verbunden mit der, damals besonders gesteigerten Kränklichsteit seines Körpers, zusammen, um einen Entschluß zu erzeugen, der vielleicht nicht ganz gebilligt, aber doch entschlofigt werden

Carm. de vit. s. B. 526—550. p. 9.
 Τοῦτ αὐτὸ φάσκων τοῖς ἐπισκόποις ἀεὶ,
 Αἰτῶν τε δῶρον ἐκ βάθους τῆς καρθίας,
 Στῆσαί τιν ἄνθρα τῷ πτολίσματι σκοπόν
 Αέγων ἀληθῶς ἐν μὲν, ὡς οὔπω τινὰ
 Εἰληφώς εἴην γνωρίμω κηρύγματι
 Τὸ δεὐτερον ὅ αὖ, ὡς πάλαι δεδογμένον
 Εἴη φυγεῖν με καὶ φίλους καὶ πράγματα.

<sup>2)</sup> Greg. Epist. 28 u. 29. p. 792.

Carm. de vit. s. B. 547. p. 9.
 Πρῶτον μὲν ἢιθον εἰς Σελεύ κειαν φυγὰς,
 Τὸν παρθενῶνα τῆς ἀοιδίμου κόρης
 Θέκλας . . .

kann, und am wenigsten aus einer übermuthigen Geringschatzung ber kleinen nazianzenischen Gemeinbe abgeleitet werben sollte. 1)

Um beschauliche Rube und Erholung ju genießen, hatte fich Gregorius nach Geleucia gurudgezogen. Aber auch babin verfolgten ihn bie firchlichen Geschäfte, 2) indem er mahrend ber Streitigkeiten und Bebrudungen unter Balens nach vielen Orten bin Rath. Troft und Stärfung geben mußte. Bermuthlich traf ibn noch in Seleucia - fein bortiger Aufenthalt bauerte mahr= icheinlich bis jum 3. 379 - bie ichmergliche Nachricht bon bem Tobe feines innigst geliebten Bafilius, ber unter bem nicht abzuwehrenben Bubrang bes Bolfes von Cafarea, bas in ihm ben Berluft eines Baters betrauerte, mit ben Borten bes herrn berichieben mar: "In beine Bande befehle ich meinen Beift." Die Freundschaft zwischen ihm und Gregorius war freilich burch Lebensberhältniffe getrübt worben, fie hatten fich wohl einmal verfannt und migverstanden, aber nur barum mit fo bitterem Unmuth, weil fie fich im Grunde bes Bergens fo febr liebten. Balb fanden fie fich wieder, und ber Freund erkannte wieder bas Beffere und Mechte im Freunde. Welche liebevolle Gefinnungen Gregorius für seinen Basilius auch nach beffen Tobe hegte, beweisen nicht blos einige Briefe, sonbern bornehmlich auch die zwei Jahre später ju Cafarea an Basilius Grabe gehaltene Rebe, worin fich bie berglichste Treue und Berehrung gegen ben abgeschiebenen Freund ausspricht. 3) In einem Briefe an Gregorius von Nyssa,4) ben Bruder bes Berftorbenen, brudt unfer Gregorius feinen Schmerz ebenfalls fehr ftart fo aus: "Alfo auch bas war mir noch für bieg unglückselige Leben aufbehalten, ben Tob bes Bafilius und bas Auswandern biefer beiligen Seele zu vernehmen,

<sup>1)</sup> Schröck flihrt bei biefer Gelegenheit (K. Gesch. Th. XIII. p. 335 bis 337.) mehrere Briefe Gregors an, worin er sich wegen seines Abgangs von ber nazianz. Gemeinde entschulbigt, nämlich epist. 42. p. 803. an Gregor von Nossa, epist. 65. p. 823. an Philagrius, epist. 222. p. 909. n. epist. 225. p. 911. an Theodor, Bischof von Thana. Allein er scheint dabei nicht mit voller Ausmertsamkeit versahren zu sepn, sonst häte ihm nicht entgehen können, daß sich die beiden ersteren Briefe durch ihren Indalt als in eine spätere Zeit (nach Gregors Aussenthalt in Constantinopel) gehörig haracteristren; die beiden letzteren aber an Theodor als Bischo f von Thana geschrieben sind, welches er erst im I. 331 wurde. Die Briefe sallen alle nienen späteren Zeitpunct von Gregors Leben, da er die nazianz. Gemeinde nochmals verließ, und werden auch an der gehörigen Stelle ihre Erwähnung sinden.

<sup>2)</sup> Carm. de vit. s. B. 555. p. 9.

<sup>3)</sup> Orat. XLIII. p. 770-833. Gine ber merfwürdigften Reben bes Gregorius, aus ber icon Mehreres mitgetheilt worben ift.

<sup>4)</sup> Epist. 37. al. 35. p. 799.

bie nur von uns ausgegangen ist, um zu bem Herrn ein zugeben, nachdem sie schon ihr ganzes Leben hindurch sich darauf vorbereitet hatte. Und so wurde mir außer anderem durch die schwere und gefährliche Krantheit, an der ich jetzt leide, auch das noch entzogen, seine heilige Asche zu kussen, bei dir, dem Gleich=
gestimmten, zu verweilen, und unsere gemeinsamen Freunde zu trösten."

Gregorius icheint fich überhaupt bamale, geistig und forper= lich angegriffen, oft in einem fehr trüben Gemuthezustanbe befunden zu haben. Ein kurzer Brief an einen Freund, ben Abetor Euborius, 1) ber ohne Zweifel in biefe Choche fallt, läßt uns gang in feine trauernbe Seele bliden: "Du fragft, wie es mit mir ftunde? Sehr übel. Ich habe ben Bafilius nicht mehr, ich habe ben Cafarius nicht mehr, meinen geistigen und meinen leib= lichen Bruder. Mein Bater und meine Mutter haben mich ber= laffen, kann ich mit David fagen. Mein Rorper ift franklich, bas Alter fommt über mein Saupt, bie Sorgen werben immer bermidelter, Gefchafte überhaufen mich, Freunde werben untreu, bie Kirche ift ohne tuchtige Sirten; bas Gute vergeht, bas Bofe stellt fich nacht bar. Die Fahrt geht bei Nacht, nirgends eine leuchtende Radel, Chriftus folaft. Bas ift zu thun? Des giebt für mich nur eine Erlösung von biefen Uebeln, ben Tob. Aber auch bas Jenseits mare mir furchtbar, wenn ich von bem Dieffeits barauf ichließen follte." .

<sup>1)</sup> Epist. 39. al. 29. p. 802.

## Dritter Abschnitt.

Deffentliche Wirksamteit bes Gregorius in Constantinopel bis zu feiner Rudkehr ins Baterland. Bom Jahre 379—381, also etwa von Gregors neunundvierzigstem bis zu feinem einundfünfzigsten Lebensjahre.

Chronologischer Ueberblid: Die Zeit, wann Gregor nach Conftantinopel tam, läßt fich nicht gang genau bestimmen. Es war auf jeben Fall im Jahr 379, ale bie Arianer noch bafelbft bie Oberhand hatten. Er felbit bemerkt, bag fein Aufenthalt in Conftantinopel bis ins britte Sabr gebauert habe, und ba er bie Stadt im Sommer 381 verließ, fo muß er im Jahr 379 babin getommen fenn. Mit bem Anfang biefes Jahres, am 19ten Januar 379 mar Theodofius, bamals 33 Jahre alt, bem nicanifcen Befenntnig jugethan, auf ben taiferlichen Thron erhoben worben. fichten wurden also für bie Anbanger biefes Betenntniffes im Morgenlande gunftig. Ihre hoffnungen gingen auch ichon in Erfüllung, ale Theodofius am 27ften ober 28ften Februar 380 bas berühmte Cbict für bie nicanifde Glaubensregel und gegen alle antinicanifden Partheien gab, vermuthlich an bem nämlichen Tage, ba er von bem orthodoren Bifchof Acholius au Theffalonich gefauft worden mar. Am 24sten November tam Theodosius in Conftantinobel an, am 26ften ließ er bie Arianer aus allen Rirchen ber Sauptftabt ausweisen und übergab biefelben ben Ratholischen. Um 10ten Januar 381 erfolgte ein neues Ebict gegen Arianer, Eunomianer und Photinianer. Enblich, um feine Maagregeln zu vollenden, berief Theodoffus eine allgemeine Rirchenversammlung nach Conftantinopel, welche im Dai 381 ihren Anfang nahm. Richt lange nach bem Beginn berfelben legte Gregorius bas Bisthum ber Sauptftabt, bas er eben formlich erhalten hatte, nieber. Am 31ften Dai fceint er fich noch in Conftantinopel befunden zu haben, balb nachher aber mag er abgereift fenn. Die Synobe enbigte fich am 9ten Juli 381, und nun gab ber Raifer am 19ten, 30ften Juli u. f. f. noch eine Reibe von Befegen gegen bie von ihr verbammten Baretiter.

## 1. Religiöser und kirchlicher Zustand in Constantinopel.

Gerade als Gregorius sich recht in stille Verborgenheit zurudgezogen zu haben glaubte, führte ihn ber Ruf ber Borsehung auf einen größeren Schauplat ber Thätigkeit, als er ihn bisber je betreten hatte. Nicht ber einsamen Betrachtung, nicht ber Trauer über verlorene Geliebte und ber Tobessehnsucht sollte er sich hingeben, sondern jest erst ins Leben fortgezogen werden und auf dasselbe thätig einwirken. Der Wunsch einer nicht sehr zahlreichen Christengemeinschaft, die unter allen bisherigen Bedrängnissen an den Glaubensbestimmungen von Nicäa sestgehalten hatte,
rief unsern Gregorius aus der Ginsamkeit zu Seleucia in die damalige Hauptstadt des römischen Weltreichs. Er folgte, obwohl die Berhältnisse nicht einladend waren, wie uns ein Blick auf das damalige Constantinopel, besonders in religiöser Beziehung leicht zeigen kann.

Die practvolle Stadt, "um welche fich, wie Gregorius fagt, Meer und Sand wetteifernd ftritten, um fie mit ihren Gutern gu überhäufen und gur Rönigin ber Städte gu fronen,"1) war nun icon während ber Regierung mehrerer Kaifer ber Sammelplat alles Reichthums und aller Berrlichkeit bes Lebens aus allen brei Belttheilen geworben. Das neue Rom ftrebte über bas alte an außerem Glang fich ju erheben und übertraf es fast ichon an Benuffuct, die bon einem verdorbenen Sofe - vergebens batte Julian altrömische Ginfachheit gurudguführen gefucht — genährt wurde. Wie ben fpateren Romern, fo war ben Bewohnern Conftantinopals bas erfte Beburfniß: "Brob und Spiele!" Bett= rennen, Theater, Jagben und Thierkampfe, öffentliche Aufzüge und Brunfreden waren eine Urt Lebensbedürfnik für bie Menichen aus allen Ständen geworben, fo bag Gregorius wohl fagen fonnte, es fen febr ju befürchten, bag nicht bie erfte ber Stäbte eine Stadt von lauter Spielenben murbe. 2)

Wie alles, so wurden auch die religiösen Dinge dem eitlen und hohlen Sinn ein Gegenstand des Scherzes und Spieles. Man brachte, was auf das Theater gehörte, in die Kirche, und was in die Kirche gehörte, aufs Theater. Der bessere christliche Sinn wurde nicht selten in Lustspielen dem Hohnlachen der Menge preisgegeben. "Wir sind ein neues Schauspiel geworden, sagt Gregorius, 3) nicht den Engeln und Menschen, wie der edelste unter allen Kämpfern, der Apostel Paulus, indem er mit den Gewaltigen und Mächtigen stritt, sondern beinahe allen Gottlosen, und zwar zu jeder Zeit und an jedem Ort, auf den Märkten, bei Trinkgelagen, in Lust und Trauer. Wir sind sogar schon auf die Bühne gekommen und werden, sast mit Thränen muß ich

<sup>1)</sup> Orat. XXXIII, 7. p. 608.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVI. 12. p. 643. . . . καὶ πόλιν εῖναι παιζόντων την πρώτην ἐν πόλεσιν.

<sup>3)</sup> Orat. II, 84. p. 52.

es fagen, jugleich mit ben ausschweifenbsten Menschen verlacht: ja es giebt fast teinen fo beliebten Augen= und Ohrenschmaus, als einen Chriften, ber im Luftfpiel verhöhnt wird." Und in einer andern Stelle:1) " Mein Trauer= fpiel ift ben Feinden ein Luftspiel geworden. Defimegen haben wir ben Rirchen nicht weniges entzogen, um es aufs Theater ju übertragen, besonders in ber Stadt, bie fich eben fo fehr beeilt über göttliche Dinge ju fchergen, als über etwas anderes, und lieber auch bas Ehrwurdige belacht, als bak fie etwas mirklich Lächerliches unbelacht ließe - fo bak es mich wundern foll, wenn fie nicht auch mich lächerlich machen, inbem ich bieg heute fage." So verwandelte fich ben Conftanti= nopolitanern alles in einen leichten Scherg, bas Ernfte murbe burch Wit von feiner Burbe entfleibet, und bas Seilige murbe ein Gegenstand nedenden Spottes in ber feinen Unterhaltung ber Leute von Belt.

Noch folimmer aber mar es, bag bie ungezügelte Luft jener Menschen nach gerftreuenden Genuffen bie Rirche in ein Theater und ben Brediger in einen Schauspieler zu verwandeln brobte. Bollte er ber Menge gefallen, fo follte er fich auch ihrem Sinne bequemen und fie in ber Rirche ergogend unterhalten. Man verlangte auch bei ber Predigt einen Ohrenschmaus, glanzende Bruntreben mit theatralischem Bortrage, und beklatschte bann mit berfelben Luft ben Romobianten auf geheiligter Stätte, wie ben auf ber Buhne. Und leiber! fanden fich auch bamals nur ju viele Prebiger, bie lieber ben Beifall ber Menschen wollten, als ihr Seelenheil. 2) "Wie ich auch beren heutiges Tags viele finde, fagt Gregorius, 3) bie bas Priefteramt übernommen, aber unfere einfältige und funftlofe Frommigkeit funftvoll ausgefcmudt, und eine neue Art weltlicher Beredfamteit bon bem Markte in bas Beiligthum, vom Theater in biefe heiligen Sanblungen übertragen haben. 4) Go bag es jest, wenn ich mich fo ausbruden barf, zwei Bubnen giebt, welche nur baburch bon einander verschieben find, bag bie eine allen offen ftebt, bie

<sup>1)</sup> Orat. XXII. 8. p. 419. Bergl. Orat. XXI. 5. p. 398., mo Gregor flagt, baß in Constantinopel auch bie ebelsten Borbilber eines driftlichen Lebens wenig fruchteten, weil man gewohnt fep, über heilige Dinge eben so zu scherzen, wie über Pferberennen und Schauspiele.

<sup>2)</sup> Es sind solche, die Gregor Carm. adv. Episc. B. 342. bezeichnet: Τὸ πρὸς χάριν τιμῶνιες, οὐ τὸ συμφέρον.

<sup>3)</sup> Orat. XXXVI. 2. p. 635.

<sup>4)...</sup> ἀπὸ τῶν θεἀτρων ἐπὶ τὴν τοῖς πολλοῖς ἀθέατον μυσταγωγίαν.

andere nur wenigen, die eine belacht, die andere geehrt wird, die eine theatralisch, die andere geistlich beißt."

Bobl erregten bie Gegenstände bes Glaubens bamals befonbers in Conftantinopel ein fehr allgemeines und lebhaftes Interesse, welches auch vom Sofe aus, jedoch nicht immer auf Die löblichfte Weise unterhalten und geleitet murbe; aber es mar großentheils nicht bas Intereffe bes Bergens, fonbern bes grubelnben und ftreitfüchtigen Berftanbes, wo nicht ein noch weit niedrigeres, bem ber Streit über Glaubensfachen nur gum Bormanb 1) biente, um außerliche Absichten ber Gewinn = und Berrichsucht ju erreichen. Bahrend man bie auf bie Umwandlung bes ganzen inneren Menfchen gerichteten, beiligenben und befeligenben Lehren bes Evangeliums rubig liegen ließ, beschäftigte fich alles bom Raifer bis jum Bettler, voll unglaublicher Theilnahme, mit einigen wenigen theoretischen Sagen, über welche bas Evangelium eben gerabe fo viel mittheilt, als bem menschlichen Beifte wohlthätig und zum Beil nothwendig ift, und beren weitere Entwidelung auf jeben Fall mehr ber Schule als bem Leben angehört. Je heftiger aber biefe Lehrfampfe entbrannten, Staaten, Stabte, Familien beunruhigten und trennten, besto mehr verlor man bas praftisch Befentliche bes Chriftenthums aus bem Muge; es ichien wichtiger, bie Dreieinheit Gottes ju behaupten, als Gott von ganger Seele ju lieben, die Befensgleichheit bes Sohnes anzuerkennen, als ibm in Demuth und Selbstwerleugnung nachzufolgen, bie Perfonlichkeit bes heiligen Beiftes ju vertheibigen, als bie Früchte bes Beiftes, Liebe, Friede, Gerechtigkeit bargubringen. Die Barthei ber Eunomianer, welcher bon ihrem Urbeber ber eine beson= bere bialectische Bewandtheit eigen war, nährte zwar gang beson= bers bie religiöfe Disputirsucht; aber bas Uebel blieb feinesmegs auf fie allein beschränkt. Bielmehr hatte fich unter bem Schein bes religiösen Intereffe's eine unleibliche ftreitluftige Beschmätig= feit über Dinge bes Glaubens, eine Sucht jur ungeschickteften Reit und am unpaffenbften Ort barüber zu bisputiren und gu wigeln, ber melften Menschen bon allen Partheien bemächtigt; eine Sache, bie ihre fomische, 2) aber auch ihre nieberschlagenb

<sup>1)</sup> Carm. XI. B. 162. p. 84. fagt Gregor: και πρόφασις τριάς έστι.

<sup>2)</sup> Die tomifche Seite zeigt besonbers Gregor von Ruffa in einer schon vielsach gebrauchten Stelle Orat, de deitate fil, et spir. sanct. Opp. t. III. p. 466. ed. Paris. wo er schilbert, wie sich demals Handwerter, Becheler, Reibertröbler, bavongelaufene Sclaven mit ber würdevollften Miene zu Lehrern ber Dogmatit auswafen, wie man taum Geld wechseln, Brod taufen, ein Bab bestellen könne, ohne in philosophische Gespräche über bas Gezeugtsen und Ungezeugtsen, die Unterordnung des Sohnes u. bgl.

ernste Seite hatte. In letterer Beziehung faßte fie besonbers unfer Gregorius, ber viel barunter leiden mußte, auf, wenn er faat: "Es ift babin gefommen, bag ber gange Markt bon ben Reben ber Baretiter wiebertont, bag jebes Gaftmahl burch biefes-Gefchmäte bis jum Edel verborben, jebe Festfreube baburch in Trauer verwandelt, und jede Trauerfeierlichkeit burch biefe Bantereien, ale ein noch größeres Uebel, fast gemildert wird, daß selbst bie Rimmer ber Frauen, die Pflangschulen ber Ginfalt baburch beunruhigt, und die Bluthen ber Bescheibenheit burch folde borfchnelle Ausbildung jum Disputiren gefnicht werben." 1) - Sier ift mehr bas Storen be biefer Streitsucht gefchilbert, aber fie hatte auch für alle Berhältniffe ber Familien fowohl als ber Staaten etwas furchtbar Berftoren bes, welches in einer anbern Stelle Gregors mit ben lebhafteften Bugen angebeutet ift: "Das ift es, fagt er, 2) mas bie Glieber bes Kirchenkörpers gerriß. Brüber verfeindete, Städte in Unrube fette, Burgerschaften gur Buth entflammte, Bolfer bewaffnete, Fürsten aufregte, Briefter mit bem Bolke und unter fich, bas Bolk mit fich felbit und ben Brieftern, Meltern mit Rinbern, Rinber mit Meltern, Danner mit ihren Frauen, Frauen mit ihren Mannern entzweite. Alles mas einen beiligen Namen trägt, wurde geschändet, Sclaven und herrn, Lehrer und Schüler, Greife und Sünglinge, entehrten fich felbst und alle Gesetze ber Ehrfurcht, Die eigentliche Schutwehr ber Tugend, und so wurde übermuthige Anmakung als bodftes Gefet eingeführt, und wir find nicht Stamm bon Stamm. wie einst Ifrael, sondern wir find in ben Saufern und Ramilien. ja es ift fast jeber in sich felbst gespalten, und zwar bie gange Welt, bas gange Menschengeschlecht, wohin bie göttliche Lehre bes Evangeliums gedrungen ift."

Bu biesen Religionöstreitigkeiten kamen noch politische Kämpse, namentlich bie schweren Kriege bes römischen Reiches mit ben Gothen, so baß bieses Reich im Großen bas Bilb eines von ungeheuren Stürmen bewegten Meeres barbot. 3)

verwickelt zu werben. — Man vergl. über biese bogmatische Disputirsucht ber Conftantinopolitaner, womit auch ber praktischsromme Chrysoftomus zu tämpsen hatte, Reanbers Chrysoft. 2r Th. p. 18 u. 118.

<sup>1)</sup> Orat. XXVII. 2. p. 488. Bergl. Carm. de vit. s. B. 1210. p. 19.

<sup>2)</sup> Orat, XXXII, 4. p. 581.

<sup>3)</sup> Greg. Orat. XXII. 2. p. 415, wo es unter andern heißt: "Furchtbar ift, was wir jest sehen und hören, ganze Länder verwüstet, Myriaden getöbtet, die Erde mit Blut und Leichnamen bedeckt, ein Boll von fremder Sprache (die Gothen, vergl. Orat. XXXIII. 2. p. 604.) durchstreift das fremde Land, wie seine Beimath"...

Die unseligen Spaltungen aber, welche bie Christen bamals im Allgemeinen trennten, zeigten fich in einem befonders abschrecken= ben Bilbe in der Sauptstadt bes Reiches felbft. Unter ben letten Regierungen waren verschiedene Bartheien, gulest aber vorzugsweise biejenigen begünstigt worben, welche, unter sich wieber in verschiedene Unfichten getheilt, barin übereinstimmten, bag fie ben nicanischen Lehrbegriff bestritten. Conftantius batte ben Arianern, Julian mabrend seiner turgen Regierung allen Partheien, wenigstens scheinbar, Schut vergönnt, um alle ju unterbruden. Rach Jovians frühem Tobe gelangte Balens zur herrschaft in ben Morgenländern, und mit ihm, noch mehr als es bei Conftantius ber Kall war, ber Arianismus, ben er nicht blos be= foutte, fonbern auch burch emporenbe Graufamfeiten gegen bie Freunde ber nicanischen Beschluffe berrichend ju machen suchte. Diese wurden jest aus bem Gebrauch aller Rirchen und firchlichen Besitzungen verbrängt und bie Arianer traten in benfelben ein. Aber Constantinopel blieb fortbauernd ber Schauplag firchlicher Rämpfe und Bartheiungen. Fast alle Meinungen hatten hier, wo neben einzelnem Guten fo vieles Schlimme aus allen brei Belttheilen gufammenfloß, ihre Anhänger; aber befonbers zeich= neten fich folgende Bartheien aus: Die Gunomianer, ju einer Berftandestheologie fich bekennend, welche bas Wefen Gottes burch logische Bestimmungen vollkommen ergrunden ju konnen meinte, und die Ungleichbeit bes Sohnes mit bem Bater nach ftreng grignischer Beife behauptend, waren in Conftantinovel febr jablreich 1) und ichabeten bem ernften religiöfen Ginn am meiften baburch, bag fie bie Glaubenslehren ausschlieglich jum Gegenftand einer bisputirfüchtigen Dialectif machten. Die Dacebonia= ner, bem halbarianischen Lehrbegriff ber Wefensähnlichkeit juge= than, und baburch ben Orthobogen fich etwas mehr annähernb, ausgezeichnet babei burch einen würdevollen Ernft bes Betragens und monchsartige Strenge ber Sitten, waren zwar burch bie reinen Arianer felbft aus bem firchlichen Befite verbrangt, aber immer noch vielfach verbreitet, theils in Conftantinopel felbst,2) theils in ben benachbarten Gegenben bes Bellesbont, Thraciens,

<sup>1)</sup> Dieß geht sehr klar baraus hervor, baß Gregor seine polemischen Aeußerungen hauptsächlich gegen biese Parthei richtete. Selbst in ber näheren Umgebung bes Kaisers Theodos in s befanden sich ansänglich noch Anhänger bes Eunomius, die aber bald entsernt wurden. Philostorg, dist. eccl. X, 6. Bergl. außerdem über die weite Berbreitung dieser Parthei Sozom, dist. eccl. VI, 27.

<sup>2)</sup> Auch bieß sehen wir aus ben polemischen, zu Conftantinopel ent-ftanbenen Reben Gregors, bie uns später im bogmatischen Theile Gelegenbeit geben werben, über biese Partheien noch mehreres zu sagen.

Bithyniens und Phrygiens. Die Novatianer, an Strenge ber praktifden Grundfage bie Macebonianer noch überbietenb, waren früherbin auf bem Punct gewesen, sich mit ben Orthoboren, bon benen sie in bem ftreitigen Sauptboama nicht abwichen und mit benen fie fich unter gleichem Drucke ber Arianer befanden, ju vereinigen, wenn nicht bie übelwollende Gefinnung einiger Bartheibaupter bagwischen getreten mare: aber fo blieben fie getrennt und vermehrten also auch die Bahl ber Gegner ber Ortho= boren. 1) Endlich begannen fich baneben auch bie Apollina= riften festzusegen, beren Lehre ber Anerkennung bes mabrhaft und vollkommen Menschlichen in Jesu widersprach (benn bas Menschliche liegt ja vorzugsweise in ber Bernunft); und es ging bamale, wie Gregor berichtet, Die Sage, baß fich (ju Conftantinopel) eine Berfammlung apollinariftischer Bischöfe bilben wurbe, in ber Absicht, ihre Lehre von Chrifto zur allgemeinen zu erheben und ben Gemeinden aufzudrängen. 2)

Durch biefe verschiedenen täglich fich mehrenden Gegenpartheien war die orthodore Gemeinde in einen kläglichen Buftand gefommen, und man mußte fich wundern, bag bas tleine Bauflein ihrer Mitglieder unter ben jum Theil muthenben Berfolaungen ber Begner, hauptfächlich ber reinen Arianer, nicht icon gang jusammengeschmolzen mar. Aus ber firchlichen Gelbststänbigfeit, aus ihrer Existenz bem Staate gegenüber waren fie eigent= lich schon hinausgetrieben; fie hielten fich nur noch burch bruberliche Liebe, die leider auch oft gestört war, und gemeinsame Treue gegen baffelbe Glaubensbekenntnig jusammen. Wir konnen bie Lage ber katholischen Rirchengemeinschaft in Constantinopel unmittelbar bor ber Unfunft bes Gregorius nicht beffer fennen lernen, als burch beffen eigene Schilberung, bie wir um fo weniger für übertrieben halten burfen, ba fie aus einer Rebe genommen ift, bie er im Angesicht eines großen Theils ber Bewohner von Conftantinopel por 150 Bischöfen bielt. "Diele Beerbe, fagt er von feiner Gemeinbe, 8) war einst klein und

<sup>1)</sup> Sozom. hist. eccl. IV, 20.

Greg. Carm. de vita s. B. 609 sqq. p. 10.
 Καὶ γὰρ τις ἐθρυλλεῖτο καὶ συνήλυσις
 Ἐπισκόπων, νεήλυν αξρεσιν λόγων
 Ἐπειςαγόντων ταῖς φίλαις ἐκκλησίαις.

<sup>3)</sup> Orat. XLII, 2. p. 749. Ganz ähnlich Carm. de vita s. B. 597 bis 591. p. 10.

Είχε τι μικοόν ζωτικής σπέρμα πνοής, Ψυχάς τελειάς τῷ λόγφ τῆς πίστεως, Λαόν βραχύν μέν, τῷ θεῷ δὲ πλείονα.

bürftig, wenigstens bem Augenscheine nach, ja es war kaum eine Heerde, sondern nur eine kleine Spur, ein Ueberbleibsel einer Heerde, ohne Ordnung, ohne Aufseher, ohne Zusammenhalt; sie hatte weder freie Weide, noch einen ordentlichen Stall, sondern irrte umher auf den Bergen, in den Alüsten und Löchern der Erde<sup>1</sup>) hier und dorthin zerstreut und zerschlagen, wo eben jedes gerade Unterkunft und Weide fand und froh sehn mußte, sich mit Sicherheit durchstehlen zu können."

So fehr war ber firchliche Zustand ber Orthobogen in Conftantinopel gerrüttet, als ber Beschüter bes Arianismus Balens in ber blutigen Schlacht gegen bie Gothen bei Abrianopel im Sahr 378 fein Leben verlor. Gratian, in Ermagung ber bochftbebenklichen Lage bes Reichs, wollte bie Müben und Gefahren ber Regierung mit einem fraftigen Genoffen theilen und mablte hierzu ben bamals breiundbreißigjährigen Theobofius, ber aus ber Berbannung bon feinen baterlichen Gutern in Spanien auf ben Thron berufen wurde. Er trat im J. 379 bie Regierung über die Morgenländer an, und mit seiner Thronbesteigung beginnt eine neue gludliche Epoche für die bisher unterbrudten Orthoboren. Auch in der hauptstadt bes Morgenlandes, ja hier gang beson= bers durften fie jest die besten Soffnungen faffen; es fehlte ihnen nur ein Mann, ber mit Kraft und Geift an bie Spite ihrer fleinen Schaar treten, berfelben einen Saltpunct geben, und unter ben feindlichen Bartheien Achtung verschaffen tonnte. War biefer gefunden, fo burften fie ben Sieg erwarten, aber nicht ohne Rampf, ba bie gange firchliche Macht in ben Sanben ber Arianer und ber ihnen verwandten Bartheien mar.

## 2. Gregorius kommt nach Constantinopel und sammelt sich eine Gemeinde.

Mehrere Mitglieber ber verlassenen Gemeinde und selbst einige Bischöfe, 2) wahrscheinlich aus der Umgegend, richteten in dieser Lage der Dinge ihre Blide auf Gregorius, bessen Ruhm damals schon in den Morgenländern verbreitet war, und baten ihn dringend, im entscheidenden Augenblide nach Constantinopel

<sup>1)</sup> Hebr. XI, 38.

<sup>2)</sup> Ein Brief an Bolporius von Colonia fceint fich barauf zu beziehen. Epist. 14. al. 48. p. 777.

ju kommen. 1) Er ließ sich bazu bewegen, obwohl er versichert, sehr ungern bahin gegangen zu sehn, ja sogar barauf hindeutet, als ob man Gewalt habe brauchen müssen, ihn der Zurückgezogenbeit seines bisherigen Aufenthaltes zu entreißen. 2) Späterhin vornehmlich gereichte es ihm zu besonderer Genugthuung, von sich bezeugen zu können, daß er sich um die Verwaltung des Visthums zu Constantinopel nicht im mindesten bemüht habe, sondern daß er berusen, ja gezwungen und nur aus Pflichtgefühl und Antrieb des Geistes dahin gekommen seh. 8)

Gregorius erschien unerwartet in Constantinopel, und ber Eindruck, den er dort zuerst auf das Bolk machte, war ihm nicht günstig. Er kam, um einen Glauben zu vertheidigen, der eben jest noch von den meisten mit Leidenschaft verworfen wurde. Er war ein frommer und beredter Mann, aber nie hatte er sich bemüht, sein Aeußeres angenehm und empfehlend auszubilden, und jest sollte er in der Stadt auftreten, die auch den edelsten Stein nicht achtete, wenn er nicht schön geschliffen war. Man wollte einen glänzenden Redner voll Kraft und Anmuth, und statt bessen kam ein schon alterndes, 4) von Krankheit gebeugtes

<sup>1)</sup> Gregorius fagt bieß beutlich genug Carm. de vita s. B. 592 bis 96, p. 10.

Τούτοις -- -

Έπεμψεν ήμας ή χάρις τοῦ πνεύματος, Πολλῶν καλούντων ποιμένων και θρεμμάτων.

Womit zu vergleichen Carm. adv. Episo. B. 81. p. 12. Daß Gregorins unter ben Schasen, die ihn gerusen, vornehmlich Glieber ber orthodogen Gemeinde in Constantinopel versteht, geht aus einer Stelle der 36sten Rede hervor, wo er unter den Gründen, warum seine Gemeinde so sehr an ihn dage, auch den angiebt, weil sie ihn als ihr eigenes Bert betrachteten, d. b. weil sie ihn berusen hätten. Außerdem mögen noch manche andere Laien und Geistliche unsern Gregor ermuntert haben, nach Constantinopel zu gehen. Unter ihnen wird (von Gregorius Preschiter in vita Gregop. 18.) besonders auch Basilius genannt, der vor seinem Tode biefen Bunsch noch an seinen Freund gethan haben milite. Bielleicht war unter ihnen anch Petrus, Bischof von Alexandrien, der sowohl wegen seiner Schicksale, als wegen seines Bischosstußes sehr angelehene Kachsolger des Antanasius. Wenigstens schrieb er dem Gregorius entweder vor besten Antanst in Constantinopel oder bald nachher einen sehr freundschaftlichen Brief, worin er ihn silt den rechtmäsigen Bischo von Constantinopel erklätte. Gregor. Carm. de vita s. B. 858. p. 14.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 607. p. 10. Οξιω μέν ηλθον ούχ έκων, αλλ' ανδοάσι κλαπεις βιαίοις. Indef ift die Stelle poetisch unbestimmt. Auch Chrysostomus wurde burch eine Art von liftigem Gewaltstreich von Antiochien nach Confiantinopel gebracht.

<sup>3)</sup> Orat. XXXIII, 13. p. 612.

<sup>4)</sup> Gregor war zwar in ben Jahren noch nicht fo weit vorgeschritten, ungefahr fünfzig. Aber übertriebene Afcese hatte seinen Körper zu fruhe

Männlein, mit niebergeschlagenem Auge, mit kahlem Haupte, bas Angesicht voll Spuren innerer Rämpfe und äußerer Entbehrungen, in armseligem Anzuge. 1) Dieser Mann, man sah es ihm wohl an, kam nicht aus ber gebilbeten Gesellschaft einer glänzenben Stadt, sondern vom Lande, aus einem entlegenen Winkel; er erschien fast wie ein Bertriebener, wie ein Bettler ohne Habe und Gut. 2) Und doch sollte derselbe Mann jest den Kampf mit verschiedenen an Zahl und Macht weit überlegenen Partheien beginnen. Dazu gehörte Muth und Gottvertrauen.

In Constantinopel angekommen wohnte Gregorins vorerst in bem Sause von Verwandten, die uns nicht näher bezeichnet werden. Wahrscheinlich war es auch in dieser Wohnung, wo die ersten Bersammlungen des kleinen Häusleins der Katholischen gehalten wurden, jest noch heimlich, und nicht ohne Gefahr vor ihren verfolgungssüchtigen Gegnern. 3) Die Bekenner des nicanischen Lehrbegriffs scheinen sich hier zuerst eine Hauskapelle eingerichtet zu haben, welche allmählig erweitert wurde und später zu einer

geschwächt und vor ber Zeit altern machen. Carm. adv. Episc. B. 110. p. 34. sagt er:

Τὸ χάλκεόν μοι σῶμα φροντίσιν τακέν "Ηδη νένευκεν . . .

<sup>1)</sup> Simeon Metaphrastes beschreibt uns Gregors Aeusteres in solgenden Zügen: Quantum autem ad corporis formam attinet, statura mediocri erat, pallidus aliquantulum, non tamen citra venustatem, depresso naso, superciliis in rectum protensis, aspectu blando et suavi, altero oculo, nempe dextro, subtristis, quem etiam cicatrix quaedam contrahebat, barba non promissa, densa tamen. Qua parte calvus non erat (nam subcalvus erat), albos crines habebat, summas item barbae partes velut sumo obsitas ostendebat. Indes zeigt bieser Schristseller des 12ten Ighthunderts seine Quelle nicht au. Ein Bildnis Gregors aus einer zur Zeit Basslius des Macedoniers versertigten, jetzt in Paris besindlichen, Handschrift der Werke Gregors giebt Du Cange in der Constantinop. Christiana lib, IV. cap. 6. p. 125, wo auch noch mehreres andere, was sich auf das Aeustere des Kirchendaters bezieht, angesishtt ist. Aus der Abbildung steht Gregor gerade ausrecht, in priesterlicher Kleidung, mit dem Edungelienduch in der Linten, und unterscheibet sich sehr daracteristisch durch klüzeres Handhaar, längeren Bart und ernstere Mene von seinem in weltslicher Kleidung neben ihm stehenden Bruder Cäsarius.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 696. p. 11.

Οὐ γὰρ φορητὸν ἄνδρα τὸν πενέστατον, Ῥιχνὸν, κάτω νεύοντα, καὶ δυςείμονα, Γαστρὸς χαλινοῖς δάκρυσι τετηκότα, Φύβῳ τε τοῦ μέλλοντὸς, ὡς δ' ἄλλοις κακοῖς . . . .

<sup>3)</sup> Orat. XXVI, 17. p. 484. . . . ολκός τις ἀνέπαυσεν ἡμᾶς εὐσεβὴς καὶ φιλόθεος συγγενῶν τὸ σῶμα, συγγενῶν τὸ πνεῦμα, πάντα φιλότιμος, παὰ οἰς καὶ ὁ λαὸς οὖτος ἐπάγη, κλέπτων ἔτι τὴν διωκομένην εὐσέβειαν, οὐκ ἀδεῶς, οὐδὲ ἀκινδύνως.

großen und berühmten Kirche heranwuchs. Sie erhielt ben bebeutungsvollen Ramen Anastasia, Auferstehungslirche, weil sich hier ber wie in einem Todesschlummer liegende nicanische Glaube wieder erhoben und erneute Lebenstraft gewonnen hatte. 1)

Das erfte Geschäft bes Gregorius mußte fenn, nicht fowohl bie Gegner ju befämpfen, als vielmehr feine Kleine Gemeinbe recht fest unter sich ju verbinden und auf ben mahren Weg bes driftlichen Lebens ju leiten. Bohl war er borguglich berufen worben, ben nicanischen Lehrbegriff ju berfechten, und er entsprach, wie wir balb feben werben, biefem Berufe mit glanzendem Erfolg. Aber es war ihm babei bie wichtigste Angelegenheit, bie feiner Bflege Befohlenen fo in ben achten Beift bes thatigen Chriftenthums einzuführen, bag ihr Glaube borzugemeife burch ihr Leben bewährt und empfohlen murbe. Auch bie, welche fich jest an Gregorius anschlossen, waren nur ju febr in bas leere Reben und Streiten über Dinge bes Glaubens hineingerathen. Er machte fie begwegen wiederholt und fraftig barauf aufmerkfam, bag biefe leichtfertige und gottvergeffene Weichwäßig= feit über göttliche Dinge alle achte Gottesfurcht gerftore und bas Beilige entweihe, und bag es boch nur einen Beg bes mabrhaft driftlichen Lebens gebe, thätige Frommigkeit in ber Erfüllung ber Gebote Gottes, nämlich in Bartung ber Rranten, Unterstützung ber Armen, in achter Gaftfreundschaft, anhaltendem Bebet, aufopfernder Gelbftverleugnung, Mäßigfeit. Ueberwindung ber Leibenschaften u. f. w. Gin foldes aufopfern= bes, felbstverleugnenbes, thatfrommes Leben empfiehlt er als ben einfachen Glaubensweg allen, die jum mahren Beile fommen wollen, hinzufügenb: "Wenn ber Glaube allein für bie Gelehrten mare, bann mare niemanb armer unter uns, als Gott."2) Bo

<sup>1)</sup> Greg. Orat, XLII, 26. p. 766. χαίροις Άναστασία μοι τῆς εὐσεβείας ἐπώνυμε σὸ γὰρ τὸν λόγον ἡμῖν ἐξανεστήσας ἔτι καιαφρονούμενον. κ. τ. λ. Carm. de vita s. B. 1079. p. 17.

<sup>&#</sup>x27;Αναστασία, ναών ὁ τιμιώτατος,
"Η πίστιν εξήγειρας εν γῆ πειμένην.

Andere Meinungen über den Ursprung der Anastasientirche und ihres Namens sindet man bei Du Cange in der Constantinop. Christ, lid. IV, cap. 7. p. 141 sqq. Die Kirche war dem Gregorius immer ganz besonders lieb, auch in der Erinnerung. Bergl. Gregor. Somnium de Anastasiae templo. Carm. IX, bes. B. 61. p. 79. Er vergleicht dieselbe häusig mit der Arche Roah's, mit Silo, wo die Bundeslade wieder einen sessen Sit gesunden n. dergl. Auch durch Bunderwirtungen verherrlichte die Sage diese Kirche. Sozom. hist. eccl. VII, 5. — Unter den späteren Regierungen wurde sie mannichsatig vergrößert und ausgeschmückt.

<sup>2)</sup> Carm. do vita s. B. 1210-1231. p. 19 u. 20. Diefelben Gebanten find fehr fraftig ausgesprochen Orat. XXVII, 7. p. 492. und in mehreren

er Gelegenheit fand, wiederholte Gregor die wichtige Wahrheit, die einen der Grundgedanken seiner ganzen Theologie enthielt, daß nur nach Maaßgabe der Befreiung des Gemüthes von dem Schmuß der Sünde die Erkenntniß Gottes und seiner Offenbarungen möglich, daß nur die reine Seele eines Umganges mit dem ewig Neinen fähig seh, und jeder nur durch ein göttsliches Leben sich zum Erkennen und Anschauen des göttlichen Wesens erheben könne. Das Thun war ihm die nothwendige Vorstuse und der einzige Weg zur ächten und Lebendigen Erkenntniß; dieß verlor er bei allen seinen dogmatischen Speculationen niemals aus dem Auge. 1)

Gregorius fpricht fich über biefe Gegenftanbe besonbers in ber Ginleitung ju feinen berühmten theologischen Reben aus, woraus wir eine besonders hierher gehörige Stelle 2) ausbeben muffen: "Es ift nicht eines jeden Sache, über Gott ju philofophiren, nicht eines jeben, fage ich; benn bas ift nichts fo leichtes, was auch benen gutame, bie noch auf ber Erbe friechen; ich fete bingu, es fdidt fich auch nicht überall, und bei allen, und obne alle Beschräntung, fondern nur gu gemiffer Beit, bei gemiffen Berfonen, und nach gewiffen Regeln. Richt für alle, sonbern nur für Gebrüfte und Beubte in ber Erkenntnig, und bor allem für folde, die ihre Seele und ihren Leib ichon gereinigt haben. ober wenigstens in ber Reinigung begriffen find. Denn ber Unreine fann ohne Gefahr bas Reine nicht berühren, fo wenig als bas schwache Auge ben Sonnenstrahl ertragen fann. Aber mann? Dann, wenn wir feiern bon bem außerlichen gemeinen Treiben und Getummel, und bas Eblere in ung 3) nicht getrübt ift burch

Stellen biefer Rebe. — Unter ben Gelehrten verfleht Gregor folde, bie nicht allein bie Glaubenswahrheiten einsach aufnehmen und ausüben, sonbern auch über biefelben zu bisputiren vermögen.

<sup>1)</sup> Orat. XX, 12. p. 383. 4. p. 377. Orat. XXXIX, 9. p. 682. und in vielen anderen Stellen.

<sup>2)</sup> Orat. XXVII, 3. p. 489. Uebrigens ist die ganze Rebe, die seift viele praftische Wahrheiten enthält, zu vergleichen. Sie ist hauptsächlich gegen die Eunomianer gerichtet, die Gregor bezeichnet als χαίφοντες ταϊς βεβήλοις κενος ωνίως, καὶ ἀντιθέσεσι της ψευδωνύμου γνώσεως, καὶ ταϊς εἰς οὐδὲν χρήσιμον φερούσαις λογομαχίαις, und von νούσεως τῶν προβαλλομένων. Ετ schildert sodann das Berderbliche und Tranrige ber inneren Spaltungen in der christlichen Kirche, und ermahnt seine Zuhörer, wenn auch diese Partheiungen nicht sogleich aufgehoben werden isnnten, doch wenigstens darauf bedacht zu seun, daß heilige Gegenstände heilig behandelt, und nicht durch gehässige Streitigkeiten vor den Ohren der Peiben prosayirt würden, §. 5. 6. p. 491 sqq.

<sup>3) . . .</sup> τὸ ἡγεμονικόν.

bie Bilber armseliger und verwirrender Dinge. Und bei welchen benn? Nur bei denen, welchen es mit der Sache ein Ernst ist, und die göttliche Dinge nicht wie alles andere nur zum Gegenstand nichtiger Kurzweil machen, so nach dem Pferderennen, und Theater, nach den Gesängen und Genüssen des Bauchs und der Wollust; denen auch die Nederei über diese heiligen Gegenstände und das wiselnde Antithesenspiel nur ein Theil des Wohllebensist. Worüber aber soll man philosophiren und die zu welcher Grenze? Ueber das, was uns erreichdar ist, und soweit die Fassungskraft und das geistige Vermögen des Zuhörers reicht. Doch, sest er in der Folge hinzu, möge mir das alles niemand so misdeuten, als ob man nicht stets an Gott denken sollte. Wohl soll man noch eher an Gott denken, als Athem schöpfen; ja wenn es möglich wäre, nichts anderes thun, als dieses." 1)

Noch ausführlicher handelt Gregorius über biefe Dinge in einer Rebe, welche er wahrscheinlich zu Anfang seines Aufenthaltes in Conftantinopel hielt, und worin er unter andern feine Buborer fehr treffend barauf aufmerkfam macht, 2) bag bas Wefen ber drift= lichen Beisheit nicht in ruftiger Rampffertigfeit und in ber Fähigfeit fich über göttliche Dinge gut auszubruden, fonbern in mabrer Selbsterkenntnig und Demuth bestehe, und bag es weit beffer fet, weise und zugleich milb nachgiebig, als unwiffend und augleich voll hartnäckigen Uebermuthes zu febn. In berfelben Rebe bestreitet er auch fraftig und schon bie Berbammungs = und Berketerungefucht, indem er fagt: 3) "Du aber verurtheile beinen Bruber nicht, nenne seine Baghaftigkeit nicht Gottlofigkeit, und gebe nicht leichtsinnigerweise zu weit, indem bu ihn berurtheilft ober lossprichft, mabrend bu boch eine milbe Gefinnung zeigen willft; fonbern bier erscheine als ein Demuthiger; bier aieb beinem Bruder ben Borzug por bir, und zwar nicht zu beinem eigenen Schaben, benn hier ift bas Berbammen und Berachten nichts anberes als ben Bruber bon Chrifto und ber einzigen Soffnung ausschließen, und bie verborgene Frucht, welche vielleicht mehr werth ift als bu, mit bem Unfraut ausreißen. 4) Sondern richte ihn auf, fanft und liebevoll, nicht wie ein Gegner, nicht wie ein gewaltthätiger Arat, nicht wie einer, ber bon nichts weiß, als bon Brennen

 <sup>1) . . .</sup> οὐ τὸ μεμνῆσθαι διηνεχῶς χωλύω, τὸ θεολογεῖν δέ. οὐδὲ τὴν θεολογίαν, ώσπες ἀσεβὲς, ἀλλὰ τὴν ἀχαιςίαν οὐδὲ τὴν διδασχαλίαν, ἀλλὰ τὴν ἀμετρίαν.

<sup>2)</sup> Orat. XXXII, 21. p. 594.

<sup>3)</sup> Orat. XXXII, 29. p. 599.

<sup>4)</sup> Matth. XIII, 29.

und Schneiben; erkenne vielmehr in Demuth bich felbst und beine eigene Schwäche. Es ift wahrlich nicht einerlei, eine Bflanze ober eine fluchtige Blume ausreifen und einen Denichen. Du bift ein Bilb Gottes, und haft es mit einem Bilbe Gottes ju thun, und bu, ber bu richteft, wirft felbft gerichtet werben. Go prufe beinen Bruber als einer, ber nach bemfelben Maage gerichtet wird." Besonders empfahl Gregorius auch insofern bulbenbe Milbe im Urtheil über andere, als man nicht von jedem anderen verlangen foll, daß er auf diefelbe Beife fromm feb, wie man es gerade felbst ift. Auch bieß machte er besonders gegen die Eunomianer geltend, welche ausschließlich nur bas Erkenntnigbermögen, ben Berftand mit feinen Bestim= mungen und Schluffen als bas Organ betrachteten, burch welches wir mit Gott und einer höheren Weltordnung in Berbindung treten. Gegen eine folde beschränkte Unficht bedient er fich ju wiederholtenmalen bes Ausspruchs Jesu: bei Gott find viele Bobnungen, und zieht baraus ben Schluß, bag, wie berfciebene Wohnungen bei Gott feven, ebenfo auch berichiebene Bege, bas beißt, verschiebene Lebensweisen fen mußten, Die babin führen; so zwar, bag alle biefe Wege nur einen ausmachten, nämlich ben ber Tugend, aber bag fich biefer eine qugleich auch wieder in viele zerspalte. 1) Wo Gregor ernften driftlichen Sinn und lebendige Wirkungen ber Frömmigkeit fand, da wufte er fie ju schäten, mochte bamit auch eine Abweichung von feinen bogmatischen Ueberzeugungen verbunden febn. In Diesem Sinn spricht er fich mit ber liebevollsten Dulbung gegen bie Macebonianer aus, bie er als Brüber, über welche er nicht fiegen, sondern mit benen er nur gerne vereinigt febn wollte, fo anredet: 2) "Gine solche Liebe bege ich ju euch, eine folche Ehr= erbietung habe ich vor eurer anständigen Rleidung, bor eurer bon Enthaltsamfeit zeugenden Gefichtsfarbe, bor euren beiligen Bereinen, bor eurer ehrwürdigen Jungfräulichkeit und Reinheit, bor eurem nächtlichen Bfalmgefang, eurer Armenliebe, eurem Bruber= finn, eurer Gaftfreunbichaft, bag ich auch wünschte, verbannt zu sehn von Christo und gerne als Berdammter etwas leiben würbe. 8) wenn ihr mit uns vereinigt wäret."

<sup>1)</sup> Orat. XXVII, 8. p. 493. Gregor macht nach biesen Bemerkungen selgende Anwendung gegen die Eunomianer: τί οὖν, ὦ βέλτιστε, ὧσπές τινα πενίαν, καταγνώντες τοῦ ἡμετέρου λόγου, πάσας τὰς ἄλλας ὁδοὺς ὰφέττες, πρὸς μίαν ταύτην φερεσθε καὶ ἀθεῖσθε τὴν διὰ λόγου καὶ θεωρίας, ὡς αὐτοὶ οἶεσθε, ὡς δὲ ἔγώ φημι, ἀδολεσχίας καὶ τερατείας.

<sup>2)</sup> Orat. XLI, 8. p. 737.

<sup>3)</sup> Rom. IX, 3.

3. Gregorius wird von den Gegenpartheien geschmäht und verfolgt und erträgt es mit Milbe. Streitigkeit unter den Orthodoren in Constantinopel.

Während Gregorius alles ausbieten mußte, um nur eine kleine in ächt ebangelischem Sinn verbundene Gemeinde zu sammeln, hatte er schwere Rämpfe und Verfolgungen nach außen zu bestehen. Er war von Ansang Gegenstand des Hasses und Spottes für alle andere Partheien, und man ließ sich zu den niedrigsten Schmähungen gegen ihn herab. Sie warfen ihm seine kleine Gemeinde, seine Armuth, seine Abkunft aus einem undekannten dürftigen Provinzialstädtigen vor, nannten ihn herabwürdigend einen Fremden, einen Ausländer, spotteten über sein abgeschabtes Kleid, sein bäurisch ungebildetes Betragen und Aehnliches. Er dagegen rühmte sich voll edlen Stolzes gerade der Dinge, die man ihm zum Vorwurf machte, er freut sich seiner wenn gleich kleinen und armen, doch treuen Gemeinde, er schämt sich seiner schlichten väter= lichen Sitten nicht und beutet darauf hin, daß alle edlen Men=schen ein gemeinsames geistiges und himmlisches Vaterland hätten. 1)

Solche Schmähungen waren auch wohl zu ertragen gewefen, aber in jenen wildbewegten Beiten fchritt ber Belotismus und Religionshaß alsbald gur That. In ber Mitte feiner fleinen Schaar war Gregorius nicht einmal feines Lebens ficher. 2) Ginft bei nächtlicher Weile wurde ber Berfammlungeort ber Orthobogen bestürmt, arianischer Böbel, besonders gemeine Weibspersonen unter ber Unführung bon Monchen brangen mit Stocken und Steinen bewaffnet in bas ftille Beiligthum ein und ber Berfechter ber Orthodoxie mare beinahe ein Marthrer feiner Ueberzeugungen geworben. Der Altar wurde entweiht, ber heilige Wein mit Blut vermischt, das Bethaus war ein Schauplat ber Rerstörung und ber zügelloseften Ausgelaffenheit. Gregorius entfam gludlich. Aber am anderen Morgen wurde er wegen bes nächtlichen Tumultes noch bor Gericht geforbert. 3) Im Bewußtfenn feiner Unschulb vertheibigte er fich fo gludlich, bag biefer Umftand nur bagu biente, ben Triumph feiner gerechten Sache zu erhöhen. Sochft=

<sup>1)</sup> Orat. XXXIII, 1. p. 603. u. bef. 6-10. p. 607 seqq.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. 3. 665-678. Epist, 81. p. 839. Orat. XXXIII, 5. p. 607. Orat. XXIII, 5. p. 428. Orat. XXXV, 3. 4. p. 630 sqq.

<sup>3)</sup> Carm. de vita s. B. 669. p. 11. Gregorius Presbyter brildt sich barilber so aus: συλλαβόμενοι δε αὐτὸν, τῷ τοῦ ὑπατικοῦ παρέστησαν βήματι, ώς τινα ταραχών και στάσεων αἴτιον. Vita Gregor. p. 144.

wahrscheinlich war es biefer Borfall, - es mögen fich aber beren noch manche abnliche ereignet haben - ber bem Gregorius fpater ben Chrennamen eines Betenners erwarb.

Bei allen Berfolgungen ichwebte unferm Gregorius bas Borbilb bes Stephanus und fo vieler driftlichen Glaubenshelben, bor allen bas Borbild beffen bor ber Seele, ber gefagt hat: "fegnet bie euch fluchen," und ber felbft für feine Feinbe am Rreuze betete, und fo begegnete auch er feinen Gegnern mit Sanftmuth und Milbe, weil es ihm wichtiger war, fie zu beffern, als ihre Ungerechtigkeiten bestrafen ju laffen. Er achtete es, wie bie erften Beugen bes Evangeliums, für einen Genug, für ein Blud, um feines Glaubens willen ju bulben, und hatte biefe Leiben gewiß nicht mit einem ruhigen, fanfthinfliegenben Leben vertauscht. Boren wir ibn felbft, wie er fich barüber an einen Freund ausspricht: 1) ,, Dbwohl uns furchtbare, ja überaus furcht= bare Dinge widerfahren find, fo wird es doch beffer fenn, Gebuld ju üben, und ber Dlenge ber Chriften an unferm Leiben ein Bei= fpiel ber Gebuld zu geben, benn bie meisten überzeugt recht fraftig nicht sowohl die Rebe, als vielmehr die That, welche eine ftillschweigende Ermahnung ift. Es ift gwar etwas Großes, Recht geubt ju feben an benen, bie und Unrecht gethan haben; etwas Großes fage ich, auch nuglich gur Befferung anderer; aber weit größer und göttlicher ift es, Unrecht muthig zu ertragen. jenes hemmt zwar die Schlechtigfeit, Diefes aber bringt die Bofen ju milber Gefinnung, und bas ift ja boch viel beffer und berr= licher, als bag fie blos nicht folecht find." Rachbem Gregorius Beispiele gebulbigen Unrechtleibens aus ber Schrift angeführt. fährt er fort: "Du fiehst bas gange Berfahren ber Dilbe; querft fcreibt fie bas Gefet bor: bann befiehlt, verfpricht, brobt, fcmabt, ftraft fie, halt aber auch wieber inne; broht wieber, wenn es Noth thut; ertheilt einen Schlag, aber mit Schonung, indem fie nur zur Befferung vorbereiten will. Go wollen auch wir nicht sogleich zuschlagen, bas wäre auch nicht rathsam, sonbern burch Liebe überwinden - und ben Feigenbaum nicht fogleich vertrodnen laffen, ber ja noch Früchte tragen fann" . . . .

Leiber hatte Gregorius nicht blos gegen bie verschiebenen arianischen Bartheien, sonbern gegen Zwiespalt in feiner eigenen Bemeinde ju tampfen. Der Geift ber Partheiung, besonbers ber religiösen, hatte fich bamals über alle Bolfer und Stäbte ausgebreitet und erftredte feine verzehrenden Wirfungen bis in bie Heinsten Gemeinschaften. Selbst bas Heine bon allen Seiten

<sup>1)</sup> Epist. 81. p. 839 — 841.

gebrängte Häuflein ber Orthoboxen in Conftantinopel war unter fich nicht volltommen einig, und nahm an einer Spaltung Antheil, die fich von Antiochien aus fast über die gange Christen= beit bes Morgen = und Abendlandes verbreitet batte. Der Streit war über eine Bischofswahl entftanben, bing aber auch ursprüng= lich mit ben großen arianischen Bewegungen gusammen; in ber Beit jedoch, wo er für uns wichtig ift, bezog er fich eigentlich allein auf die Berfon ber Bischöfe. Als ber Arianismus in Antiochien herrschte, wurde von der afacischen ober arianischen Barthei Reletius, fruber Bifchof ju Cebafte, bamals ju Beroa, jum Bifchof gewählt, weil er auf bem Concilium ju Seleucia bem Afacius vollkommen beigestimmt batte. Inbeffen batte man fic in ibm getäuscht, ober er anderte seine Ueberzeugungen. er fein Bisthum angetreten batte, mieb er anfanglich bogmatische Bortrage und predigte blos Sittenlehre. 1) Aber in der Folge begann er bas nicanische Bekenntnig vorzutragen und die Wesens= gleichheit zu vertheibigen. Dieß bewirtte feine Berbannung. Gin alter Arianer Guzoius wurde sein Rachfolger. Die Anhanger bes Meletius aber trennten fich nun von den Arianern und bilbeten eine besondere Gemeinschaft, ohne fich jedoch mit den alten Ortho= bogen ober nicanisch Gefinnten ju bereinigen; benn biefe bielten fich bon ben Meletianern gurud, weil Reletius burch bie Arianer Bifchof geworben war. Go waren biefe, bie alten Orthoboren und die Meletianer nämlich, obgleich in ihren Ueberzeugungen übereinstimment, boch firchlich getrennt. Spaterbin, als unter Rulians Regierung bie burch Conftantius verbannten nicanisch gefinnten Bifchofe Gufebius bon Bercella und Lucifer bon Calaris aus ihrem Exil in ber oberen Thebais jurudtehrten, begab fich ber Lettere nach Antiochien und weihte bort, um ben Anhangern bes berbannten Meletius ein Saubt ju geben, ben Bregbiter Baulinus ju ihrem Bifchof. Aber er wurde von einem großen Theile berfelben nicht anerkannt, um fo weniger, ba jest auch Meletius felbft aus ber Berbannung nach Antiochien gurudfam. So blieben also bie Orthoboren in Antiochien in zwei Partheien, wobon bie bes Meletius bedeutenber, bie bes Paulinus geringer an Bahl war, geschieben, und biefe Spaltung bauerte auch bann noch fort, als bie Bartbei, gegen welche fie beibe fampften, bie arianifche, icon ibre Dacht verloren hatte; fie verbreitete fich fogar über die übrige orthodoge Rirche, ba burch Lucifer die

Abenbländer und Aegypter in bas Interesse bes Paulinus gezogen waren, bas Morgenland aber auf ber Seite bes Meletius ftanb. Ra es ereignete fich wohl, bag in einer einzelnen Gemeinbe bie Ueberzeugungen über biefen Bunct getheilt waren, und ein Theil ber Glieder fich für Baulinus, ein anberer für Meletius erklarte. Dies icheint namentlich auch gerabe in ber Zeit in Conftantinopel ber Fall gewesen zu febn, als Gregorius ber bortigen Gemeinbe borftanb. Wenigftens laffen fich mehrere Stellen, besonbers ber 22sten Rebe, nicht beffer erklären, als wenn wir sie auf biefes Berhaltniß beziehen. Gregorius fagt : "für uns ift gar fein Enbe bes Streitens, nicht blos mit ben Anbersbenkenben und benen, bie in ber Glaubenslehre von uns abweichen, sonbern auch mit ben Gleichbenkenben, welche gegen bie nämlichen und für bie nämlichen fämpfen; bas ift wahrhaftig außerorbentlich traurig und bedauernswerth." 1) Dann bemerkt er, bag man biefelben (Lehrer) heute jum himmel erhöbe, morgen in die bolle berdamme, heute für Clias und Johannes, morgen für Judas und Raiphas erkläre; und ihr bescheibenes und enthaltsames Betragen, ihre mit Leutseligkeit verbundene Burbe, beute als achte Frommigfeit, morgen als icheinheilige Gitelfeit auslege. 2) Befonbers aber ift folgende Stelle entscheibend: "Bu unserer fonftigen Unwürdig= feit kommt auch noch bas bingu, bag wir, obgleich von Gott mit bem Beil begnabigt, boch um anderer Menschen willen ftreiten, und bag unfere Streitsucht fo weit geht, bag wir felbft ben Ehr= neis anderer bazu benuten, und um frember Bischofsfige willen unter uns Feinbschaften anfangen und zwei ichwere Gunben auf einmal begeben, inbem wir nämlich bie Berrichfuct jener noch mehr entflammen, und jugleich für unsere eigenen Leibenschaften bieß als Stute ergreifen." 3)

Mehrere ruhige Manner hatten sich bemüht, biese so weit verbreitete antiochenische Spaltung auszugleichen, unter andern Basilius ber Große, ein Schüler bes Meletius, ber beshalb eine

<sup>1)</sup> Orat. XXII, 4. p. 416.

<sup>2)</sup> Orat. XXII, 5. p. 417.

<sup>3)</sup> Orat. XXII. 13. p. 422. Gregorins fagt in berfelben Rebe folgendes merkmirdige Bort, welches ben sittlichen Bustand seiner Beit auf eine surchtbare Art charafteristrt, Orat. XXII, 9. p. 420: "bas sen bas Entsehliche, daß man niemand mehr Treue und Redlichseit (öre undele tre moreverae nioro's elvai), keinem eine ungeschminkte und ungeheuchelte Tugend zutraue, wenn er auch wirklich einen sesten Character und redliche Krömmigkeit besitze; sondern daß (in der Regel) der eine offenbar schlecht sen, der andere aber als Maste und Uebertlinchung eine gewisse gutmuttige Milbe (Enieuxelav) zeige, um durch ben Schein zu betrügen.

Reihe von Briefen an feinen Lehrer ichrieb. Ru ben Friedensvermittlern gehörte auch unfer Gregorius, und bie Rebe, aus welcher die obigen Stellen angeführt find, hatte eigentlich ben Rwed, wenigstens bie Orthoboren in Conftantinopel von biefer traurigen Theilnahme an fremben Streitigkeiten abzubringen. Gregorius batte jum Theil bekmegen bie mublelige Bermaltung bes Bisthums von Constantinopel übernommen, weil er hoffte, bon biefem mit ber morgenländischen, wie mit ber abendländischen Rirche in Berbindung ftebenben Orte aus, Die Spaktung, welche ben Drient und Occident trennte, beilegen ju konnen, aber naturlich mußte er bamit bei feiner eigenen Gemeinde ben Anfang machen. Er trat also einst ausbrücklich zu biesem Zwecke auf und begann, nachbem er bie Gemeinde mit bem gewöhnlichen Brug: 1) "Friede feb mit euch" angeredet und bon ihr nach ber Lituraie ben Gruß empfangen hatte: "Friede fey mit beinem Beifte" - feine Rebe mit ben Worten: 2) "Theurer Friede, bu fußes Wort, bas ich jest über bas Bolf ausgesprochen und bon ihm empfangen habe. - ich weiß freilich nicht, ob es von allen auf eine redliche und bes Geiftes murbige Weife ausgesprochen, und ob nicht der öffentliche Bund im Angefichte Gottes gebrochen worben ift - theurer Friede, bu mein täglicher Gebanke und mein Schmud, ber mit Gottes Befen felbft aufs innigfte berbunden ift, benn wir boren ja in ber beiligen Schrift: ber Friede Gottes, und: ber Gott bes Friedens, und: er felbst ist unser Friede, und boch verehren wir ihn nicht - theurer Friede, bon allen gepriefenes, bon wenigen bewahrtes But, wie lange haft bu uns icon verlaffen? und wann wirft bu wieber zu uns zurudfehren?" Er zeigt in ber Folge, wie gerftorend biefe Spaltungen wirken mußten, und wie fie fo gang bem Sinne bes Evangeliums widersprächen, vornehmlich in ber iconen Stelle:3) "Wenn uns jemand fragte, was wir eigentlich verehren und anbeten? fo wurden wir unbebenklich erwiebern, bie Liebe. Denn unser Gott ift die Liebe, und diefen Namen bort er felbst lieber, als irgend einen anbern. Wie konnen nun wohl wir, bie Junger ber Liebe, fo uns wechfelfeitig baffen? Die konnen wir, die Berehrer des Friedens, fo unverfohnlich uns befämpfen? Wir, bie auf bemfelben Edftein erhaut find,

<sup>1)</sup> Chrysost, Homil. III. in ep. ad. Coloss. . . δταν ελεέλθη ὁ τῆς Εκκλησίας προεστώς, εὐθέως λέγει ελρήνη πάσιν ὅταν ὁ μιλῆ, ελρήνη πάσιν. Mehreres siehe in Augusti's Dentwirbigkeiten Bb. 6. S. 358.

<sup>2)</sup> Orat. XXII, 1. p. 414.

<sup>3)</sup> Orat. XXII, 4. p. 416.

entzweit sehn? Wir, die auf dem Fels ruhen, erschüttert werden?" Freilich versprach sich Gregor dabei nicht die allergünstigste Wirtung, denn er sagt selbst, nachdem er erwähnt, wie die Welt jest in zwei Partheien getheilt seh: 1) "Wer nun aber fried = lich in der Mitte steht, der wird von beiden schlecht behandelt, und entweder verachtet oder ange-griffen; 2) zu denen gehöre auch ich heute, der ich dieses tadle, und deswegen diesen vielbestrittenen und vielbeneideten Bischossisch angenommen habe; und so soll es mich denn nicht wundern, wenn ich von beiden Partheien aufgerieden und nach vielem Schweiß und Arbeit vertrieden werde, damit sie, wenn nun keine Zwischenwand und kein Hinderniß mehr da ist, mit allem Feuer unter sich das Handgemenge beginnen können."

Indes ist es wahrscheinlich, daß diese Rede Gregors mehr wirkte, als er selbst erwartete. Wenigstens hören wir weiter nichts von einem Zwist in der constantinopolitanischen Gemeinde, der sich auf jene Verhältnisse bezogen hätte, und wir haben eine Rede des Gregorius, welche eine friedliche Wiedervereinigung seiner Gemeinde feiert, und wahrscheinlich in diesen Zeitpunct gebört.

<sup>1)</sup> Orat. XXII, 14. p. 423.

<sup>2) . . . .</sup> ὅσον δὲ εἰρηνικόν τε καὶ μέσον, ὑπ' ἀμφοτέρων πάσχει . κακῶς, ἢ καταφρονούμενον, ἢ καὶ πολεμούμενον.

<sup>3)</sup> Orat. XXIII. p. 425. Zwar ist es von vieser Rede bezweiselt worden, ob sie gerade in die angegebene Zeit salle, oder vielleicht in eine frühere, etwa da Gregorius bei seines Baters Ledzeiten das geistliche Amt in Razianz antrat. Folgende Stelle (Orat. XXIII. 3 u. 4. p. 426.) scheint jedoch ziemlich beutlich für die erste Bermuthung zu sprechen: "Richt über die Lehre von der Gottheit waren wir uneins, sondern blos über die gute Kirchenordnung, — freilich war es unrecht, auch darüber zu ftreiten, ich will es nicht leugnen — aber wenn wir als Menschen einmal sehlen mußten, so ist das unser Bergehen: wir hatten zu viel Borliede sur einen Bischof und wir konnten von zwei Bortresslichen nicht sogleich den Borzisslichsten zur Bahl treffen, die wir übereinsamen, beibe gleicherweise zu verehren. Dieß ist unsere Schuld." Man vereinigte sich also dahin, beibe als rechtmäßige Bischsse anzuerkennen und zu ehren.

## 4. Gregors Predigten und Privatleben in Conftantinopel.

Es scheint zwedmäßig, hier bie Art und Weise ber Wirksamkeit Gregors in Constantinopel im Allgemeinen zu betrachten, und sowohl seine Beredsamkeit in ber Kürze zu würdigen, als einen Blid auf sein Leben zu werfen.

Als geiftlicher Rebner ift Gregor besonders wichtig. Bei seiner ganzen Bilbung schwebte ihm ber Zwed vor, Redner au werben, und nachft bem Streben, ein guter Chrift in Erkenntnig und Leben ju fenn, fannte Gregor taum ein boberes Biel, als ein guter und für driftliche Wahrheit wirksamer Rebner gu werben. Schon in früher Jugend ging er, weil bie Schulen ber Beredsamkeit bort vorzüglich blübten, nach Baläftina. In Athen war Rhetorik neben Philosophie seine Sauptbeschäftigung, er sollte felbst Lehrer ber Beredsamkeit werben, und, in fein Baterland aurudaetehrt, mußte er fich fogleich in biefer Runft zeigen. gange Beitalter achtete faum irgend eine Runft bober als Berebfamteit, und Gregor legte als driftlicher Lehrer noch einen befonbern Werth barauf, vorzugsweise burch bas Wort, burch bie lebendige Rede ju wirken. 1) Leider war aber auch bas Jahr= hunbert Gregors bas Beitalter bes Rhetorifirens, ber Schon-Un die Stelle ber alterthumlichen Ginfalt, wo im angemeffenften und verftändlichften Ausbrud ber flare Gebante und bas fraftige Gefühl fich aussprach, war eine Runftelei getreten. welche burch gesuchte Bierlichkeit, jusammengehäuften Bomb, überraschenbe Wenbungen, witige Gegensäte, ohrenkitelnbe Spiele reien zu ersepen bemüht war, was an Gebiegenheit und Fulle ber Gebanten und Empfindungen abging. Dieß finden wir bei ben berühmtesten heidnischen Rhetoren bes vierten Sahrhunderts, und Gregor, ber ihr Schüler mar, vermochte auch nicht, fich über biefes Rhetorifiren gur Ginfalt mahrhaft driftlicher Berebfamkeit au erheben, fo fehr er bisweilen über bas Geschmudte und Theatralische driftlicher Bortrage flagt. 2) Es fehlte Gregor gewiß nicht an rednerischen Talenten; wir finden bei ihm Reuer und

<sup>1)</sup> S. oben pag. 34.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVI, 2. p. 635. Carm. adv. Episc. 38. 301. p. 31. ed. Tollii.

Ο νοῦς αἰνείτω, καὶ τόδ' ἡμῖν ἀρκέσει. Οὐδὲν τὸ κομψὸν, τοῖς θέλουσι δώσομεν. Ἡίψον τὸ κάλλος, ὧν τὰ δόγματ ἀποστρέφη. Ἐμφιλοσόφει τῆ εὐτελεία τοῦ λόγου. Ἡμῖν ἀρέσκεις, κὰν ἀπαιδεύιως λαλῆς.

Rraft, Raschheit und Gebrängtheit ber Gebanken. Herzlichkeit und Bahrheit ber Empfindung, oft beitere poetische Darftellung, bisweilen auch erhabenen Schwung, burchaus Reinheit bes griechischen Ausbruds und größtentheils eine eble Saltung ber Sprache; aber baneben wird ber Genug feiner Reben auch nicht felten geftort burch breite Abschweifungen, bittere Sarfasmen, gesuchte Elegang, falsche Bracht und Saschen nach witigen Antithesen. 1) Zu prunkboll und übertrieben im Lobe find besonders seine Leichenreben, die uns ungleich wichtiger und anziehender waren, wenn fie bie Menschen charafteriftisch nach bem Leben schilberten, ftatt allgemeine Tugendbilber aufzustellen. 2) Indeß find dieß größtentheils gehler bes Beitalters, und Gregor zeigt in einzelnen Stellen und in ganzen Reben (z. B. in ber auf bie Maccabaer), bag er unter anbern Bebingungen ein claffischer Redner hatte werben konnen. Immer hatten bie driftlichen Redner biefer Zeit vor ben beid= nischen Rhetoren bas voraus, bag ber Inhalt ihrer Bortrage gewichtvoller und erhebender war, weil fie Gegenstände abhan= belten, wovon die Zeit in ihren Tiefen bewegt war, wofür fie selbst mit Begeisterung erfüllt waren, während die heidnischen Redekunftler für einen abgeftorbenen Cultus ober über andere Gegenstände sprachen, die weber bas politische noch bas mensch= liche Intereffe in Unfpruch nehmen fonnten.

Wir finden bei ben alten Kirchenlehrern im Allgemeinen zweierlei Arten von Redevorträgen, entweder freie Reben nach ber Beise ber heibnischen Rhetoren, nur andern Inhalts, ober Somilien, bas beißt, populäre und praftische Erklärungen ber heiligen Schrift, die fich nicht felten zusammenhängend über gange Bücher berfelben erftreden. Der letteren Art bebienten fich bie ausgezeichnetsten Kirchenlehrer mit vorzüglich gutem Erfolge, und überall wo ein Prediger recht allgemein wohlthätig und fegenvoll wirkte, ba wirkte er als praktisch populärer Ausleger bes Bibel= wortes, als Berkundiger lebendiger Bibelmahrheit. Was in solchem Bestreben einen Johannes Chrhfostomus groß und nach= ahmungswürdig, was unfern beutschen Rirchenvater Luther noch größer und nachahmungswürdiger machte, bie einfache, hiftorische, aber geiftvoll lebenbige Auslegung ber heiligen Schrift, bas finden wir leiber bei Gregor, ber auch hierin ju fehr bie Rebeform feiner heidnischen Lehrer befolgte, felten. Nur eine einzige Rede 3) be=

<sup>1) 3. 38.</sup> Orat. I. p. 5. Orat. XXIX, 20. p. 538.

<sup>2)</sup> Man vergl. 3. B. bie Lobrebe, auf ben Athanafius Orat. XXI, 1. p. 386 u. 4. p. 388.

<sup>3)</sup> Orat. XXXVII. p. 645-660. über Matth. XIX, 1.

fiten wir bon ibm, welche eine eigentliche Erklärung einer Bibelftelle enthält. Sonst find seine Bredigten freie Abhandlungen über einen bogmatischen Gegenstand, ober ben Inhalt eines driftlichen Reftes, Gelegenheitsreben, Wiberlegungen ber Baretifer, Baneghriten und Invectiven, ohne daß babei ein bestimmter Tegt jum Grunde gelegt und erflart mare, wiewohl nicht felten Bibelftellen eingeflochten find. Eigentlich biblifch find Gregors Bredigten gewiß ju menig: prattifch find fie, wenigstens an vielen Stellen, auf eine febr lobensmurdige Weise; popular find fie nicht immer, waren es aber für Gregors Buborer, bie mit ben bogmatischen Bestimmungen über bie Trinitätslehre, als Streitgegenftand, vertrauter und auf Erörterungen barüber febr begierig waren, in einem weit höheren Grabe, als fie es ju unferer Reit febn wurben. Un unfere homiletischen Regeln und Formen, an ein ftreng burchgeführtes Thema, logische Abtheilungen und Unterabtheilungen, wohlgeordnete Gleichförmigkeit ber einzelnen Theile u. bal. burfen wir überhaupt bei ben Bredigten eines Gregorius, Bafilius, Chryfostomus, Augustinus, eben fo wenig benten, als bei benen eines Luther; auch giebt es nichts Unpaffenberes, als folche Ericheinungen alterer Jahrhunderte aus ihren Berhältniffen herauszureißen und allein nach ben Borfcriften, die unsere Beit aufgestellt bat, ju beurtheilen. in biefer Beziehung ift auch über ben Umftanb, bag bie Trinitätslehre ben Saubtinhalt ber meiften Bredigten Gregors bilbet, noch folgenbes zu bemerken.

In allen Borträgen Gregors, vorzüglich in den zu Constantinopel gehaltenen, 1) ist es eine Hauptabsicht des Redners, darzuthun, daß ein Gottwesen, daß aber dieses eine Gottwesen, ohne getrennt zu werden, in drei selbstständigen, duch besondere Eigenschaften sich unterscheibenden Subjecten oder Personen, Bater, Sohn und Geist, existire und darum eben sowohl als Einheit, wie als Dreiheit (Dreieinheit) bezeichnet werden könne und müsse. Er bekämpfte zu diesem Zweck diezenigen, welche die Wesensgleichheit des Sohnes mit dem Bater oder die volksommene Gottheit und Persönlichkeit des heiligen Geistes leugneten, also besonders Eunomianer und Macedonianer, und führte den Streit gegen sie so scharfinnig, gewandt und siegreich, daß ihm

<sup>1)</sup> Unter ben Borträgen Gregors zur Begründung der Triuttätelehre find bekanntlich die fünf sogenannten theologischen Reben die berühmteften. Orat XXVII—XXXI. p. 487—577. bei den Benedict. Das Wesentliche ihres bogmatischen Inhaltes und die Hauptpuncte der Trintstehre Gregors werden in dem Abschnitt von seinen Lehrmeinungen dargestellt werden.

Gregore Predigten und Privatleben in Conftantingel

vorzugsweise begbalb ber Name bes Theologen 1) ober bes Bertheibigers ber Gottheit bes Logos ju Theil wurde. Run kann man zwar babei nicht blos erinnern, bag Gregor feine Dreieinheitslehre nicht sowohl auf biblische Beweise, als auf trabitionelle und philosophische ftust, sonbern vornehmlich auch, bag burch bie fpitfindige oft wiederholte Ausführung biefer Lehre ber Mittheilung aller ber befeligenben Lehren bes Evangeliums. namentlich bes thätigen Chriftenthums allauviel Raum entzogen. und bogmatifche Streitsucht mehr, als driftlich liebevoller Friedensfinn genährt wurde; allein man barf babei nie vergeffen, baf in ber Trinitätslehre bie große Streitfrage lag, welche bas gange 4te Jahrhundert hindurch alle Claffen ber driftlichen Gefellichaft in Bewegung feste, daß Conftantinopel einer ber Saubtfampf= plate war, bag es fich eben in jenen Jahren entscheiben mußte. welcher Lehrbegriff fiegen follte, und daß Gregor als gebilbeter Theologe und berühmter Redner ausbrücklich bazu berufen mar. um ber Rampfführer ber Nicanischgefinnten zu febn. Dbne Gregors und einiger anderer Lehrer festen Rampf hatten die antinicanischen Partheien vielleicht gefiegt - und follen wir bas wünschen? ift ber Arianismus biblifcher ober wohl gar philosophischer, als ber athanafianische Lehrbegriff? Zeigten sich bie Arianer, als fie unter Balens herrichten, als beffere prattifche Chriften? Wird nicht auch ber, welcher in ber nicanischen Lehrart feine gang treue Auffaffung ber Bibellehre findet, jugeben muffen, bag fie als bog= matische Theorie bem Arianismus vorzuziehen sep?

Und zugleich ift babei nicht zu übersehen, daß Gregor eben sowohl fast in jeder Rede das thätige Christenthum predigt, und

<sup>1)</sup> Gregor. Presbyt. in vita Greg. p. 149. Έν δε δογμάτων ύψε, και θεολογία, τοσούτον αὐτῷ τὸ περιόν τῆς δυνάμεως, ὥστε πολλῶν κατὰ τοὺς χρόνους θεολογησάντων ἀνδρῶν ἐπὶ σοφία γνωρίμων μόνον τοῦτον μετὰ τὸν εὐαγγελιστὴν Ἰωάντην θεολὸγον ὀνομασθήναι. Θε Ausbrud Theologe als Beiname des Evangelisten Johannes und des Gregorius von Nazianz hat nicht die weite Bedeutung, die wir jest dem Borte beilegen, sondern es bezeichnet einen solchen, der die Gottheit Christi oder des Logos (θεολογία im engsten Sinne) trästig lehrt und vertheidigt. Es ist in derselben Bedeutung genommen, worin man sagt θεολογείν Χριστὸν, die Gottheit Christi lehren. S. Suiceri Thessur. eccles. s. v. θεολογεῖν, θεολογία, θεολόγος. t. 1. p. 1355—1360. Bei Gregor lelbst sommt die Bezeichnung Theologe häusig in dem weiteren, dei uns gewöhnlichen, Sinne vor, z. B. Orat. XXVII, 1. p. 495. XXX, 17. p. 552. XX, 12. p. 383. Auch weisere heiden nennt Gregor Έλλήνων οί θεολογικώτεροι. Orat. XXXI, 5. p. 558. Baun Gregor des Theologen erhalten habe, läßt sich nicht ganz genau bestimmen. Buerst tommt er in der Rede eines unbekannten Bersassers, weiche sich unter den Bersen des Chrylostomus besindet, vor. Chrysost. Opp. t. VI. Orat. LI. p. 401.

baß es doch eigentlich der tiefer liegende Hauptzweck seiner Vorträge war, nicht sowohl den Berstand seiner Zuhörer für eine bestimmte Borstellung vom Wesen Gottes, als vielmehr ihre Herzen für die Liebe Gottes und für ein göttliches Leben zu gewinnen. "Männlich und stark will ich sprechen, sagt er, 1) da mit ihr besser werdet, damit ihr vom Fleischlichen zum Geistlichen umgewandelt, damit ihr auf die rechte Weise exhoben werdet in eurem Sinne."

Gregorius wurde von Bielen und mit Beifall gehört, Leute von allen Classen und Gesinnungen, seine christlichen Widersacher sowohl als Heiben drängten sich zu seinen Borträgen. 2) Manche wurden durch den Inhalt seiner Predigten angezogen, manche durch die schöne Form 3) der Rede. Laute Zeichen des Beisalls, wie sie damals jedem ernsten Geistlichen zum Verdruß in Constantinopel und anderwärts Sitte waren, 4) begleiteten oft die Borträge des Gregorius, und gewöhnlich sanden sich in der Versammlung mehrere Personen, die sie verstedt oder auch öffentlich nachschrieden, 5) eine Gewohnheit, deren in dem Leben mehrerer

Τοῖς ở ἦν λόγος τὶς τῶν ἔμῶν ἴσως λόγων, Οἱ ở ὡς ἀθλητῆ καঢ়τερῷ προςέτρεχον, Οἱ ở ὡς ἑαυτῶν ἔργον εἶχον ἀσμένως.

In biefen brei Beilen schilbert Gregor brei Classen feiner Bubsrer; bie einen besuchten ihn um feiner Berebsamkeit willen, bie anbern als feurigen Rämpser für bie orthoboxe Lehre, bie britten, weil sie zu seiner Berufung beigetragen hatten, und ihn als ihr Werk betrachteten.

<sup>1)</sup> Orat. XIX, 4. p. 365.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. S. 1126, p. 18.

<sup>3)</sup> Gelegenheitlich sen hier bemerkt, daß die Cappadocier sonst nicht im Ause einer guten griechischen Aussprache flanden. Philostratus sagt in dieser Beziehung von dem Sophisten Paulanias: ἀπήγγειλε δ΄ αὐτὰ παχεία τῆ γλώττη, καὶ ὡς Καππαδόκαις σύνηθες, ξυγχεούνν μὲν τὰ σύμφωνα τῶν στοιχείων, συστέλλων δὲ τὰ μηκυνώμενα, καὶ μηκύνων τὰ βραχέα. Θθεν ἐκάλουν αὐτὸν οἱ πολλοὶ μάγειρον, πολυτελῆ ὅψα πονηρῶς ἀρτύοντα. De vitis Sophistar. II, 13. p. 594. Oldar. Bon Eunomius, der auch Cappadocier war, bemerkt sein Berehrer Philostorgius, obwohl er dessendanteit ungemein rühmt, daß er gestammelt habe. Philostorg. hist. eccl. X, 6.

<sup>4)</sup> S. Neanbers Chrysostomus Th. 1. S. 177 und 327. Augusti's Denkwürdigkeiten Bb. 6. S. 344 sf. F. B. Ferrarius de veterum acclamationibus et plausu L. V. cap. 2. p. 229. edit. Mediolan. Wie bünfig Gregor solche Zeichen bes Beisalls erhielt, geht besonders aus einer Stelle bes Hieronymus hervor, wo dieser seinen Lehrer sagen läßt: Docedo te super hac re in ecclesia: in qua mihi omni populo acclamante cogeris invitus scire; quod nescis, Hieron. Epist. LII. t. 1. p. 261.

<sup>5)</sup> Orat. XLII, 26. p. 767. . . . χαίρετε τῶν ἐμῶν λόγων ἐρασταὶ, καὶ δρόμοι, καὶ συνδρομαὶ, καὶ γραφίδες φανεραί καὶ λαν θάνουσαι. Bergl. Binghami Origg. eccles. t. VI. p. 197. unb Augu fti's

groken Kirchenlebrer, a. B. bes Drigenes, Chrosoftomus, Augusti= nus u. a., Erwähnung geschieht. Gregorius selbst giebt uns. einen Traum fingirend, bas Gemalbe einer Berfammlung in feiner Auferstehungskirche. 1) "Güßer Schlaf umfing mich, ba ftellte mir ein Traum meine Anastasia, ben Gegenstand meiner täglichen Sehnsucht, vor die Seele. Auf hohem Stuble (bem Bischofsthron), so tam es mir vor, sag ich, boch nicht hohen Sinnes, benn nicht einmal im Traume wandelte mich Uebermuth an: etwas tiefer fagen mir zu beiben Seiten die Aeltesten, die Führer ber Beerbe, bie außerwählte Mannerschaar. Dann ftanben in weißftrahlenden Gewändern die bienenden Belfer, ein Bilb engelgleichen Schmudes. 2) Das Bolf aber reibte fich ichaarenweis. wie Bienen, um die Rangel 3) und fampfte um naberen Zutritt; ein Theil mubte fich ab an ben beiligen Pforten, um mit den Ohren fowohl als ben gugen fich naber berbeigubrangen. Unbere eilten bon ben Markten und ben Stragen zu meinen Reben. Bon ben Emporbuhnen aber neigten beilige Jungfrauen und eble Frauen ein sittsames Dhr." Dann beschreibt Gregorius, wie seine Ruhörer, verschieben an Bilbung, theils eine einfache, leicht verftanbliche Rebe, theils eine fcwerere, die in tiefere Untersuchungen einginge, erwartet hatten, er aber, immer mit fraftiger Stimme und feuriger Seele bie Dreieinigkeit verkundet, und alle Gegner biefer Lehre befampft habe, und ichilbert jum Schluß ben Einbrud, welchen feine Worte auf Die Ruborer gewöhnlich gemacht hatten, wie bie einen, fturmifch bewegt, jum Beifall

Denkwürdigleiten Bb. 6. p. 351., wo noch mehreres hierher Gehörige bemertt ift. Indes michte ich dem julest genannten verehrungswürdigen Gelehrten nicht beistimmen, wenn er die yoaplos vareaal auf officielle Schreiber bezieht, die mit Gregors Borwissen nachschrieben; da nicht einzusehn ist, zu welchem Zwed officielle, b. h. besonders angeordnete, Schreiber gedient haben sollten. Gregor hatte gewiß seine Predigten vorher sorgeiltig ansgezeichnet und hielt sie nicht, wie es allerdings auch von andern ausgezeichneten Predigten jener Zeit geschah, auß dem Stegreif. Ich beziehe Ausdrück überhaupt nur auf solche, die sitr ihre eigenen Brivatzwecke, aber entweder offener, oder verdedter nachschrieben. Zu bemerken ist noch, daß Gregors Reden nicht blos nach geschrieben, sondern auch während seines Ledens schon selbst von angesehnen Personen abgeschrieben wurden. Orat.

XXIX, 12. p. 371. redet Gregor einen kaiserlichen Finanzbeamten (wogew and von angesche Erdens, finanzbeamten (wogew and van der sich sich and kand von der sich sich and von kuden kand von der ka

<sup>1)</sup> Carmen IX. Insomnium de Anastasiae templo p. 78. B. 1 sqq.

<sup>2)</sup> Bergl. Constitut. Apostol. II, 57. 58. t. 1. p. 266. edit. Cotel.-Cleric.

<sup>3)</sup> Orat. XLII, 26. p. 767. sagt Gregor von seiner Ranzel: καλ η βιαζομένη κιγκλίς, αὐτη τοῖς περί τὸν λόγον ἀθιζομένοις.

hingerissen worben wären, die anderen, in stilles Nachdenken versunken, die inneren Kämpse ihres Geistes verborgen hätten, wieder andere zum Widerspruch gereizt worden wären, so daß die Betsammlung im Ganzen den Eindruck eines stürmischen Meeres dargeboten hätte, während doch alle, selbst die leidenschaftlich aufgeregten, durch die schöne Rede wieder versöhnt waren.

Es geht aus ben Aeußerungen bes Gregorius, vornehmlich aber aus den Thatsachen felbst berbor, daß burch Gregors Bortrage viele in ihrem Glauben an bas nicanische Befenntnig befestigt, viele Anbersbenkenbe bafür gewonnen murben. ber großen Umwälzung, bie in jenen Jahren in biefer Begiehung unter ben Bewohnern Conftantinopels vorging, auch ber Umftanb vieles, ja bas meiste, beigetragen haben, baß sich Theodosius ben Orthobogen gunftig zeigte, ein bebeutenber Theil ber Beränderung wurde immer auch burch bie schönen, bialectisch fraftigen, feurigen und bon mahrer Begeisterung burchwehten Reben bes Gregorius hervorgebracht. Dazu wirkte er aber nicht blos burch feine Reben, sonbern auch burch fein Leben, welches bie Gemutber angog, mabrend feine feinen Entwidelungen ben Berftand zu überzeugen fuchten. Wenn feine Rebe auch im Rampf wiber feine Gegner bisweilen ftreng und hart und bitter wurde, fo mar fein Sinn im Leben wieder besto milber, wohlthatiger und bulbender, und es war bas Biel feines begeifterten Strebens, feine jum Theil erbitterten Gegner burch Liebe nicht fich. fonbern bem Glauben, wovon feine gange Seele erfullt war, ju gewinnen.1) Daraus floß feine wahrhaft driftliche Sandlungsweise mabrend ber Berfolgungen, die er besonders in ber erften Beit seines Aufenthaltes in Constantinopel zu erbulden hatte. Brivatleben bes Gregorius in Constantinopel war geeignet, Zuneigung, vorzüglich aber Achtung, ja Chrerbietung für ihn einzuflößen. Dhne gurudftogend und menschenfeindlich ju febn, war er außerft ftrenge und gurudgezogen und behauptete bie Burbe, welche ein enthaltfam einfaches, gang bem Unfichtbaren augewendetes gottgeweihtes Leben berleiht. Er lebte einfam, mied Deffentlichkeit und brangte fich nie in die Gefellichaft ber Großen ober bes Hofes; 2) übte also hierin was Julian, ber wohl wußte, was bem Briefter Unsehen gebe, von feinen beibnifden Brieftern felbft mit Strenge verlangte. 3) Der Tifch Gregors war fo einfach, seine Rleibung so aufs Nothwendige beschränkt, sein Umgang fo

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. B. 1415 sqq. p. 22.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. S. 1424 sqq. p. 23.

<sup>3)</sup> Julian. Epist. 49. p. 431. Fragment. p. 302.

ungeschmudt, seine ganze Erscheinung so unscheinbar, so abstechenb gegen ben leiber! schon so prunkvollen Aufzug mancher üppigen Prälaten ber bamaligen Zeit, baß man ihm selbst ben Borwurf eines roben, ungebilbeten, bäurischen Wesens in bem seinen, glänzenden Constantinopel machte, ein Borwurf, welcher auf die zurücksiel, die ben eblen Geist in ber geringen Hülle verkannten.

Er ichilbert uns biefe Berhältniffe felbft in einer Stelle seiner Abschiederebe, 1) die auch barum merkwürdig ift, weil fie febr bezeichnende strafende Rebenblide auf die damalige Ueppiafeit bornehmer Geiftlichen enthält: "Man hat mir — beginnt Gregorius ironifd - meinen reichbesetten Tifd, meine prachtvolle Rleidung, meine öffentlichen Aufzüge, mein ftolges Betragen gegen die Begegnenben vorgeworfen; freilich wußte ich nicht, bag ich mit ben erften Staatsbeamten und bornehmften Generalen. Die nicht wiffen, wie fie ihr Gelb verschleubern follen, wetteifern. und bag ich meinen Leib abqualen mußte, um bie Guter, bie ben Armen gehören, ju verschwelgen, so bag bas Rothburftige jum Ueberflüffigen angewendet, und ber Altar felbst burch unfere Böllerei entweiht wurde; ich wußte nicht, daß ich eigentlich, von glangenden Pferben gezogen, in prachtvollem Bagen einherfahren. und bon einer Schaar bon-Schmeichlern umgeben febn mußte. bag alle icon von weitem meine Ankunft bemerken, und auf bie Seite treten ober gurudweichen mußten, wie vor einem wilben War bieg unrecht bon mir, so ift es geschehen, und ihr mögt es mir nachsehen. Wählt einen andern Borfteber, ber ber Menge gefällt, lagt mir meine Ginfamteit, mein bäurifdes Befen, meinen Gott, bem ich allein auch mit meiner burftigen Ginfachbeit gefallen will."

Aus bem Bisherigen ergiebt sich, daß Gregorius ganz ber Mann war, bessen die Kirche damals in Constantinopel bedurfte; er hatte die Beredsamkeit, die alle fesselte, die wissenschaftliche Bildung, welche geistig zu beschäftigen und gründlich zu überzeugen vermochte, die Strenge, die Achtung gebot, gepaart mit einer Milbe, welche die Herzen gewann, und den raftlosen Feuerzeiser, der alle hinriß. So sammelte, vereinigte, besessigte er seine kleine Gemeinde, hauchte ihr einen neuen Geist des Friedens unter sich, des standhaften Muthes nach außen ein, wies sie von dogmatischer Streitsucht auf Selbsterkenntniß und lebensthätiges Christenthum hin, und vertheidigte zugleich mit dem Scharssinn des geübtesten Dialectikers die gemeinsame Glaubens-

<sup>1)</sup> Orat, XLII. 24. p. 765. Womit zu vergleichen Orat. XXVI. 6. p. 639

Ullmann, Gregorius von Ragiang.

lehre; so bulbete und kämpste er muthig, und als der Tag des Sieges herannahte, benutte er benselben, ohne übermüthig und verfolgungssuchtig zu werden, ohne sich von dem unsichtbaren Helser zu der sichtbar mächtigen Retterhand, von dem himmlischen Lebensquell zu dem Spender irdischen Ansehens, Besitzes und Genufses hinüber ziehen zu lassen.

5. Ruhm bes Gregorius. Hieronhmus wird sein Schüler. Sein Verhältniß zu bem Philosophen Maximus.

Die öffentliche Wirksamkeit bes Gregorius ju Conftantinopel und sein häusliches Leben waren von der Art, daß fie allerdings rühmliche Anerkennung verbienten, und gerabe von Conftantinopel aus, als bem Mittelbuncte bes Reichs und bem Bereinigungs= plate bes Morgen= und Abendlandes, fonnte und mußte fich fein Ruhm am leichteften nach allen Gegenden bin berbreiten. muffen es baber fehr natürlich finden, wenn ungefähr gleichzeitige Schriftsteller, wie Ruffinus, 1) Ambrofius und andere, bie morgenländischen gar nicht zu erwähnen, mit großer Auszeichnung bom Gregorius fprechen, ober wenn jungere Theologen fich an ihn anschloffen, um fich an seinen Borträgen und an seinem Umgange beranzubilben, wie es bamals bei bem febr fühlbaren Mangel an theologischen Bilbungsanstalten, borguglich im Abendlande, für jungere Manner Bedurfnig mar, fich einen ausgegeichneten alteren Rirchenlehrer vorzugsweise als Führer zu mablen; eine Erscheinung, die wir auch in ber Geschichte anderer Wiffenschaften und Runfte wiederfinden, fo lange biefelben noch gemiffermaßen im Naturzuftanbe fich befinden und feine geregelten Schulen, Afabemien, ober wie man es nennen mag, fich gebilbet haben. Wie um einen großen Maler bes fünfzehnten und fechzehnten

<sup>1)</sup> Ruffinus hatte and Schriften bes Gregorius ins Lateinische übersett. Hieronymus advers. Ruffin. lib. 1. tom. II.; p. 486. — cur scribere sliqua ausus sis, et virum disertissimum Gregorium pari eloquii splendore transferre. Derselbe Auffinus spricht in ber Bottebe zu den von ihm übersetzten Reden des Gregorius ein Urtheil über diesen Mann aus, welches saft an abgöttische Berehrung grenzt. Er nennt den Gregorius vis per omnia incomparabilis und sagt unter andern von ihm: Id obtinuit apud Dominum et ecclesias Dei meriti, ut quicunque ausus suerit, doctrina ejus in aliquo refragari, ex hoc ipso, quia ipse magis sit hereticus arguatur. Manifestum namque indicium est, non esse rectae sidei hominem, qui in side Gregorio non concordat. Freilich eine traurige Beritrung, wenn ein Mensch mit seinen Lehrmeinungen als Maßstab des wahren Glaubens augesehen wird!

Jahrhunderts, fo fammelten fich bamals um einen berühmten Theologen ältere und jungere Lehrlinge. Zwar haben wir eigent= lich nur von zwei Schulern bestimmtere Nachricht, welche Gregors Umgang in Conftantinopel genoffen, aber unter biefen ift einer, ber viele andere aufwiegt, Bieronymus, ber gelehrtefte unter allen abenbländischen Batern. Damals ichon feinem funfzigften Sabre fich näbernd, reifte Sieronymus, burch Gregors Ruf angewaen, aus Sprien nach Conftantinopel, um nicht blos feine öffentlichen Bortrage zu hören, fondern vorzüglich auch feines bauslichen Unterrichts in ber Schrifterklarung ju genießen. Der Lehrer war nicht viel alter, als ber Schuler; und ber Schuler selbst schon als Gelehrter berühmt; gleichwohl spricht Hieronymus nicht anders als mit ber größten Chrerbietung von Gregorius. An mehreren Stellen feiner Schriften nennt er ihn mit bankbarer Erinnerung feinen Lehrer und Ratechiften 1) und bemerkt nament= lich, daß er von ihm in der Schriftauslegung viel gelernt habe,2) ja er ift ganz besonders ftolg 8) auf diesen beredten Deifter. Doch erzählt er uns auch eine Anecdote, 4) die barauf hindeutet, bas Gregorius bei ber Erklärung ber beiligen Schriften nicht überall fo gang einfach bie Gründe fprechen ließ, fonbern auch wohl auf eine faliche Beife Beredfamteit anwandte, mehr gur Ueberrebung, als jur Ueberzeugung. Als nämlich einft hieronymus feinen Lehrer fragte: wie ein schwieriger Ausbrud beim Lucas ju berfteben fen? verwies ihn biefer auf die Erklärung, die er babon in ber Kirche geben wurde, hinzufugend : "ba wirst bu burch ben Beifall bes gangen Bolfes gezwungen werben, zu verfteben, mas bu jest nicht verstehft: ober wenn bu allein nicht beiftimmft, fo wirft bu allein von allen ber Thorbeit beguchtigt werben."

<sup>1)</sup> Advers. Iovinianum lib. 1. tom II. p. 260. Et praeceptor meus Gregorius Nazanzenus (so psiest hieronymus zu schreiben) virginitatem et nuptias disserens, graecis versibus explicavit. — Epist. L. ad Domnionem tom. 1. p. 235. Gregorium Nazanzenum et Didymum in scripturis sanctis catechistas habui.

<sup>2)</sup> De viris illustribb. cap. CXVII. Gregorius, vir eloquentissimus, praeceptor meus, quo scripturas explanante didici. Bergi. Commentar. in Jesai. cap. VI.

<sup>3)</sup> Contra Ruffinum lib. 1. tom. II. p. 469. Numquid in illa epistola Gregorium, virum eloquentissimum non potui nominare? Quis apud Latinos par sui est? quo ego magistro glorior et exsulto.

<sup>4)</sup> Epist LII. ad Nepotianum tom. 1. p. 261. Nicht ganz mit Unrecht sigt Hieronymus die, nur etwas hart ausgebrückte, Bemerkung binzur nihil tam facile, quam vilem plebeculam et indoctam concionem linguae volubilitate decipere, quae quidquid non intelligit, plus miratur.

Außerdem führt uns hieronymus noch eine Bemerkung feines Meisters an, welche biefer zu ber Stelle bes Cpheserbriefes, 1) wo ber Apostel in bem mahren Verhältniffe bes Mannes zu feiner Frau ein Abbild bes Berbaltniffes amifchen Chriftus und feiner Rirche findet, ju machen pflegte. Die Bemerkung bezieht fich befonders auf die Worte bes Apostels: "biefes Geheimniß ift groß" - und ift folgende: 2) ',, Siehe wie groß bas Geheimniß biefes Abschnittes fen, so bag ber Apostel, indem er es auf Chriftum und die Rirche bezieht, versichert, er habe es noch nicht fo ausgebrückt, wie es bie Burbe bes Zeugniffes verlange: aber wie er es auch gefagt haben mag, fo weiß ich, bag bie Stelle voll unaussprechlicher Gebeimniffe ift, und eine göttliche Seele bei bem Ausleger verlangt. 3ch aber, nach ber Beschränftheit meines Geistes, glaube eben, bag es von Chrifto und ber Rirche ju verfteben feb: nicht als ob es noch etwas Soberes gabe, als Chriftus und die Kirche, sondern weil es schwierig ift, alles was von Abam und Eva gefagt wird, von Chriftus und ber Kirche zu erflaren." Eine Meugerung, Die gwar ju erfennen giebt, bag Gregorius ben Sinn bes Apostels in jener Stelle nicht richtig faßte und fein Gleichniß zu weit ausbehnte, bie uns aber zugleich auch wieder einen Beweis liefert, mit welcher Chrerbietung er Die heiligen Schriften behandelte, und welches Gewicht er barauf legte, bag ber Erklärer beiliger Schriften auch bon einem bem Beifte ihrer Urheber ber wandten beiligen Sinn beseelt feb.

Näheres wissen wir von dem Verhältnisse des Hieronymus zu seinem Lehrer nicht. 3) Indes ist wahrscheinlich, daß er unter ber Führung des Gregorius besonders jene Verehrung für den Origenes saste, die er in seiner früheren Laufbahn zeigte, und später, durch ein Gespenst von Orthodoxie geschreckt, auf eine so

<sup>1)</sup> Cap. V., 32.

<sup>2)</sup> Commentar. in epist. ad Ephesios. lib. III. tom. VII. p. 661. Gregorius Nazanzenus, vir valde eloquens, et in scripturis apprime eruditus, cum de hoc mecum tractaret loco, solebat dicere: vide, quantum istius capituli sacramentum sit, ut Apostolus in Christo illud, et in ecclesia interpretans, non se ita asserat, ut testimonii postulabat dignitas, expressisse: sed quomodo dixerit, scio, quia locus iste ineffabilibus plenus sit sacramentis, et divinum cor quaerat interpretis. etc.

<sup>3)</sup> Der Aufenthalt bes Hieronymus bei Gregor mag ein bis zwei Jahre gebauert haben. Er tam zu ihm im 3. 379 ober 380, und blieb in Constantinopel vermuthlich, bis sich Gregor selbst von da entsernte. Denn als Gregor von Nyssa im Jahre 381 zur Synobe nach Constantinopel tam, hörte ihn Hieronymus noch seine Blicher gegen Eunomins vorlesen. Hieron. de vir. illustr. cap. CXXVIII.

tabelnswerthe Art verleugnete, und daß Gregorius wohl besonbers bagu beitrug, bem hieronymus eine Reigung gur allegorischen Auslegung einzuflößen, welche seine in fo mancher Beziehung großen Gigenschaften als Bibelerklarer verbunkelte. Bugleich faßte er bermuthlich im Umgang mit Gregor eine noch größere Borliebe für griechische Rirchenlehrer, und erlangte eine noch freiere Fertigkeit in ber Kenntnig bes Griechischen, 1) wurde alfo auch fähiger, bie von ihm besonders verehrten griechischen Lehrer burch Ueber= setzungen für die Abendländer zugänglicher zu machen. anderer Schuler Gregors war Cbagrius aus bem Bontus, ber ebenfalls hauptfächlich in ber Renntnig ber beiligen Schrift und in der Philosophie bon ihm unterrichtet worden feyn foll. Er war Gregors Archibiaton in Conftantinopel, und begab fich sobann nach sonderbaren Schicksalen in die Ginsamkeit ber nitri= iden Bufte, wo er fich außer seiner Gelehrsamkeit und Beredsamteit vorzüglich als Anhänger origenianischer Lehren auszeich= netr. 2) Bum Berehrer bes Drigenes hatte ihn ohne Zweifel ber Unterricht Gregors gemacht. Nur hielt fich Evagrius babei nicht in ben Schranken, bie fein Lehrer beobachtete, welcher nur ein gemäßigter Berehrer jenes großen philosophischen Theologen war, ohne alle Meinungen beffelben zu billigen.

Eine Ersahrung ganz anderer Art, als mit seinem dankbaren Schüler Hieronymus, machte Gregor mit einem Mann, den er gleichfalls seines näheren Vertrauens, aber nur etwas zu gutmüthig und unbedachtsam, würdigte, mit einem angeblichen Philosophen, Namens Maximus. Dieser Mann, schon durch sein Aeußeres auffallend, kam, als Gregor noch nicht lange in Constantinopel war, in diese Stadt. Der Klasse geistlicher Abenstheurer, deren es damals nicht wenige gab, angehörend, verseinigte dieser ränkevolle Mensch das Rauhe und Gemeine eines Chnikers, so wie die scheindare Erhabenheit eines christlichen Asceten, mit manchem äußeren Schmuck, der so recht die Bequemung zur Welteitelkeit verrieth. Der hatte er, um nur eines zu erwähnen, sein schlichtes schwarzes Haar nach modischer Art goldblond gefärbt, und ließ es in langen künstlichen Loden über seine Schultern hängen; trug aber doch dabei den groben Philose

<sup>1)</sup> Die Unterhaltung zwischen Gregorius und hieronymus wurbe griechifch geführt, benn Gregorius verftanb nicht lateinifch.

<sup>2)</sup> Sozom. hist. eccl. VI, 30.

<sup>3)</sup> Greg, Orat. XXV. an vielen Orten; bes. Carm. de vita s. B. 754 seqq. p. 12., wo eine weitläufige Schilberung bes Maximus gegeben ift.

sophenmantel, den sich auch die älteren christlichen Asceten angeeignet hatten, und einen derben chnischen Stock. Er war in Alexandrien geboren, aus einer Familie, die nach seiner Aussage Märthrer unter ihre Mitglieder zählte; ja er selbst rühmte sich, den wahren Glauben unter schweren Leiden bekannt zu haben. Was ihn nach Constantinopel trieb, ist nicht genau bekannt; dürfen wir einem gereizten Gegner glauben, so war es der Hunger, 1) womit sich wahrscheinlich ein eben so starker Chrzeiz verband.

Als Maximus zuerst nach Constantinopel kam, nahm er ben Gregorius im höchsten Grabe für sich ein. Er wußte zu heucheln und sich in die Sharactere zu fügen. Balb mit Gregor bekannt, stellte er sich diesem dar als den muthvollsten und eifrigsten Berfechter des nicanischen Bekenntnisses, der um seiner Orthodoxie willen sehr vieles habe leiden müssen, der um seiner Orthodoxie willen sehr vieles habe leiden müssen, der um seiner Orthodoxie willen sehr vieles habe leiden müssen, der um seiner Drichte zu preisen. Dergor, voll gutmüthiger Zutraulickeit und ohne schnell durchblickende Menschenkenntniß, die er sich bei seiner Zurückgezogenheit nicht hatte erwerben können, gab sich dem Fremdling, den er sür einen trefslichen und frommen Mann hielt, ganz ossen hin, nahm ihn in sein Haus, an seinen Tisch auf, zog ihn als Freund in den wichtigsten Angelegenheiten zu Rath dund ließ sich sogar, aus übergroßer Liebe zu ihm, die Schwachheit zu Schulden kommen, eine öffentliche Lobrede auf ihn zu halten.

<sup>1)</sup> Gregor. Carm. de vita s. 3. 777. p. 13.

<sup>2)</sup> Indes soll boch seine Rechtgläubigkeit nicht über allen Tabel erhaben gewesen sehn. Er wird bes Apollinarismus beschuldigt. Theodoret. V, 8.

<sup>3)</sup> Carmen de vita s. B. 814. p. 13. bemerkt Gregor selbst ganz offenherzig, wie bieser Maximus ihm seine Prebigten gelobt habe:
Καὶ τῶν ἐμῶν πρόθυμος αἰνέτης λόγων.

<sup>4)</sup> Carm. de vita s. B. 809. p. 13.

<sup>5)</sup> Orat. XXV. p. 454. Diese Rebe führt zwar allgemein bie Ueberschrift, auf ben Philosophen hero; allein es läßt sich nach ber Angabe bes hieronymus, ber hiervon genau unterrichtet sehn konnte, und die Bemerkung, die nicht zum Bortheil seines Lebrers gereichte, gewiß nicht gemacht haben würde, wäre sie nicht zuverlässig gewesen, kaum baran zweiseln, abg bieser hero mit Marimus bieselbe Berson war. Hieronym. de vir. illustr. cap. CXVII. zählt unter den Schriften Gregors auf: Laudes Maximi philosophi, post exilium reversi; quem falso nomine quidam Heronis superscripserunt; quia est et alius liber vituperationem ejusdem Maximi continens, quasi non licuerit eumdem et laudare et vituperare pro tempore. Hiernach scheint es, als ob die Ueberschrift mit dem Ramen hero ganz erdichtet wäre. Wöglich wäre es jedoch auch, daß derscheibe Mann zwei Ramen, den lateinischen Maximus und den griechischen hero getragen hätte. Auf seben Kall ist aber hierondmus Zeuguiß über

Aber bald wurde der zutrauliche Gregorius durch die bitterfte Erfahrung aus feiner Täuschung geriffen. Der Beuchler warf die Larve weg, ber einfach bemuthige erschien als ein Mann bon unbegrengter Berrichbegierbe und Rankefucht. Es zeigte fich, bag Maximus nichts Geringeres im Ginn hatte, als feinen Bonner und Wohlthater ju fturgen, und fich felbft an beffen Stelle auf ben Bischofftuhl ju feten. Bei biefer Unternehmung mar ein Presbyter ber Gemeinde Gregors mit Maximus verbunbet. Diefer Presbyter, ben Gregorius einen Barbaren nicht blos feiner Bertunft, fonbern auch feinem Sinne nach nennt, 1) fcheint an ber Spite ber Melteften unmittelbar nach bem Bischof geftanben ju haben, und war bem Gregorius, ohne je von ihm beleibigt ju febn, mabriceinlich aus Reib febr abhold. Außerbem hatte Maximus einen noch mächtigeren auswärtigen Bunbesgenoffen, Betrus, Bifchof von Alexandrien, ber gwar unfern Gregorius bei beffen Unfunft in Conftantinopel ichriftlich als rechtmäßigen Borfteber ber Gemeinde begrüßt,2) jest aber feinen Ginn jum Nachtheile Gregors geandert batte. Es wird nicht berichtet, aus welchen Urfachen: bochftmabriceinlich aber lag Giferfucht bes alegandrinischen Bischofs auf ben conftantinopolitanischen jum Grunde, und Betrus wollte einen Mann auf ben Bischofftubl ber hauptstadt befördern, burch ben er auch biefes Bisthum beberr= iden konnte. Bielleicht wirfte auch bie meletignische Spaltung auf biefe Berhältniffe ein, ba bie Alexandriner auf ber Seite bes Baulinus ftanden. Gregorius aber ein Freund bes Meletius war. Auf feinen Fall bedarf es, um das Betragen bes Betrus erflarlich zu finden, ber Bermuthung bes Gregorius Bresbyter, 3) bag ber alexandrinische Bischof von Maximus burch Gelb gewonnen worden fen, wozu wohl, anfänglich wenigstens, von Maximus Seite nicht einmal bie Möglichkeit porbanden mar.

bie Ibentität ber Person um so unverwerslicher, ba es auch burch innere Gründe volltommen bestätigt wird. Es hat kein Interesse, aus dieser Lobrede mehreres mitzutheilen. Rur dieß will ich bemerken: der Philosoph Maximus hörte das ausschweisende Lob in Gegenwart einer großen Menge Juhörer ruhig an, und Gregorius selbst sagt: "Auch darin beweist der Mann seinen philosophischen Sinn, daß er sich loben läßt, und den Ruhm geduldig erträgt; denn nicht, um ihm gefällig zu senn, will ich ihn loben wir kennen die Gleichzilltigkeit des Philosophen gegen den Ruhm — sondern um und selbst dadurch zu nitzen. Das Lob soll Nacheiserung in der Tugend erwecken."

<sup>1)</sup> Carm. de vita s. B. 825 p. 13.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 958. p. 14.

<sup>3)</sup> Vita Gregor. p. 146.

Durch bie Verbindung mit Petrus von Alexandrien geschah nun folgenbes ju Gunften bes Maximus. Es tamen zuerft fieben Männer, beren Namen und Gregor nennt, Ammon, Abammon, Barpofras, Stippas, Rhobon, Anubis, hermanubis, 1) Schiffsleute, bie um geringen Preis ju Gebote ftanben, aus Aegypten nach Conftantinopel, um bie Lage ber Dinge auszufunbschaften. Ihnen folgten biejenigen, welche fie als Spaher ausgefandt hatten, einige alerandrinische Geiftliche, um die Absichten bes Maximus thatig ju unterstüten. Gin Bufall begunftigte bas Unternehmen.2) Gerade bamals tam ein Presbyter von Thafos mit einer ansehn= lichen Gelbsumme nach Conftantinopel, um protonefische Marmortafeln zur Ausschmudung einer Rirche zu taufen; Diesem wußte Maximus mahricheinlich burch Eröffnung glangender Ausfichten bas Gelb abzuschmeicheln. Nachdem burch baffelbe ein feiler Saufen, ber fich borber oft in bas Lob Gregors eraoffen batte, gewonnen war, 3) begab sich Maximus in einer Nacht, da Gregorius frant barnieber lag, mit feiner Schaar, großentheils aus Matrosen bestehend, ohne ber Gemeinde ober ihren Vorstehern eine Anzeige babon ju machen, in bie Rirche, um fich weihen ju laffen. Schon war die Handlung in vollem Gange, als gegen Morgen die ber Kirche nabe wohnenden Geiftlichen bas ichanbliche Unternehmen entbedten. Schnell verbreitete fich bas Gerücht in ber Stadt. Gine Menge von Ginwohnern und Fremben, Katholifche und Arianer, befonders auch amtliche Perfonen ftromten ber Kirche ju; Die Aegypter faben fich genöthigt, gabnefnirschend über die Vereitlung ihrer Absicht, boch ohne dieselbe gang aufzugeben, die Kirche zu verlaffen. Sie verfügten fich in die Bobnung eines Flötenspielers, um bort auf eine ihrer würdige Art bie heilige Handlung fortzuseten, 4) indem fie bas wichtige Geschäft vornahmen, dem neu zu weihenden Bifchof fein ichones mit fo vielem Fleiß gepflegtes Lodenhaar abzuschneiben. Unter biefen Umständen wurde bann die Orbination vorgenommen. So löfte fich bie gange Sache in eine Poffe auf, bie gwar auf bie außeren Berbaltniffe Gregors keinen beranbernben Ginfluß haben konnte, aber in feinem Gemuthe besto tiefere Bunben gurudließ.

<sup>1)</sup> Gregor. Carm. de vita s. B. 834. p. 14. Gregor bezeichnet fit fpottweise als agpptische Götter:

<sup>. . . .</sup> Αλγύπτου θεοί, Πιθηκόμορφοι και κυνώδεις δαίμονες.

<sup>2)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 875. p. 14.

<sup>3)</sup> Greg. Carm. de vita s. 3. 887 seqq. p. 14.

<sup>4)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 909 seqq. p. 15.

Schmach bedeckt begab sich Maximus, begleitet von seinen ägpptischen Gefährten, aus Constantinopel nach Tessalonich, wo Theobosius damals mit seinem Heere gegen die Gothen stand; er wollte das Lette bei dem Kaiser selbst versuchen. Allein dieser wies ihn ab, oder jagte ihn, wenn Gregorius nicht übertrieben schildert, recht schimpslich von sich. 1) Nun schisste Maximus nach Alexandrien zurück, und trat, auß Aeußerste getrieben, vor den alten Bischos Petrus, seinen Beschüßer, mit der Forderung: "ihm entweder das Bisthum zu verschaffen, worauf er ihm Hoffnung gemacht, oder sein eigenes abzutreten." 2) Der kaiserliche Stattbalter aber verwies den Maximus, um den ärgerlichen Anmaaßungen des herrschsüchtigen Polterers ein Ende zu machen, aus Alexandrien. 3)

So treulos Gregor von bem alexandrinischen Bischof und einen Theil der ägyptischen Geistlichkeit behandelt worden war, so scheint er sich boch bald wieder mit den Aegyptern versöhnt zu haben, wie er denn überhaupt mit einer gewissen Reizbarkeit eine

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1003 seqq. p. 16.

<sup>2)</sup> Greg. Carm. de vita s. S. 1019. p. 16.

<sup>3)</sup> Hermit enbigten sich jedoch die Unternehmungen des Abentheurers noch nicht. Er begab sich mit Briefen, die er dem Bischof Petrus abgebrungen hatte, nach Italien, und wußte den abendländischen Bischen, dessonders Ambrosius von Maisand und Damasus von Kom, die Rechtmäßigteit seiner Ordination zum Bisthum von Constantinopel (wobei wegen der Bersosungen von Seiten der Arianer nur das versehlt worden sey, daß man sie nicht in der Kitche vorgenommen) und die Unrechtmäßigkeit der Bahl Gregors so einseuchtend zu machen, daß sich die Abendländer seiner gegen Gregor bei dem Kaiser Theodossus eistig annahmen, und dabei unter andern sogten: In concilio nuper habito nihil habuimus, in quo de episcopatu eius (Maximi) duditare possemus . . . quin revera attendedamus Gregorium nequaquam secundum traditionem patrum CPtanae ecclesiae sidi sacerdotium vindicare. Wer Lust hat, die serneren Schissale des Maximus genauer kennen zu kernen, s. Pagi Critica in Ann. Bar. ann. 379. Nr. 8., 9., 10. t. 1. p. 552 und Tillemont Memoires p. serv. à l'hist. eccl. t. IX. p. 501. 536. Späterhin trat Maximus auch noch als Bersasser einer Schrift hervor, worin Gregor gesegentlich angegriffen worden zu sepn scheint. Dieser begnügte sich, den neuen Schriftseller Maximus in einem kurzen Gedicke (Carm. 148. p. 249.) mit Spott abzusertigen. Er sagt unter andern, Maximus kommennter Schriftseller, wie Saul unter die Propheten, und schieße sägn, wie ein Esel zum Lautenschlagen:

Λόγοι δέ σοι τότ' ήσαν, ώς ὄν ω λύρα, Καλ βουσλ χῦμα, χαλ ζυνὸς θαλασσίοις

Kal fovol xeµa, xal toyos Jalasolos.
Indeh scheint ber personliche Wiberwille Gregors etwas übertrieben zu haben. Benigstens urtheilt hieronym ns ganz anders über ben schriftellerischen Bersch des Maximus (de vir. illustrib. cap. CXXVII.), wenn er anders unter bem insignis de side adversus Arianos liber die nämliche Schrift bersteht, auf die Gregor anspielt.

große Berföhnlichkeit und Milbe verband. Wir haben eine Rede 1) bon ibm, welche betitelt ift: auf bie Anfunft ber Meghp= ter, und welche bei ber Belegenheit gehalten wurde, baf bie Schiffsleute einer ägyptischen Betraibeflotte, 2) bie ben jährlichen Tribut nach Constantinopel brachten, bie Kirche bes Gregorius besuchten und bei ihm jum Abendmahl gingen. 3) Gregorius begruft biese Aegypter mit großer Freude und Theilnahme, und nennt fie ju wieberholtenmalen fein Bolt, weil fie einen Glauben von benfelben Lehrern und Batern empfangen batten und eine Dreieinigkeit mit ihm anbeteten. 4) Er überhäuft nicht blos bie Aegypter mit Lobsprüchen, sondern verherrlicht auch vornehmlich ihre Lehrer, und unter biefen ben Athanafius und Betrus. Diefen letteren nennt er ben Nachfolger bes (von ibm fo boch verehrten) Athanafius, nicht blos auf bem Bifchof= ftuble, fondern auch in ber reinen Lehre und in ber achten Burde, ber feinem für bie gute Sache fiegreichen Berfahren aufs Rubmlidite nachfämpfe. 5)

1) Orat. XXXIV. p. 619 seqq.

<sup>2)</sup> Schon und malerifch beschreibt Gregor bie Ankunft ber Flotte im Safen von Constantinopel Orat. XXXIV, 7. p. 622.

<sup>3)</sup> Orat. XXXIV, 7. p. 622 . . . σιτοδοτοῦμεν γὰς καὶ ἡμεῖς, καὶ σιτοδοσίαν ἔσως τῆς ὑμετέςας οὐ φαυλοτέςαν δεῦτε, φάγετε τὸν ἐμὸν ἄρτον, καὶ πίετε οἰνον, ὃν κεκέςακα ὑμῖν.

<sup>4)</sup> Orat. XXXIV, 6. p. 621.

<sup>5)</sup> Orat. XXXIV, 3. p. 620. Man kann mit dieser Nebe in Berlegenbeit kommen, in welche Zeit sie zu seinen sen. Ift sie gehalten, ehe Gregorius die zweideutige Gesinnung des Petrus durch den ärgerlichen Borfall mit dem Maximus kennen sernte, oder fällt sie in die Zeit nach jenem Borfall und hatte Gregor den Neghptern und ihrem Bischos schon wieder so berzlich verziehen, daß er so löblich von ihnen sprechen konnte? Die lettere Annahme verdient wohl den Borzug, da Gregor gleich zu Ansang der Rede sagt: "Ich will die Ankömmlinge aus Aegypten begrüßen, denn das ist billig, da auch sie so willig bier zusammengekommen sind, und allen Neid burch höheren Eiser überwunden haben (τῷ ζήλφ τὸν φρδόνον νεκήσαντες)." Und sodann wegen einer im Bersolg der Rede hingeworsenen Aeußerung, wo Gregor, seinen fremden Zuhörern Bersöhnung andietend, sagt: er wolle ihnen vor so vielen sichtbaren und unsichtbaren Zeugen die Hand reichen und die alte Schmähung durch neue Gilte austischen (και ἀποθοῦμαι παλαιάν διαβολήν νέα χοηστότητι. §. 6. 21). Dies bezieht sich wahrscheinlich anf die harten Aeußerungen, die Gregor gegen Betrus und die Aegypter ausgestoßen hatte, und die er jeht wieder gut machen wollte.

6. Gregorius wird abgehalten, Constantinopel ganz zu verlassen, zieht sich aber boch einige Zeit aufs Land zurück. Sein Sinn für Naturschönheiten.

Es war entweber an bem Tage nach ber nächtlichen Boffe mit bem Maximus, ober balb nachber, bag Gregorius in einer Bredigt einige Worte fallen ließ, bie feinen Entschluß angubeuten ichienen, Conftantinopel zu verlaffen. 1) Er fagte: "Go bemabret benn bie gange (Lebre von ber) Dreieinigfeit, Die ich euch meinen theuren Rindern, als ein reichlich fvenbenber Bater mitgetheilt babe. und gebenket liebevoll meiner Bemühungen." Raum hatte bas Bolf biefe Worte vernommen, fo entstand unter allen bie lebhaftefte Bewegung, und alle vereinigten fich ju ber bringenoften Bitte an Gregorius, bag er boch bei ihnen ausharren möchte. Grego= rius wurde burch biefe Liebe innig gerührt, und es bedurfte wohl auch nur biefer Liebesbezeugungen, um bie mehr aus einem augenblidlichen Unwillen entsprungene Luft, fich ganglich jurud. augieben, in feinem Gemuthe wieder zu erftiden, obwohl er felbft bezeugt, daß es ihm einen schweren Kampf gefostet habe. Als Gregorius im Angesichte ber verfammelten Gemeinde, Die fo flebentlich in ihn brang, in feiner theuren Anastasienkirche noch fcmanfte in feinem Entschluß, ba entschied ein Mann aus bem Bolfe, ber ibm laut gurief: "Du verbannest ja mit bir gugleich ben Dreieinigen aus Conftantinopel."2) Diefes Wort erfüllte ben Gregorius mit ernfter Besorgnif, und jest gab er ber Gemeinde fein Bort, fie nicht zu verlaffen, ohne jeboch bies Berfprechen, wie fie verlangt hatten, burch einen Schwur ju befräftigen, weil er bei feiner Taufe gelobt hatte, nicht mehr zu schwören. Er versprach ihnen aber, wenigstens fo lange ju bleiben, bis eine balb ju erwartenbe Berfammlung bon Bischöfen über bas Bisthum bon Conftantinopel bestimmen murbe.

So viele Liebe und Theilnahme Gregorius bei biefer ganzen Sache von seiner Gemeinde erfuhr, so machte doch das Betragen bes Maximus einen um so gewaltigeren Eindruck auf sein Gesmüth, je unbefangener er dem undankbaren Heuchler bertraut und je furchtbarer er sich in ihm getäuscht hatte. Der ohnedieß schwache Gesundheitszustand des frommen Mannes wurde durch diese Stürme noch zerrütteter, und seine tief in der Seele schlumsmernde Liebe zu beschaulicher Einsamkeit erwachte aufs neue so

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. B. 1057 seqq. p. 17.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. B. 1100. p. 18. ,,Συνεκβαλεῖς γὰς εἶπε σαυτῷ τριάδα."

bag er nicht wiberfteben tonnte, fich wenigstens eine Beit aufe Land gurudgugieben. Dazu maren benn auch bie rei-Jen Umgebungen Constantinopels bochft einladend, und Gres Ginn war für Naturiconbeiten nicht unempfänglich, obwohl er felbst irgendwo gefteht, bag er, mahrend feine Geele fcmerglich bewegt war, gwar gerne in ben einfamen Schatten ber Balber wandelte, aber boch bie Beilung für feine Trauer nicht finden konnte, welche ihm allein ber Glaube, bas Gebet und bie reinere Erke nntnig ber göttlichen Suhrungen gewährte.1) Indeg benkt man fich jene Rirchenlehrer fo leicht als blos ernfte und finftere Buger, bag es nicht überfluffig ift ju zeigen, wie einzelne von ihnen auch barin acht driftlich und menschlich (benn ber Menschensohn selbst hat und ja auch hierin bas reinfte Borbilb gegeben) bachten, bag fie eine lebenbige Empfänglichkeit für bie Natur und die Lehren bewahrten, die ber Finger Gottes in biefes reiche und große Buch geschrieben hat. Dit welcher, auch bas Rleinste liebevoll umfaffenben, Freude ichilbert Gregor in einer Rebe auf ben Marthrer Mamas, 2) "beffen Fest auf ben Conntag nach Oftern fiel, bie Anfunft bes Frühlings: 8) "Alles vereinet und häuft fich, um biefes Fest zu verherrlichen; fiebe wie schön auch alles Sichtbare ift." Die Königin ber Jahres-

<sup>1)</sup> Greg. Carmen XIV. p. 86.

<sup>1. 2)</sup> Der Märtyrer Mamas wurde in biesen Jahrhunderten vorzüglich in den Gegenden von Cappadocien und Bontus als Heiliger verherrlickt. Biel weiter scheint sich damals seine Berehrung nicht erstreckt zu haben. Mur zwei Cappadocier widmeten ihm Reden, Gregor und sein Freund Basilins (Basil. opp. t. II. p. 185—189). Aber Beide erzählen uns nicht viel Einzelnes von dem Märtyrer, mit dessen Gesche der Legende in jenen Gegenden Jedermann bekannt war. Rur so viel geht aus den Reden beider Freunde hervor, daß Mamas ein Cappadocier von armer Gedurt gewesen sein sin der Einsamkeit des Waldes von hiech als hirt worden beider stennte der einst nicht bewerkt, unter welchen Umständen) den Tod eines dristlichen Märtyrers gestotben. Später wurde vieles hinzugedichtet. Wer alse Sagen vom beiligen Mamas kennen sernen will, sehe Acta Sanctorum August t. III. p. 423. Borzüglich seierlich beging man das Fest des Mamas zu Casarea. Dort sollte ihm auch noch Intian als Jingling mit seinem Bruber Gallus eine Kirche bauen. Sozom, hist. eccl. V, 2. Gregor. Orat. IV, 25. p. 88. Die Rede Gregors, aus der obige Stelle entnommen ist, wurde nach Nicetas Angabe in einer Kirche de heil Mamas dei Nazianz gehalten. In ben solgenden Jahrhunderten verdreitet sich die Berehrung dieses Märtyrers weiter, und wir sinden nament treitete sich die Berehrung dieses Märtyrers weiter, und wir sinden nament tragen. Du Cange Constantinope. Christiana IV, 6. p. 128. IV, 12. p. 174. IV, 15. p. 185.

<sup>3)</sup> Orat. XLIV, 10. p. 841.

zeiten halt ber Königin ber Tage 1) einen festlichen Aufzug, und bringt bon bem Ihrigen bas Röftlichfte und Schönfte als Gabe bar. Schon ift ber himmel leuchtenber; Die Sonne ichon bober und golbener. Schon ift bes Mondes Rreis freundlicher und reiner ber Sterne Chor. Schon fteben bie Wogen in liebenbem Bunbe mit bem Gestabe, die Wolfen mit ber Sonne, Die Winde mit ber Luft, bie Erbe mit ben Pflangen, bie Pflangen mit bem Muge. Durchsichtiger riefeln nun bie Quellen, und reichlicher ftromen bie Fluffe, gelöft bon ben Banben bes Winters. Es buftet bie Wiese, es schwellen bie Pflangen, bas Gras wird gemabt, und Lammer hupfen auf ben frischgrunenben Gefilben. Run wird bas Schiff aus bem Safen geführt unter lauten Befangen, 2) und oft unter frommen; es ift mit Segeln beflügelt, und hüpfend umichwimmt es ber Delphin, ber vergnüglich bas Waffer aufschnaubt und wieber ausbläßt und fröhlich bie Schiffer bealeitet. Nun fügt ber Landmann feinen Bflug jufammen und blidt betend hinauf jum Geber ber Früchte; er führt ben Ader= ftier unter bas Jod und burchschneibet bas Felb mit fugen Furchen, boll freudiger hoffnung. Nun bereinen ber hirte ber Chaafe und ber Stiere ihre Schalmeien; fie ftimmen ben Birtengefang an, und berleben ben Frühling unter Baumen und Felfen. Der Gartner beforgt die Bflangen; ber Bogelsteller bereitet fich Ruthen aus Robr und blidt hinauf nach ben Aeften, um ihre gefieberten Bewohner auszuspähen. Der Kifcher burchblidt bie Tiefen, und reinigt bas Nest, und setzet sich auf die Felsen. Run schwingt Die emfige Biene ihren Flügel; ben Rorb verlaffend, zeigt fie ibre Beisheit und plunbert bie Blumen . . . fie feb euch ein Borbild bes Kleifies und ber Beisbeit. Nun baut ber Bogel fein

Curvorum hine chorus helciariorum, Responsantibus Alleluja ripis, Ad Christum levat amicum celeuma. Sic, sic psallite nauta vel viator!

<sup>1)</sup> Die Königin ber Jahreszeiten ift natürlich ber Frühling, bie Königin ber Tage bas Ofterfest, wozu auch ber oben bezeichnete Festag als die Octave noch gehörte. Man könnte auch überseten: "Die könig-liche Jahreszeit halt bem toniglichen Tage einen festlichen Anfzug."

<sup>2) . . .</sup> συν κελεύσμασι, και τούτοις ώς τὰ πολλὰ φιλοθέοις. Der Ausbruck κελείσματα bezeichnet hier ohne Zweisel die siblichen Gestänge des Schissolts. Bergl. Suid. Lex. tom. II. p. 293. s. v. κελευστής nud Pollux in Onomast. I, 96. t. 1. p. 67., wo auch eine passende Stelle aus Longus Lib. III. angesilht ist: είς μλν αὐτοίς κελευστής ναυικάς ήδεν φιλάς οί δὲ λοιποί καθάπεο χορός, όμοφώνως καιὰ καιρόν της έκείνου φωνής έρόων. Bergl. Pollux s. v. τριαύλης IV, 71. In Beziehung auf seiche christiche Schissorge sagt Sidonins Apollinaris (Epist 10. Lib. II. wozu die Aumertung in der Pariser Ausg. p. 147. nachzusehen ist):

Nest: dieser sest sich darauf, jener schlüpft hinein, jener flattert berum, und burchtonet ben Sain, und umfliegt mit geschwätiger Runge ben Menschen. Alles lobet Gott und verberrlichet ihn mit unaussprechlichen 1) Tonen; für Alles wird Gott auch burch mich Dank bargebracht, und fo wird ber Lobgefang jener auch ber unfrige, jener, beren Loblied ich hier ausspreche . . . Ja es ift jest, fährt ber Rebner auf bas Ofterfest 2) anspielend fort, ber Frühling ber Welt, ber Frühling bes Geiftes, ber Frühling für bie Seelen, ber Frühling für ben Körper, ber fichtbare Frühling, ber unsichtbare Frühling, an bem wir auch bort Theil nehmen werben, wenn wir hier auf bie rechte Weise umgewandelt find und als Erneute ju einem neuen Leben eingehen." Es waren noch manche Stellen anzuführen, woraus wir feben konnten, wie Gregor alle Naturerscheinungen an etwas Söheres anknüpft, in allen zugleich Offenbarungen bes allwaltenden Gottes und Regeln für ein göttliches Leben findet. Wir beschränken uns auf eine, wo er aus ber etwig harmonischen Weltordnung fraftige Ermahnungen jum Frieden und jur Gintracht hernimmt : 8) "Schon biefes Gine, fagt er, follte und jum Boblwollen und jum Frieden ftimmen, bie Nachahmung Gottes und ber göttlichen Berke: . . . benn auch ber himmel und bie Erbe und bas Meer und biefe ganze Belt. biese große und gepriesene Schöpfung Gottes, burch welche Gott auch ich weigen b offenbar und verfündet wird, fie ift nur fo lange eine Weltordnung, nur fo lange ein unübertreffliches Bert und eine unvergleichliche Schönheit, als fie Frieden und Eintracht balt mit ihr felbft, als fie in ben angewiesenen Schranken ber Natur bleibt, nichts wiber bas andere fich erhebt, und bas Band ber Liebe, womit bie icopferische Gottesfraft bas All verbunden

<sup>1) . . .</sup> φωναίς άλαλήτοις, eigentlich richtiger, mit Tonen ohne Sprache, mit unarticulirten Tonen.

<sup>2)</sup> Die Rebe Gregors wurde an der Ofter-Octave gehalten, welche die Griechen καινή κυριακή ober πρώτη κυρ. nannten. Gregor. Orat. XVII. 29. p. 350. . . ή καινή παρήν ήμερα της έορτης, ήν οδιως δνομάζομεν πρώτην κυριακήν, μετά την άναστάσιμον ταύτης έχοντες. Αμβετdem giedt Gregor dem Feste auch den Ramen έγκαινεα. Der Grund der Benennung lag darin, daß man Osern, daß fest der Auferstehung und des Sieges über Grab und Tod, als den Ansangspunct einer neuen geistigen Schöpfung betrachtete und deshalb auch von da an ein neues Kirchenjahr begann. Diermit bringt nun Gregor zugleich die Frühlingsseier in Berbindung und verherrlicht Osern als geistiges und sinnliches Frühlings- und Erneuerungssest. So hat also die Rede einen dreisachen Invalt, Rüdblic auf das Ostersest und daraus geschöpfte Ermahnungen zur sittlichen Erneuerung, Feier des Frühlings, und Verherrlichung des Märthrers Mamas. S. August's Denswürdigseiten Th. 2. S. 302 u. 309., wosich auch ein leberseing der ganzen Kede sindet.

<sup>3)</sup> Orat. VI. 14. p. 188.

hat, nicht auflöst; sobalb aber ber Friede aufhört, hört auch die Weltordnung auf. 1) Oder kommt es dir nicht so vor, als ob der Himmel, indem er nach gesetzlicher Weise der Luft das Licht, der Erde den Regen mittheilt, den Gesehen der Güte gehorche? als ob die Erde, indem sie Nahrung, die Luft, indem sie allen lebenden Wesen Athem giebt und beide so das Leben überall ershalten, ein Bild der Aelternliebe sind?" — So benutzt der Redner, die verschiedenen Reiche der Welt durchgehend, ihre großen Erscheinungen, um seinen Zuhörern zu zeigen, daß dieselben göttzlichen Gesehe, die dem Menschen Liebe, Güte, Eintracht gebieten, auch in der Natur walten und aus ihr zu jedem empfänglichen Gemüthe sprechen.

Gregorius ware wohl jest geneigt gewesen, Conftantinopel gang ju verlaffen, aber fein Werk war noch unvollendet und er batte feine taum gesammelte und innerlich beruhigte Gemeinde in einem febr ichwankenben Buftanbe gurudgelaffen; er entichlof fic alfo, bon Freunden bringend gebeten, nach einiger Erbeiterung feiner Seele und Stärfung feines Rorpers wieber in die Saupt= ftadt zurückzukehren, und mit welchen Empfindungen er unter feine Gemeinde trat, bavon giebt uns eine besondere Rebe Reugnifi. bie mit ben Worten beginnt: 2) "Ich febnte mich nach euch, meine Rinder, und wurde in gleichem Maage von euch erfehnt, benn bas bin ich überzeugt, und konnte es auch, wenn es nöthig ware, mit bem Schwure 3) befraftigen bei unserem Ruhme, ben wir haben in Chrifto Refu unferm Berrn. Gine folde wechsel= seitige Runeigung kann auch niemand wundern, benn die von einem gemeinsamen Beifte getrieben werben, bie befeelt auch eine gemeinsame Liebe; die aber eine gleiche Liebe empfinden, die haben auch einen gleichen Glauben. Denn was einer nicht felbst empfindet, bas tann er auch nicht wohl bem anderen glauben; wer aber empfindet, ber ift auch geneigter gur Beiftimmung, er, als ein unfichtbarer Beuge einer unfichtbaren Empfindung, als ber Spiegel einer fremben (geiftigen) Geftalt. Darum fonnte ich es auch nicht aushalten, langer von euch entfernt ju fenn, obwohl mich die hiefigen Angelegenheiten tief betrübt und gefrankt

<sup>1) . . .</sup> ὁμοῦ δὲ τοῦ εἰρηνεύειν πέπαυται, καὶ τοῦ εἰναι κόσμος.

<sup>2)</sup> Orat. XXVI. 1. p. 471.

<sup>3)</sup> Gregor sett hinzu: τοῦτον γάρ μοι πεποίηκε τον δοκον το πνεῦμα τὸ ἄγιον, weil bie Worte ber Betheurung, bie Gregor gebraucht, bom Apostel Paulus 1 Cor. XV, 31. entlehnt sind. Deshalb hielt er es auch nicht für Unrecht, sich berselben zu bedienen, obwohl er sonst einen förmlichen Eib verwars. S. oben p. 82

haben, nicht blos die fittlichen und politischen im Allgemeinen 1)
— sondern vorzüglich auch die noch ehrwürdigeren und theureren, die sich auf dieses Heiligthum und diesen geweihten Tisch be-

gieben."

Es ift awar febr erklärlich, aber boch zu bedauern, daß diefe Rebe Gregors, Die bon fo inniger Liebe ju feiner Gemeinde überfliekt und fo viel Treffliches mittheilt, boch auch manche bittere Stellen gegen ben unwürdigen Marimus enthält, wie g. B. folgende: 2) "Ich fürchte gefährliche Bolfe, welche, die nachtliche Dunkelheit mabrnehmend, die Beerde burch verführerische und gewaltige Reben gerreißen; fie warten ben gunftigen Augenblic ab, ba fie nicht mit offener Rraft handeln konnen . . 3ch fürchte bie Sunde (Anspielung auf ben Cynifer), welche mit Gewalt Birten werben wollen, und fonberbarer Beife burch nichts anberes fich ju Birten borbereitet haben, als bag fie ihre Saare, bie fie auf eine lächerliche Art machfen liegen, abgeschoren haben; bie weber hunde geblieben, noch hirten geworden find, außer bag fie gerreißen und gerftreuen und frembe Arbeit gerftoren."3) Gegen ben Schluß ber Rebe spricht er es, ohne bittere Rebenbeziehung auf ben Maximus, recht fraftig aus, 4) bag ihm an bem Befite bes beneibeten Bischofftubles von Conftantinopel nichts "Sie wollen mich bom Bischofftuhle ftogen? Auf welchen bin ich benn je, in gegenwärtiger ober vergangener Beit, gerne geftiegen? ober wann habe ich bie gludlich gepriefen, bie ihn beftiegen haben? . . . Sie wollen uns ber bochften geiftlichen Burbe berauben? Belder verständige Mensch bat benn bie je für etwas Großes gehalten? Jest aber ift es nach meiner Unficht ber erfte Beweis eines gefunden Berftanbes, fie ganglich ju flieben; biefe Burbe, burch welche alle unfere Berhältniffe beunruhigt und erschüttert werben, burch welche bie ganze Welt in Argwohn und einen thörichten Krieg, für ben es nicht einmal einen Ramen giebt, verwickelt ift . . . . D! bag es boch gar teinen Primat, teinen Borrang bes Stanbes. tein herrschervorrecht gabe, bamit wir allein an ben fittlichen Borgugen erkannt murben: 5) nun

<sup>1)</sup> Rämlich bas gange, bem Sinne Gregors fo mifffällige Treiben ber Conftantinopolitaner.

<sup>2)</sup> Orat. XXVI. 3. p. 473.

<sup>3)</sup> Aehnliche Anspielungen Orat. XXVI. 3. p. 474.

<sup>4)</sup> Orat. XXVI. 15. p. 482 seq.

<sup>5) . . .</sup> ως διφελόν γε μηδέ ην προεδρία, μηδέ τις τόπου προτίμησις, και τυραννική προτομία, έν έξαρετ ης μόνης έγενω σχώμεθα. Ranm fann man aus einer anberen Stelle beutlicher ersehen, wie rein

aber hat das links oder rechts oder in der Mitte stehen, der höhere oder niedrigere Rang, das voran oder in einer Reihe gehen, schon unendliche thörichte Reibungen unter uns veranlaßt und viele ins Verderben geführt, nicht blos von den gemeinen Leuten, sondern auch von den Hirten, welche, obwohl Lehrer Iraels, dieß nicht einsahen."

Wie fehr unferm Gegorius bas sittliche Wohl feiner Gemeinbe am Berzen lag, beweift auch die Art, wie er in biefer Rebe Rechenschaft von feinen Buborern verlangt, 1) ob fie mahrend feiner Abwesenheit ben reinen Glauben festgehalten und in Thaten ber Liebe bewährt hätten, und ihnen sobann auch felbst Rechen= schaft ablegt von feiner Fürsorge für fie mabrend ber ländlichen Abwesenheit. 2) Bei biefer Gelegenheit schildert er aufs anmuthigfte bie Betrachtungen, welche bas fturmisch bewegte Meer in ihm beranlagte, und liefert uns einen neuen Beweis, wie bortrefflich er Raturericeinungen ju benuten mußte, um höhere Bahrheiten anschaulich zu machen: "Ich wandelte fo für mich allein, erzählt er seinen Buhörern, ba icon ber Tag fich neigte, am Deeresstrand: benn ich bin es nun einmal gewohnt, meine Sorgen burch Erholungen biefer Art zu zerstreuen; benn auch bie Senne erträgt nicht bie ewige Spannung, sonbern bedarf bisweilen bes Nachlaffens an ben Enden bes Bogens, wenn fie wieder gespannt und bem Schüten nicht unbrauchbar werben foll, gerabe wenn er fie braucht; ich wandelte also, und meine Füße bewegten sich unwillführlich, während mein Blid auf bem Meere schweifte. Aber nicht lieblich war biefer fonft so erfreuliche Anblid, wenn nämlich bie bunklen Purpurwogen ruhig fich baherwälzen und lieblich und fanft mit ben Ufern spielen. Aber wie war es bamals? ,,,, Das Meer erhob sich von einem großen Winde und brausete"" benn ich spreche auch hier gern mit Worten ber Schrift, 8) - bie Bogen, wie bas fo zu geschehen pflegt, wuchsen von ferne beran, erhoben fich bann einen Augenblid jur bochften Sobe, nahmen wieber ab, und löften fich auf am Strande; ober fie fturgten auf bie benachbarten Felsen und braußten jurud, in einen schaumigen und leichten Duft zerstäubend; ba wurden benn kleine Steinlein und Meertang und Muscheln und gang leichte Auftern bervorge=

Gregor bas Wesen eines evangelischen Lehrers, bessen Würbe allein in sittlichen Borgugen liegt, ausgefaßt hatte, und wie weit er entsernt war, biese Würbe auf hierarchische Borguge zu gründen.

<sup>1)</sup> Orat. XXVI. 5. p. 474 seqq.

<sup>2)</sup> Orat. XXVI. 7. p. 476.

<sup>3)</sup> Ioh. VI, 18.

fbult und gleichsam ausgespieen; manche auch wieder verschlungen bon ber gurudweichenben Welle: fie felbft aber, bie Felfen, ftanden unbewegt und unerschüttert, gleich als ob fie nicht bas Minbeste beunruhigte, außer bag sich bie Wogen an ihnen brachen. Mus biefem Unblid glaubte ich eine nügliche Erkenntnig ichöpfen zu können, und wie ich benn alles auf mein Inneres begiebe, besonders wenn es mir von irgend einem Begegniß etwas schwindelig werben will, was mir eben jest geschah, fo nahm ich auch biefes Schauspiel nicht fo obenhin, sonbern bie Anficht gewährte mir eine Ginficht. 1) Dber ift nicht, fprach ich ju mir felbst, bas Meer wie unser Leben und wie die menschlichen, Dinge überhaupt? benn es ift ja auch barin fo viel Bitteres und Schwankenbes; 2) und bie Sturme, find fie nicht bie Bersuchungen, bie über uns baber tommen, und alles bas Unerwartete, mas uns begegnet?" hierauf ichilbert Gregorius, im Bilbe fortfahrend, ben driftlichen Beifen, wie er gleich bem Relfen im fturmbewegten Meere und gleich bem geiftlichen Felfen, Chriftus, 3) auf bem er wohlgegründet rubt, fest steben muffe, unerschüttert von ben beranwogenben Bebrangniffen ber Schicfale, und geht sobann jur allgemeinen Schilberung eines wahrhaft frommen und weisen Mannes über, wie er fröhlich ift in allem Leiben, aus allem Unglud Nahrungefraft ber Tugenb gieht, wie er im Glud bemuthig und bankbar, in Gefundheit mäßig, ftreng, thatig, in Krantheit gebulbig, im Reichthum wohlthatig mit theilend, in Armuth göttlich reich ift, wie er ber Berfolgung mit Gebuld, ber Schmähung mit Gebet, bem Rluch mit Segen, ber Difbandlung mit Ergebung begegnet und überall in Wort und tiller That als ein Lebrer ber Liebe und Milbe, als ein Rad= folger feines Erlöfers erscheint.

Rit erneuter Lust und Kraft war Gregorius nach Constantinopel zurückgekehrt. Er sah seine eifrige Thätigkeit mit immer günstigerem Ersolge gekrönt, indem seine kleine Gemeinde nicht nur unter sich sester und friedlicher, sondern auch von außen tägslich zahlreicher wurde. Es bedurfte nur eines äußeren Anstohes, um den Sieg der Orthodoxen, der jest vollsommen vorbereitet war, auch äußerlich zu vollenden. Wie diese Anregung kam,

werben wir nun junachft feben.

<sup>1)</sup> τὸ θέαμα παίδευμα γίνεται.

<sup>2)</sup> aoraror, Begenbes, Unguverlässiges.

<sup>3) 1</sup> Cor. X, 4.

7. Ankunft bes Theodosius in Constantinopel. Sieg bes nicanischen Bekenntnisses. Gregorius widersetzt sich standhaft ber Annahme des Bisthums.

Theodofius war im Christenthum und zwar nach ben Beflimmungen bes nicanischen Lehrbegriffs erzogen, 1) allein er hatte seine Taufe nach ber Sitte ber Zeit verschoben. Als er, jest schon Raifer, die Gothen gludlich befampft hatte und gu Theffalonich von einer Krantheit befallen wurde, ließ er fich von bem nicanisch=orthoboren Bischof biefer Stadt Acholius taufen. 2) Bei biefer Gelegenheit vernahm er von Acholius mit eben fo vielem Bergnügen, bag bis nach Macedonien bin alle Probinzen bem orthodogen Lehrbegriff zugethan feben, als mit Miffallen, daß von ba an öftlich ber Arianismus herriche, ber besonders in Conftantinopel seinen festen Sit habe. Unter bem Einfluffe biefes Bischofs ab ber frisch getaufte Raifer noch in Theffalonich 3) jenes berühmte Ebict, woburch ber nicanische Glaube für katholisch und herrschend erklärt, die Anhänger bes Arianis= mus aber mit Schmach belegt und mit Strafe bebroht wurden 4) - obne zu bebenfen, welcher Unterschied es feb, an ber Spite eines heeres Befehle ju geben und ben Gemiffen Gefete vorzuidreiben. Daß Theodosius nicht auch fogleich mit Strafen gegen bie Arianer verfuhr, ift nicht sowohl mahrer Dulbung, als vorsichtiger Bolitik zuzuschreiben, benn bie Menge ber Arianer mar

Sozom. hist. eccl. VII, 4. . . . ἐκ προγόνων χριστιανίζων κατὰ τὸ δόγμα τῆς ἐν Νικαία συνόδου.

<sup>2)</sup> Sozom. VII, 4. Socrat. V, 6.

<sup>3)</sup> Sozomenus fagt: νόμον έχ Θεσσαλονίκης προςεφώνησε τῷ δήμω Κονσταντινουπόλεως. Das lettere ift indeg nicht richtig, bent bas Ebict bezog sich nicht blos auf die Einwohner Constantinopels (benen es jedoch vermuthlich zuerst publicirt wurde), sondern auf alle Unterthanen bes Theodosius.

<sup>4)</sup> Cod. Theod. Lib. XVI. Tit. I. l. 2. Das Ebict heißt so: Cunctos populos, quos Clementiae Nostrae regit temperamentum, in tali volumus religione versari, quam Divinum Petrum Apostolum tradidisse Romanis, religio usque nunc ab ipso insinuata declarat: quamque pontificem Damasum sequi claret, et Petrum Alexandriae episcopum, virum Apostolicae sanctitatis: Ut secundum Apostolicam disciplinam, Evangelicamque doctrinam Patris et Filii et Spiritus sancti unam Deitatem sub parili Majestate, et sub pia Trinitate credamus. Hanc legem sequentes, Christianorum Catholicorum nomen jubemus amplecti: Reliquos vero dementes vaesanosque judicantes, haeretici dogmatis infamiam sustinere: nec conciliabula eorum Ecclesiarum nomen accipere, divina primum vindicta, post etiam motus nostri, quem ex coelesti arbitrio sumpserimus, ultione plectendos. Dat. III. Kal. Mart. Thessal. Grat. et Theod. A. A. Coss.

in bem ganzen Reiche, besonders in der Hauptstadt, noch so groß, daß sie ihm, durch Gewalt gereizt, sehr leicht hätten gefährlich werden können. Und doch scheinen manche allzu feurige Orthodoze, die alles mit einem Schlag zu ihrem Bortheil umgewandelt wissen wollten, mit dieser nothgedrungenen Mäßigung des Theodosius nicht einmal zufrieden gewesen zu sehn; eine Ansicht, die jedoch Gregor nicht theilte. 1)

Am 24sten December bes J. 380 kam Theodosius in Constantinopel an, und sogleich zwei Tage darauf ließ er dem Bischof Demophilus, dem Haupte der Arianer in Constantinopel, die herbe Wahl vorlegen, entweder den nicänischen Glauben anzunehmen und sich mit den Katholischen zu vereinigen, oder die Kirchen der Hauptstadt zu räumen. Demophilus war fest genug, das letztere zu wählen. In Erwägung, wie schwer es seh, der Macht zu widerstehen, ließ er seine Gemeinde in der Kirche sich versammeln, trat in ihre Mitte und sprach: "Meine Brüder! es steht geschrieben im Evangelium, wenn sie euch verfolgen in dieser Stadt, so sliehet in eine andere. Da uns nun der Kaiser aus den Kirchen ausschließt, so wisset, daß wir uns morgen außerhalb der Stadt versammeln werden." Mit diesen Worten verließ er die Kirche. Vierzig Jahre lang waren die Arianer im Besit der Kirchen Constantinopels gewesen. 5)

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1287—1304. p. 20 u. 21. Gregor lobt vielniehr ben Theobofius, bag er ber Ueberzeugung und ben Gewissen keine Gewalt angethan habe; ein Lob, bas kein geringes gewesen wäre, wenn es nur Theobosius verbient hatte. In Beziehung auf Freiheit ber Religionsilberzeugung sagt Gregor bei biefer Gelegenheit B. 1293. p. 21.

Οὐ γὰο κατείογειν, ἀλλὰ πείθειν ἔννομον Είναι νομίζω, και πρὸς ἠμῶν τι πλέον Αὐτῶν τ' ἐκείνων, οῖς θεῷ προςάξομεν.

<sup>2)</sup> Sozom. VII, 5. Socrat. V, 7.

<sup>3) . . .</sup> λογισάμενος, ως χαλεπόν πρός κρείσσονας άντιπίπτειν.

<sup>4)</sup> Socrat. V, 7.

<sup>5)</sup> So ganz gaben es indeh die zahlreichen Arianer anfänglich noch nicht verloren. Sie hielten Zusammenkünste und suchten durch Männer aus der näheren Umgebung des Kaisers, die dem Arianismus günstig waren, auf denselben zu wirken. Der Kaiser war schon geneigt, sich mit dem beredten Bertheidiger arianischer Meinungen Eunomius, der damals in der Rähe von Constantinopel dei Chalcedon privatisiret, in eine Unterhaltung einzulassen; allein er wurde davon durch die für die Rechtgläubigkeit des Gemahls allzu besorgte Kaiserin Flacilla abgehalten. Sozom. VII, 6. Zugleich obten die orthodoxen Bischöse aus, um den Kaiser in seinen nicknischen leberzeugungen zu besessigen, und gebranchten dazu zum Theil sehr handgreissiche Gründe, deren man einen gleichsalls bei Sozomenus (VII, 6.) angesührt sindet.

Natürlich mußte bagegen Gregorius, ber muthvolle Berfecter bes jest fo mächtig begunftigten Glaubens von Theodofius aufs Befte aufgenommen werben. Der Raifer begrüfte ibn bei ber erften Rusammenkunft äußerst ehrenvoll, unterhielt fich lange mit ibm. und ichlof bie Unterrebung mit ben Worten: 1) "Diefen Tempel (bie Sauptfirche von Conftantinopel) übergiebt bir Gott burch unfere Sand als Lohn für beine Müben." Ein Wort, bas Gregorius, wie er felbst fagt, unglaublich gefunden batte, mare es nicht nachher burch bie That bewährt worden. Auch schien wirklich eine folche Uebergabe ber Sauptkirche Conftantinopels aus ben Sanben ber Arianer in bie ber Orthoboren noch etwas mißlich, felbft wenn faiferliche Dacht bagwischen fam, wegen ber Rebracht ber arianischen Bartheien. Gin großer Theil ber Ginwohner Conftantinopels gerieth über biefe Anordnung bes Raifers in stürmische Bewegung, und als ber Tag herankam, ba bie wirkliche Besitnahme ber Rirche burch bie Orthobogen Statt finden follte, waren alle Stragen und öffentlichen Plate mit Menschen bon jedem Stand und Alter, mit Mannern, Frauen, Greifen und Rindern bedectt, welche flagten, weinten, ichrieen und brobten. Conftantinopel glich einer mit Gewalt eingenommenen Stabt. 2) Die Aboftelfirche 3) war ftart mit wohlbewaffneten Golbaten

<sup>1)</sup> Gregor. Carm. de vita s. 3. 1305 seqq. p. 21.

<sup>2)</sup> Gregor, Carm. de vita s. B. 1325-1336. p. 21.

Νηοῖς οὐρανίοισιν ἀγάλλεται ἔξοχον ἄλλων.
Νηοῖς τοῖς ποτ' ἐμοῖς, νῦν γε μὲν ἀλλοτρίοις.
Σὺν τοῖς καὶ μεγάλαυχον ἔδος Χριστοῖο μαθητῶν,
Πλευραῖς σταυροτύποις τέτραχα τεμνόμενον.
'Αλλ' οὐ τόσσος ἔμοι γε πόθος καὶ ἄλγος ἐκείνων,
'Όσος 'Αναστασίης, Βηθλεὲμ ὑστατίης.

Dier hebt Gregor unter ben vorzilglichften Tempeln Conftantinopels allein bie Appfelfirche hervor; felbft fie fep ibm nicht fo theuer gewesen, als bie

große Berföhnlichkeit und Milbe verband. Wir haben eine Rede 1) von ihm, welche betitelt ift: auf bie Anfunft ber Aegbpter, und welche bei ber Gelegenheit gehalten wurde, bag bie Schiffsleute einer aguptischen Getraideflotte, 2) bie ben jährlichen Tribut nach Constantinopel brachten, bie Rirche bes Gregorius besuchten und bei ihm jum Abendmahl gingen. 3) Gregorius begrußt biefe Aegypter mit großer Freude und Theilnahme, und nennt fie ju wiederholtenmalen fein Bolt, weil fie einen Glauben von benfelben Lehrern und Batern empfangen hatten und eine Dreieinigkeit mit ihm anbeteten. 4) Er überhäuft nicht blos die Aegypter mit Lobsprüchen, sondern verherrlicht auch vornehmlich ihre Lehrer, und unter biefen ben Athanafius und Betrus. Diefen letteren nennt er ben Nachfolger bes (bon ibm fo boch verehrten) Athanafius, nicht blos auf bem Bifchof= ftuble, fondern auch in ber reinen Lehre und in ber achten Burde, ber feinem für bie aute Sache fiegreichen Berfahren aufs Rubmlichfte nachfämpfe. 5)

1) Orat. XXXIV. p. 619 seqq.

<sup>2)</sup> Schon und malerisch beschreibt Gregor bie Ankunft ber Flotte im Safen von Conftantinopel Orat. XXXIV, 7. p. 622.

<sup>3)</sup> Orat. XXXIV, 7. p. 622 . . . σιτοδοτοῦμεν γὰς καὶ ἡμεῖς, καὶ σιτοδοσίαν ἔσως τῆς ὑμετέρας οὐ φαυλοτέραν δεῦτε, φάγετε τὸν ἐμὸν ἄρτον, καὶ πίετε οἶνον, ὃν κεκέρακα ὑμῖν.

<sup>4)</sup> Orat. XXXIV, 6. p. 621.

<sup>5)</sup> Orat. XXXIV, 3. p. 620. Man kann mit bieser Rebe in Bersegenheit kommen, in welche Zeit sie zu seinen sen. If sie gehalten, ehe Gregorius die zweideutige Gesinnung des Petrus durch den ärgerlichen Borfall mit dem Maximus kennen sernte, oder fällt sie in die Zeit nach jenem Borfall und hatte Gregor den Negyvtern und ihrem Bischo schaiehen, daß er so löblich von ihnen sprechen konnte? Die lettere Annahme verdient wohl den Borzug, da Gregor gleich zu Ansang der Rede sagt: "Ich will die Antömmlinge aus Aegyvten begrüßen, dan das sis billig, da auch sie so willig dier zusammengekommen sind, und al sen Neid durch höheren Eiser überwunden haben (τω ζήλω του φδόνου νικήσαντες)." Und sodann wegen einer im Bersolg der Rede hüngeworsenen Aeußerung, wo Gregor, seinen fremden Zuhörern Bersöhnung andietend, sagt: er wolle ihnen vor so wiesen sicht nud unstellektaren Beugen die Hand reichen und die alte Schmähung durch neu Gitte aus tis gen (καὶ ἀποθοῦμαι παλαιάν διαβολήν νέα χρηστότητι. §. 6. p. 621). Dies bezieht sich wahrscheinlich auf die karten Aeußerungen, die Gregor gegen Betrus und die Aegypter ausgestoßen hatte, und die er jett wieder gut machen wollte.

6. Gregorius wird abgehalten, Constantinopel ganz zu verlassen, zieht sich aber doch einige Zeit aufs Land zurück. Sein Sinn für Naturschönheiten.

Es war entweber an bem Tage nach ber nächtlichen Boffe mit bem Maximus, ober balb nachher, bag Gregorius in einer Predigt einige Worte fallen ließ, die feinen Entschluß anzubeuten ichienen, Conftantinopel zu verlaffen. 1) Er fagte: "Go bemahret benn bie gange (Lehre von ber) Dreieinigfeit, Die ich euch, meinen theuren Rinbern, als ein reichlich fpenbenber Bater mitgetheilt habe, und gebenket liebevoll meiner Bemühungen." Raum hatte bas Boll biefe Worte vernommen, fo entstand unter allen bie lebhafteste Bewegung, und alle vereinigten fich zu ber bringenoften Bitte an Gregorius, bag er boch bei ihnen ausharren möchte. Grego= rius wurde burch biefe Liebe innig gerührt, und es bedurfte wohl auch nur biefer Liebesbezeugungen, um bie mehr aus einem augenblidlichen Unwillen entsprungene Luft, fich ganglich gurudjugieben, in feinem Gemuthe wieder ju erftiden, obwohl er felbst bezeugt, bag es ihm einen schweren Rampf gefostet habe. 2113 Gregorius im Angefichte ber verfammelten Gemeinde, Die fo flebentlich in ihn brang, in feiner theuren Anastasienkirche noch schwantte in feinem Entschluß, ba entschieb ein Mann aus bem Bolte, ber ihm laut gurief: "Du verbannest ja mit bir gugleich ben Dreieinigen aus Conftantinopel."2) Diefes Wort erfüllte ben Gregorius mit ernfter Beforgniß, und jest gab er ber Gemeinde fein Bort, fie nicht zu verlaffen, ohne jedoch bies Berfprechen, wie fie verlangt batten, burch einen Schwur zu befräftigen, weil er bei feiner Taufe gelobt hatte, nicht mehr zu schwören. Er versprach ihnen aber, wenigstens fo lange ju bleiben, bis eine balb ju erwartenbe Berfammlung von Bifchofen über bas Bisthum von Constantinopel bestimmen würde.

So viele Liebe und Theilnahme Gregorius bei dieser ganzen Sache von seiner Gemeinde ersuhr, so machte doch das Betragen des Maximus einen um so gewaltigeren Eindruck auf sein Gemüth, je unbefangener er dem undankbaren Heuchler vertraut und je furchtbarer er sich in ihm getäuscht hatte. Der ohnedieß schwache Gesundheitszustand des frommen Mannes wurde durch diese Stürme noch zerrütteter, und seine tief in der Seele schlummernde Liebe zu beschaulicher Einsamkeit erwachte aufs neue so

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. B. 1057 seqq. p. 17.

Carmen de vita s. B. 1100. p. 18. ,,Συνεκβαλεῖς γὰς εἶπε σαυτῷ τριάδα."

ftart, bag er nicht wiberfteben tonnte, fich wenigstens eine Beit lang aufe Land gurudzugieben. Dagu maren benn auch bie reigenden Umgebungen Conftantinopels hochft einladend, und Gregors Ginn war für Naturiconheiten nicht unempfänglich, ob. wohl er felbst irgendwo gesteht, bag er, mahrend feine Seele schmerzlich bewegt war, zwar gerne in ben einsamen Schatten ber Balber manbelte, aber boch bie Beilung für feine Trauer nicht finden fonnte, welche ibm allein ber Glaube, bas Gebet und die reinere Ertenntnif ber göttlichen Rührungen gemährte.1) Indeg bentt man fich jene Rirchenlehrer fo leicht als blos ernfte und finftere Buger, bag es nicht überfluffig ift ju zeigen, wie einzelne von ihnen auch barin acht driftlich und menschlich (benn ber Menschensohn felbst hat uns ja auch hierin bas reinste Borbild gegeben) bachten, bag fie eine lebendige Empfänglichkeit für bie Natur und die Lehren bewahrten, die ber Finger Bottes in biefes reiche und große Buch geschrieben bat. Mit welcher, auch bas Kleinste liebeboll umfassenben, Freube ichilbert Gregor in einer Rebe auf ben Marthrer Mamas, 2) "beffen Geft auf ben Sonntag nach Oftern fiel, Die Ankunft bes Frühlings: 3) "Alles bereinet und häuft fich, um biefes Fest zu verherrlichen; fiebe wie fcon auch alles Sichtbare ift." Die Konigin ber Rabres-

<sup>1)</sup> Greg. Carmen XIV. p. 86.

<sup>1. 2)</sup> Der Märtyrer Mamas wurbe in biesen Jahrhunberten vorzüglich in den Gegenden von Cappadocien und Bontus als Heiliger verherrlicht. Biel weiter scheint sich damals seine Berehrung nicht erstreckt zu haben. Nur zwei Cappadocier widmeten ihm Ateden, Gregor und sein Freund Basilias (Basil. opp. t. II. p. 185—189). Aber Beide erzählen uns nicht viel Einzelnes von dem Märtyrer, mit dessen, Gregor und sein Kreund Beschiens Gegenden Iedenann bekannt war. Nur so-viel geht aus den Keden beider Freunde hervor, daß Mamas ein Cappadocier von armer Gedurt gewesen sehn sollte, daß man von ihm erzählte, er habe als Hirte geleht, und seh einest fin der Einsamkeit des Waldes von Hirschien genährt worden — endlich aber (es wird nicht bemerkt, unter welchen Umständen) den Tod eines hristigen Märtyrers gestorben. Später wurde vieles hinzugedichtet. Wer alle Sagen vom heiligen Mamas kennen Iernen will, sehe Acta Sanctorum August t. III. p. 423. Borzüglich seierlich beging man das Fest des Mamas zu Tiarea. Dort sollte ihm auch noch Instian als Jüngling mit seinem Bruder Gallus eine Kirche dauen. Sozom. hist. secol. V, 2. Gregor. Orat. IV, 25. p. 88. Die Rede Gregors, aus der odige Stelle entnommen ist, wurde nach Nicetas Angade in einer Kirche des heil. Mamas bei Nazianz gehalten. In den solgenden Jahrhunderten der deite sich die Berehrung dieses Märtyrers weiter, und wir sinden namentlich auch in Constantinopel mehrere Gebäude, die seinen Ramen tragen. S. Du Cangs Constantinope. Christiana IV, 6. p. 128. IV, 12. p. 174. IV, 15. p. 185.

<sup>3)</sup> Orat. XLIV, 10. p. 841.

zeiten halt ber Rönigin ber Tage 1) einen festlichen Aufzug, und bringt bon bem Ihrigen bas Röstlichste und Schönfte als Gabe bar. Schon ift ber himmel leuchtenber; bie Sonne ichon höher und golbener. Schon ift bes Mondes Rreis freundlicher und reiner ber Sterne Chor. Schon fteben bie Wogen in liebenbem Bunbe mit bem Geftabe, bie Wolfen mit ber Sonne, bie Minbe mit ber Luft, die Erbe mit ben Pflangen, die Bflangen mit bem Auge. Durchsichtiger riefeln nun bie Quellen, und reichlicher ftromen bie Fluffe, gelöft von ben Banben bes Winters. Es buftet bie Wiefe, es schwellen bie Pflanzen, bas Gras wird gemabt, und Lammer hupfen auf ben frifchgrunenben Gefilben. Run wird bas Schiff aus bem Safen geführt unter lauten Ge= fangen, 2) und oft unter frommen; es ift mit Segeln beflügelt, und hüpfend umschwimmt es ber Delphin, ber vergnüglich bas Baffer aufschnaubt und wieder ausbläkt und fröhlich bie Schiffer bealeitet. Run fügt ber Landmann feinen Pflug zusammen und blidt betend hinauf jum Geber ber Früchte; er führt ben Aderftier unter bas Jod und burchschneibet bas Feld mit fugen Furchen, boll freudiger hoffnung. Run bereinen ber Birte ber Chaafe und ber Stiere ihre Schalmeien; fie ftimmen ben Birtengefang an, und verleben ben Frühling unter Baumen und Felfen. Der Gartner beforgt bie Pflangen; ber Bogelsteller bereitet fich Ruthen aus Robr und blidt hinauf nach ben Meften, um ihre gefieberten Bewohner auszuspähen. Der Fifder burchblidt bie Tiefen, und reinigt bas Reft, und fetet fich auf bie Felfen. Run schwingt Die emfige Biene ihren Flügel; ben Rorb verlaffend, zeigt fie ibre Beisbeit und plundert bie Blumen . . . fie feb euch ein Borbild bes Aleiges und ber Beisbeit. Nun baut ber Bogel fein

Curvorum hine chorus helciariorum, Responsantibus Alleluja ripis, Ad Christum levat amicum celeuma. Sic, sic psallite nauta vel viator!

<sup>1)</sup> Die Königin ber Jahreszeiten ift natürlich ber Frühling, bie Ronigin ber Tage bas Ofterfest, wozu auch ber oben bezeichnete Festag als bie Octave noch gehörte. Man könnte auch libersetzen: "Die tönig-liche Jahreszeit halt bem toniglichen Tage einen festlichen Anfzug."

<sup>1) ..</sup> σύν κελεύσματι, καὶ τούτοις ώς τὰ πολλὰ φιλοθέοις. Der Ausbruck κελεύσματα bezeichnet hier ohne Zweifel die siöhlichen Gestänge des Schissvolks. Bergl. Suid. Lex. tom. II. p. 293. s. v. κελευστής und l'ollux in Onomast. I, 96. t. 1. p. 67., wo auch eine passente Stelle aus Longus Lib. III. angesishrt ist: είς μέν αὐτοῖς κελευστής ναυτικὰς ζίδεν ψίδις οἱ δὲ λοιποὶ καθάπες χορὸς, ὁμοφώνως καιὰ καιρὸν τῆς έκείνου φωνῆς ἐρέων. Bergl. Pollux s. v. τριαύλης IV, 71. In Beziehung auf solche christiche Schisfergesange sagt Sibonins Apollinaris (Epist. 10. Lib. II. wozu die Aumertung in der Pariser Ausg. p. 147. nachzusehen ist):

Neft; biefer fest fich barauf, jener fclupft hinein, jener flattert berum, und burchtonet ben Sain, und umfliegt mit geschwätiger Runge ben Menschen. Alles lobet Gott und verherrlichet ihn mit unaussprechlichen 1) Tonen; für Alles wird Gott auch burch mich Dank bargebracht, und so wird ber Lobgesang jener auch ber unfrige, jener, beren Loblied ich hier ausspreche . . . Ja es ift jett, fährt ber Rebner auf bas Ofterfest 2) anspielend fort, ber Frühling ber Welt, ber Frühling bes Geiftes, ber Frühling für bie Seelen, ber Frühling für ben Körper, ber fichtbare Frühling, ber unfichtbare Frühling, an bem wir auch bort Theil nehmen werben, wenn wir hier auf die rechte Weise umgewandelt find und als Erneute zu einem neuen Leben eingehen." Es waren noch manche Stellen anzuführen, woraus wir feben konnten, wie Gregor alle Naturerscheinungen an etwas Söheres anknüpft, in allen zugleich Offenbarungen des allwaltenden Gottes und Regeln für ein göttliches Leben findet. Wir beschränken uns auf eine, wo er aus ber ewig harmonischen Weltordnung fraftige Ermahnungen jum Frieden und zur Gintracht hernimmt: 3) "Schon biefes Gine, fagt er, follte uns jum Wohlwollen und jum Frieden ftimmen, bie Nachahmung Gottes und ber göttlichen Werke: . . . benn auch ber himmel und bie Erbe und bas Meer und biefe gange Belt, biefe große und gepriefene Schöpfung Gottes, burch welche Gott auch ich weigen b offenbar und verkundet wird, fie ift nur fo lange eine Weltorbnung, nur fo lange ein unübertreffliches Wert und eine unvergleichliche Schönheit, als fie Frieden und Gintracht balt mit ihr selbst, als sie in ben angewiesenen Schranken ber Natur bleibt, nichts wider bas andere fich erbebt, und bas Band ber Liebe, womit die icopferische Gottesfraft bas All verbunden

<sup>1) . . .</sup> φωναίς αλαλήτοις, eigentlich richtiger, mit Tönen ohne Sprache, mit unarticulirten Tönen.

<sup>3)</sup> Orat. VI. 14. p. 188.

hat, nicht auflöst; sobald aber ber Friede aufhört, hört auch die Weltordnung auf. 1) Oder kommt es dir nicht so vor, als ob der Himmel, indem er nach gesetzlicher Weise der Luft das Licht, der Erde den Regen mittheilt, den Gesetzen der Güte gehorche? als ob die Erde, indem sie Nahrung, die Luft, indem sie allen lebenden Wesen Athem giebt und beide so das Leben überall ershalten, ein Bild der Aelternliebe sind?" — So benutzt der Redner, die verschiedenen Reiche der Welt durchgehend, ihre großen Erscheinungen, um seinen Zuhörern zu zeigen, daß dieselben göttslichen Gesetz, die dem Menschen Liebe, Güte, Eintracht gebieten, auch in der Natur walten und aus ihr zu sedem empfängslichen Gemüthe sprechen.

Greaorius ware wohl jest geneigt gewesen, Constantinopel gang zu verlaffen, aber fein Wert war noch unvollendet und er batte feine taum gesammelte und innerlich beruhigte Gemeinde in einem fehr ichwantenben Buftanbe gurudgelaffen; er entschloß fich alfo, bon Freunden bringend gebeten, nach einiger Erheiterung feiner Seele und Stärfung feines Rorpers wieber in bie Saupt= ftadt gurudgutebren, und mit welchen Empfindungen er unter feine Gemeinde trat, bavon giebt uns eine besondere Rebe Reugnifi. bie mit ben Worten beginnt: 2) "Ich fehnte mich nach euch, meine Kinder, und wurde in gleichem Maage von euch erfebnt, benn bas bin ich überzeugt, und konnte es auch, wenn es nöthig ware, mit bem Schwure 3) befräftigen bei unserem Ruhme, ben wir haben fin Chrifto Jefu unferm Berrn. Gine folche wechsel= feitige Zuneigung kann auch niemand wundern, benn die von einem gemeinsamen Beifte getrieben werben, bie beseelt auch eine gemeinsame Liebe; die aber eine gleiche Liebe empfinden, die haben auch einen gleichen Glauben. Denn was einer nicht felbft empfindet, bas kann er auch nicht wohl bem anderen glauben: wer aber empfindet, ber ift auch geneigter gur Beiftimmung, er, als ein unfichtbarer Beuge einer unfichtbaren Empfindung, als ber Spiegel einer fremben (geistigen) Gestalt. Darum konnte ich es auch nicht aushalten, länger bon euch entfernt ju febn, obwohl mich die biesigen Angelegenheiten tief betrübt und gefränkt

<sup>1) . . .</sup> όμοῦ δὲ τοῦ εἰρηνεύειν πέπαυται, καὶ τοῦ είναι κόσμος.

<sup>2)</sup> Orat, XXVI. 1, p. 471.

<sup>3)</sup> Gregor sett hinzu: τοῦτον γάρ μοι πεποίηκε τὸν ὅρκον τὸ πνεῦμα τὸ ἄγον, weil bie Worte ber Betheurung, bie Gregor gebraucht, wom Apostel Paulus 1 Cor. XV, 31. entlehnt sind. Deshalb hielt er es auch nicht für Unrecht, sich berselben zu bedienen, obwohl er sonst einen förmlichen Eid verwarf. S. oben p.-82.

haben, nicht blos die fittlichen und politischen im Allgemeinen 1)
— sondern vorzüglich auch die noch ehrwürdigeren und theureren, die sich auf dieses Heiligthum und diesen geweihten Tisch bestiehen."

Es ift zwar febr erklärlich, aber boch zu bedauern, daß biefe Rebe Gregors, bie bon fo inniger Liebe ju feiner Gemeinde überfließt und so viel Treffliches mittheilt, boch auch manche bittere Stellen gegen ben unwürdigen Marimus enthält, wie a. B. folgenbe: 2) "Ich fürchte gefährliche Bolfe, welche, bie nachtliche Dunkelheit mabrnehmend, die Beerbe burch verführerische und gewaltige Reben gerreißen; fie warten ben gunftigen Augenblid ab, ba fie nicht mit offener Rraft handeln konnen . . 3ch fürchte bie Sunde (Anspielung auf ben Chnifer), welche mit Gewalt hirten werben wollen, und fonberbarer Beife burch nichts anberes fich ju hirten vorbereitet haben, als bag fie ihre haare, bie fie auf eine lächerliche Urt machfen liegen, abgeschoren haben; bie weber hunde geblieben, noch hirten geworben find, außer bag fie gerreißen und gerftreuen und frembe Arbeit gerftoren."3) Gegen ben Schlug ber Rebe fpricht er es, ohne bittere Rebenbeziehung auf ben Maximus, recht fraftig aus, 4) bag ibm an bem Besite bes beneibeten Bischofftubles von Conftantinopel nichts liege: "Sie wollen mich bom Bischofftuble ftogen? Auf welchen bin ich benn je, in gegenwärtiger ober vergangener Reit, gerne gestiegen? ober wann habe ich bie gludlich gepriesen, die ibn beftiegen haben? . . . Sie wollen uns ber höchsten geiftlichen Burbe berauben? Welcher verständige Mensch hat benn bie je für etwas Großes gehalten? Jest aber ift es nach meiner Anficht ber erfte Beweis eines gefunden Berftanbes, fie ganglich zu flieben; biefe Burbe, burch welche alle unfere Berbaltniffe beunruhigt und erschüttert werden, burch welche bie gange Welt in Argwohn und einen thörichten Rrieg, für ben es nicht einmal einen Namen giebt, verwickelt ift . . . . D! bag es boch gar feinen Brimat, feinen Borrang bes Stanbes, fein Berrichervorrecht gabe, bamit wir allein an ben fittlichen Borgugen erfannt würben: 5) nun

<sup>1)</sup> Rämlich bas gange, bem Sinne Gregors fo mifffällige Treiben ber Conftantinopolitaner.

<sup>2)</sup> Orat. XXVI. 3. p. 473.

<sup>3)</sup> Aehnliche Anspielungen Orat. XXVI. 3. p. 474.

<sup>4)</sup> Orat. XXVI. 15. p. 482 seq.

<sup>5) . . .</sup> ως δφελόν γε μηδέ ην προεδρία, μηδέ τις τόπου προτίμησις, και τυραννική προτομία, εν εξάρετης μόνης έγινω σκώ μεθα. Kanm tann man aus einer anberen Stelle beutlicher ersehen, wie rein

aber hat das links oder rechts oder in der Mitte stehen, der höhere oder niedrigere Rang, das voran oder in einer Reihe gehen, schon unendliche thörichte Reibungen unter und veranlaßt und viele ins Berderben geführt, nicht blos von den gemeinen Leuten, sondern auch von den Hirten, welche, obwohl Lehrer Fraels, dieß nicht einsahen."

Wie fehr unserm Gegorius bas fittliche Wohl feiner Gemeinbe am Bergen lag, beweift auch bie Art, wie er in biefer Rebe Rechenschaft bon seinen Buborern verlangt, 1) ob fie mahrend seiner Abwesenheit ben reinen Glauben festgehalten und in Thaten ber Liebe bewährt hatten, und ihnen fobann auch felbft Rechen= schaft ablegt von feiner Fürforge für fie mabrend ber ländlichen Abwesenheit. 2) Bei bieser Gelegenheit schilbert er aufs anmuthigste bie Betrachtungen, welche bas fturmisch bewegte Meer in ihm beranlafte, und liefert uns einen neuen Beweiß, wie bortrefflich er Naturerscheinungen zu benuten wußte, um böbere Wahrheiten anschaulich zu machen: "Ich wandelte fo für mich allein, erzählt er seinen Buhörern, ba icon ber Tag fich neigte, am Deeresftrand; benn ich bin es nun einmal gewohnt, meine Sorgen burch Erholungen biefer Urt zu zerstreuen; benn auch bie Senne erträgt nicht bie ewige Spannung, sonbern bebarf bisweilen bes Nachlaffens an ben Enden bes Bogens, wenn fie wieder gespannt und bem Schützen nicht unbrauchbar werben foll, gerabe wenn er fie braucht; ich wandelte also, und meine Füße bewegten sich unwillführlich, mahrend mein Blid auf bem Meere fcweifte. Aber nicht lieblich war biefer sonst so erfreuliche Anblick, wenn nämlich bie bunklen Purpurwogen rubig fich baberwälzen und lieblich und fanft mit ben Ufern fpielen. Aber wie war es bamals? ,... Das Meer erhob sich von einem großen Winde und brausete"" benn ich spreche auch hier gern mit Worten ber Schrift, 3) - bie Wogen, wie das so zu geschehen pflegt, wuchsen von ferne beran. erhoben sich bann einen Augenblick zur höchften Sobe, nahmen wieder ab, und löften fich auf am Strande; ober fie sturzten auf die benachbarten Felsen und braußten zurück, in einen schaumigen und leichten Duft gerftäubend; ba wurden benn fleine Steinlein und Meertang und Muscheln und ganz leichte Auftern hervorge=

Gregor bas Wefen eines evangelischen Lehrers, bessen Birbe allein in sittlichen Borgugen liegt, aufgefaßt hatte, und wie weit er entfernt war, biese Würbe auf hierarchische Borguge zu grünben.

<sup>1)</sup> Orat. XXVI. 5. p. 474 seqq.

<sup>2)</sup> Orat. XXVI. 7. p. 476.

<sup>3)</sup> Ioh. VI, 18.

Ullmann, Gregorius von Ragiang.

fpult und gleichsam ausgespieen; manche auch wieder verschlungen bon ber gurudweichenden Welle; fie felbft aber, bie Felfen, ftanben unbewegt und unerschüttert, gleich als ob fie nicht bas Minbeste beunruhigte, außer bag fich bie Wogen an ihnen brachen. Mus biefem Anblick glaubte ich eine nügliche Erkenntniß schöpfen ju konnen, und wie ich benn alles auf mein Inneres begiebe, besonders wenn es mir bon irgend einem Begegniß etwas schwindelig werben will, was mir eben jest geschab, fo nahm ich auch biefes Schauspiel nicht fo obenbin, fonbern bie Unficht gewährte mir eine Ginfict. 1) Dber ift nicht, fprach ich ju mir felbst, das Meer wie unser Leben und wie die menschlichen, Dinge überhaupt? benn es ift ja auch barin fo viel Bitteres und Schwankenbes; 2) und bie Sturme, find fie nicht bie Berfuchungen, die über uns baber tommen, und alles bas Unerwartete, was uns begegnet?" Sierauf ichildert Gregorius, im Bilbe fortfahrenb, ben driftlichen Beifen, wie er gleich bem Relfen im fturmbewegten Deere und gleich bem geiftlichen Felfen, Chriftus, 3) auf bem er wohlgegründet rubt, fest steben muffe, unerschüttert bon ben beranwogenben Bebrangniffen ber Schicfale, und geht sobann zur allgemeinen Schilberung eines wahrhaft frommen und weisen Mannes über, wie er fröhlich ift in allem Leiben, aus allem Unglud Nahrungsfraft ber Tugend gieht, wie er im Glud bemuthig und bantbar, in Gefundheit mäßig, ftreng, thatig, in Rrantheit gebulbig, im Reichthum wohlthatig mittheilend, in Armuth göttlich reich ift, wie er ber Berfolgung mit Gebulb, ber Schmähung mit Bebet, bem Fluch mit Segen, ber Mighandlung mit Ergebung begegnet und überall in Wort und ftiller That als ein Lehrer ber Liebe und Milbe, als ein Rachfolger feines Erlöfers erfcheint.

Mit erneuter Luft und Kraft war Gregorius nach Conftantinopel zurückgekehrt. Er sah seine eifrige Thätigkeit mit immer günftigerem Erfolge gekrönt, indem seine kleine Gemeinde nicht nur unter sich sester und friedlicher, sondern auch von außen täglich zahlreicher wurde. Es bedurfte nur eines äußeren Anstoßes, um den Sieg der Orthodogen, der jett vollkommen vorbereitet war, auch äußerlich zu vollenden. Wie diese Anregung kam,

werben wir nun gunächft feben.

<sup>1)</sup> το θέαμα παίδευμα γίνεται.

<sup>2)</sup> aorarov, Wogendes, Unguverläffiges.

<sup>3) 1</sup> Cor. X, 4.

7. Ankunft bes Theodosius in Constantinopel. Sieg bes nicanischen Bekenntnisses. Gregorius widersetzt sich standhaft ber Annahme des Bisthums.

Theodofius war im Chriftenthum und zwar nach ben Beftimmungen bes nicanischen Lehrbegriffe erzogen, 1) allein er hatte feine Taufe nach ber Sitte ber Zeit verschoben. Als er, jest icon Raifer, Die Gothen gludlich befampft batte und gu Theffalonich von einer Krankheit befallen wurde, ließ er fich von bem nicanifch = orthodoren Bifchof biefer Stadt Acholius taufen. 2) Bei diefer Gelegenheit vernahm er von Acholius mit eben fo vielem Bergnügen, bag bis nach Macedonien bin alle Provinzen dem orthodoxen Lehrbegriff zugethan sepen, als mit Migfallen, daß von ba an östlich ber Arianismus herrsche, ber besonders in Constantinopel seinen festen Sit habe. Unter dem Einfluffe biefes Bifchofs aab ber frisch getaufte Raifer noch in Thessalonich 3) jenes berühmte Ebict, wodurch ber nicanische Glaube für katholisch und herrschend erklärt, die Anhänger bes Arianismus aber mit Schmach belegt und mit Strafe bedroht wurden 4) - ohne zu bebenten, welcher Unterschied es fen, an ber Spipe eines heeres Befehle zu geben und ben Bewiffen Gefete vorzuidreiben. Daß Theodofius nicht auch fogleich mit Strafen gegen bie Arianer verfuhr, ift nicht sowohl wahrer Dulbung, als vorfictiaer Politik auguschreiben, benn bie Menge ber Arianer mar

<sup>1)</sup> Sozom. hist. eccl. VII, 4. . . . ἐκ προγόνων χριστιανίζων κατὰ τὸ δόγμα τῆς ἐν Νικαία συνόδου.

<sup>2)</sup> Sozom. VII, 4. Socrat. V, 6.

<sup>3)</sup> So 3 o menus fagt: νόμον έχ Θεσσαλονίκης προςεφώνησε τῷ δήμφ Κονσταντινουπόλεως. Das lettere ift indeh nicht richtig, bent bas Ebict bezog sich nicht blos auf die Einwohner Constantinopels (benen es jedoch vermuthlich zuerst publicirt wurde), sondern auf alle Unterthanen des Theodosius.

<sup>4)</sup> Cod. Theod. Lib. XVI. Tit. I. l. 2. Das Ebict heißt so: Cunctos populos, quos Clementiae Nostrae regit temperamentum, in tali volumus religione versari, quam Divinum Petrum Apostolum tradidisse Romanis, religio usque nunc ab ipso insinuata declarat: quamque pontificem Damasum sequi claret, et Petrum Alexandriae episcopum, virum Apostolicae sanctitatis: Ut secundum Apostolicam disciplinam, Evangelicamque doctrinam Patris et Filii et Spiritus sancti unam Deitatem sub parili Majestate, et sub pia Trinitate credamus. Hanc legem sequentes, Christianorum Catholicorum nomen jubemus amplecti: Reliquos vero dementes vaesanosque judicantes, haeretici dogmatis infamiam sustinere: nec conciliabula eorum Ecclesiarum nomen accipere, divina primum vindicta, post etiam motus nostri, quem ex coelesti arbitrio sumpserimus, ultione plectendos. Dat. III. Kal. Mart. Thessal. Grat. et Theod. A. A. Coss.

in dem ganzen Reiche, besonders in der Hauptstadt, noch so groß, daß sie ihm, durch Gewalt gereizt, sehr leicht hätten gefährlich werden können. Und doch scheinen manche allzu feurige Orthodoze, die alles mit einem Schlag zu ihrem Bortheil umgewandelt wissen wollten, mit dieser nothgedrungenen Mäßigung des Theodosius nicht einmal zufrieden gewesen zu sehn; eine Ansicht, die jedoch Gregor nicht theilte. 1)

Am 24sten December bes J. 380 kam Theodostus in Constantinopel an, und sogleich zwei Tage darauf ließ er dem Bischof Demophilus, dem Haupte der Arianer in Constantinopel, die herbe Bahl vorlegen, entweder den nicänischen Glauben anzunehmen und sich mit den Katholischen zu vereinigen, oder die Kirchen der Hauptstadt zu räumen. Demophilus war fest genug, das letztere zu wählen. In Erwägung, wie schwer es seh, der Macht zu widerstehen, ließ er seine Gemeinde in der Kirche sich versammeln, trat in ihre Mitte und sprach: "Meine Brüder! es steht geschrieben im Evangelium, wenn sie euch versolgen in dieser Stadt, so sliehet in eine andere. Da uns nun der Kaiser aus den Kirchen ausschließt, so wisset, daß wir uns morgen außerhalb der Stadt versammeln werden."4) Mit diesen Worten verließ er die Kirche. Vierzig Jahre lang waren die Arianer im Besith der Kirchen Constantinopels gewesen. 5)

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1287—1304. p. 20 u. 21. Gregor tobt vielniehr ben Theobofius, baß er ber Ueberzeugung und ben Gewissen teine Gewalt angethan habe; ein Lob, bas tein geringes gewesen wärt, wenn es nur Theobosius verbient hatte. In Beziehung auf Freiheit ber Religionsilberzeugung sagt Gregor bei bieser Gelegenheit B. 1293. p. 21.

Οὐ γὰρ κατείργειν, ἀλλὰ πείθειν ἔννομον Είναι νομίζω, και πρὸς ἠμῶν τι πλέον Αὐτῶν τ' ἐκείνων, οὰς θεῷ προςάξομεν.

<sup>2)</sup> Sozom. VII, 5. Socrat. V, 7.

<sup>3)...</sup> λογισάμενος, ώς χαλεπόν πρός πρείσσονας άντιπίπτειν.

<sup>4)</sup> Socrat. V, 7.

<sup>5)</sup> So ganz gaben es indeß die zahlreichen Arianer anfänglich noch nicht verloren. Sie hielten Zusammenklinste und suchten durch Mikuner aus der näheren Umgebung des Kaisers, die dem Arianismus günstig waren, auf denschen zu wirken. Der Kaiser war schon geneigt, sich mit dem beredten Bertheidiger arianischer Meinungen Eunomius, der damals in der Nähe von Constantinopel bei Chalcedon privatisirte, in eine Unterhaltung einzulassen; allein er wurde davon durch die für die Rechtgläubigkeit des Gemahls allzu besorgte Kaiserin Flacilla abgehalten. Sozom. VII, 6. Bugleich boten die orthodoxen Bischöse aus auf, um den Kaiser in seinen nichnischen Ueberzeugungen zu besestigen, und gebrauchten dazu zum Theil sehr handgreissische Gründe, deren man einen gleichfalls bei Sozomenus (VII, 6.) angesührt sindet.

Natürlich mußte bagegen Gregorius, ber muthvolle Berfecter bes jest fo mächtig begunftigten Glaubens von Theodofius aufs Befte aufgenommen werben. Der Raifer begrufte ibn bei ber erften Rusammenkunft äußerst ehrenvoll, unterhielt fich lange mit ihm, und schloß die Unterredung mit den Worten: 1) "Diesen Tempel (bie Hauptfirche von Constantinopel) übergiebt bir Gott durch unfere Sand als Lohn für beine Mühen." Gin Bort, bas Gregorius, wie er felbst fagt, unglaublich gefunden hätte, ware es nicht nachher burch bie That bewährt worden. Auch schien wirklich eine folche Uebergabe ber Hauptfirche Conftantinopels aus ben Sanben ber Arianer in die ber Orthodogen noch etwas miß= lich, felbst wenn faiferliche Dacht bagwischen fam, wegen ber Mehrzahl ber arianischen Partheien. Ein großer Theil ber Ginwohner Constantinopels gerieth über biese Anordnung bes Raisers in ftürmische Bewegung, und als ber Tag berankam, ba bie wirkliche Besitnahme ber Kirche burch bie Orthoboxen Statt finden follte, waren alle Stragen und öffentlichen Blate mit Menschen bon jebem Stand und Alter, mit Mannern, Frauen, Greifen und Rindern bedect, welche klagten, weinten, ichrieen und brobten. Conftantinopel glich einer mit Bewalt eingenommenen Stabt. 2) Die Apoftelfirche 3) war ftart mit wohlbewaffneten Golbaten

Νηοῖς οὐρανίοισιν ἀγάλλεται ἔξοχον ἄλλων. Νηοῖς τοῖς ποτ ἐμοῖς, νῦν γε μὲν ἀλλοτρίοις. Σὺν τοῖς καὶ μεγάλαυχον ἔ δος Χριστοῖο μαθητῶν, Πλευραῖς σταυροτύποις τέτραχα τεμνόμενον. 'Αλλ' οὐ τόσσος ἔμοι γε πόθος καὶ ἄλγος ἐκείνων,

<sup>1)</sup> Gregor. Carm. de vita s. B. 1305 seqq. p. 21.

<sup>2)</sup> Gregor Carm. de vita s. B. 1325-1336. p. 21.

<sup>3)</sup> Tillemont, die Benedictiner u. a. nehmen an, es set die Sophientirche gewesen, welche als Hauptsirche der Stadt dem Gregorius übergeben wurde. Sie liefern das Kauptsirche der Stadt dem Gregorius übergeben wurde. Sie liefern dassir keinen Beweis, und ich zweise auch sehr, daßer gesilhrt werden kann. Bielmehr glaube ich aus solgenden Gründen, daßes nicht die Sophientirche, sondern die Apostellirche war. Die Sophientirche wird in den Schriften Gregors weder irgendwo ausbrücklich genannt, noch wird auf dieselbe deutlich angespielt. Die Apostelstirche dagegen kommt mehrmals dei ihm vor. Nicht nur erwähnt er sie als berühmte Grabstätte der constantinischen Kamilie (Orat. V, 17, p. 159. . . . idn dieselben von Anoorolwo onzdu, od dit nur erwähnt er sie als berühmte Grabstäter der constantinischen Familie (Orat. V, 17, p. 159. . . . idn dieselben von Anoorolwo onzdu, od dit nur erwähnt er sie als berühmte Grabstäten die und ausbrücklich als die Kirche, worin er predigte. Orat. XLII, 26. p. 767. nimmt er von den Aposteln, als Bewohnern der Kirche, Abschied xaloeus Andoroloi, hand personzla, ol euol dickanaloi tis allein die Apostelsirche, die er neben derselben nennt. Carm. IX. B. 57. p. 79. rühmt Gregor von Constantinopel:

<sup>\*</sup>Oσσος Ανασιασίης, Βηθλεέμ ύστατίης. Sier bebt Gregor unter ben vorzüglichsten Tempeln Conftantinopels allein bie Apostelfirche hervor; selbst fie fen ihm nicht so theuer gewesen, als bie

besett. Gregorius selbst, gerade damals von Kränklickeit besonders niedergebeugt, ging nur schwach athmend aber voll guter Zuversicht an der Seite des stattlich kriegerischen Kaisers, beide von einer schützenden Kriegerschaar umgeben, dem Eingange des Tempels entgegen. Es war ein trüber Morgen. Der Himmel hatte sein Licht hinter schweren Wolken verdorgen und schien dem Unternehmen nicht günstig. Schon begangen die Arianer über dieses Himmelszeichen zu triumphiren, die Orthodogen niedergeschlagen zu werden; da traf es sich, als der Kaiser und Bischof mit den Jhrigen lobsingend den geheiligten Raum betraten und ihre Hände betend zu Gott erhoben, daß ein klarer Sonnenstrahl durch die Wolken hindurchbrach und den Tempel mit dem heitersten Licht erfüllte. Nun glaubten die Orthodogen überzeugt sehn zu dürfen, daß auch Gott ihr Verfahren billige und begünstige.

In bieser Siegesfreube hatten bie Bersammelten nur noch einen Bunsch, ben sie auch balb mit lautem Getümmel zu erkennen gaben. Theodosius sollte ihnen den Gregorius zum wirklichen Bischof geben. Dieses Berlangen verkündete ein tumultuarisches Rufen der ganzen Menge, selbst der anwesenden Frauen und obrigkeitlichen Bersonen. Der Kaiser wäre wohl nicht abgeneigt gewesen, den Bunsch zu erfüllen, aber Gregorius konnte sich nicht entschließen, das Bisthum wirklich anzunehmen, oder wenigstens sich auf diese Weise wählen zu lassen. Indessen war er so angegriffen, daß er sich außer Stand sah, zum Bolke zu sprechen.

Anastassentirche. Gewiß hätte er die Sophientirche genannt, märe sie die Cathedrale gewesen. So verstehe ich also auch Orat. XLII. 26. p. 766 unter den Worten di peyas vads odros xad negehogros nicht die Sophienssondern die Apostellirche. Beide Kirchen wurden bekanntlich von Constantin dum Großen erdaut, aber die Apostellirche, welche sich Constantin qusleich zum Begräbnisorte bestimmt hatte, offendar mit gtößerer Pracht und einer gewissen Borliebe, was aus der Erzählung des Eusedins (de vita Constantini IV. 58. 59. 60.) sehr deutlich hervorgeht. Die Sophientirche, auch sie Apostellirche noch nicht übertrossent. Die Sophientirche, auch sie Apostellirche noch nicht übertrossen zu haben. Erst unter Instination wurde die Sophientirche das erhabenste Deutmal neugriechischer Bautunft, das in seinen ungeheuren Räumen alle Kunst und Pracht jener Jahrhunderte vereinigte. Erst von da an scheint sie auch entschieden die Hauptlirche von Constantinopel geworden zu sehn. Nachweisungen über die Auchtliche beider Kirchen sindet man in Du Cange Constantinopolis Christian. III. 1. p. 1 seqq. IV. 5. p. 105. und über die ältere und neuere augleich in von Hammers Constantinopolis Bb. 1. p. 335. und p. 388 st. Auf sehn fall, wenn gegen Ende des 4ten Jahrhunderts von einer Cathedrale Constantinopels die Rede ist, kann nur zwischen der Sophien- und Apostellirche die Wahl sehn. Ich würde jedoch entschieden sitt die letzter stimmen.

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1336—1370. p. 21 u. 22, wo besowders die zuletzt erwähnte Begebenheit, als eine wundervolle, mit vieler Lebhaftigkeit erzählt wird.

Er bat einen andern Geiftlichen, Folgendes in seinem Namen bem Bolfe zu fagen: "Laffet boch, ich bitte euch, laffet boch biefes laute Rufen! Jest ift bor allen Dingen Zeit jum Dankgebet, fünftig aber ju- andern Dingen." Diefes bescheibene Ablehnen wurde vom Raifer sowohl, als vom Bolle, das fich jest wieder berubigte, febr gunftig aufgenommen. 1) Alles lief ruhig und obne Gewalt ab; nur ein Schwert wurde gezogen, aber ohne Blutvergießen wieder in die Scheide gesteckt. 2) Rachdem die Orthoboren in ben Besit bes Saupttempels und ber übrigen Rirchen und geiftlichen Gebäude Conftantinopels gefest waren, gingen natürlich auch bas Rirchenbermogen und bie Ginfunfte, welche porber ben Arianern ju Gebote gestanden batten, an die berridende Barthei über, und Gregorius erhielt bie Betwaltung berfelben. Das Vermögen ber Rirche mar, wie Gregor felbft an= giebt, fehr bedeutend, bie Roftbarkeiten in Gefaffen und bergleichen äußerst reich und glänzend. 8) Daß Gregorius biefe Reichthumer gewiffenhaft verwaltet, bafür bürgt fein über Eigennut und Sabfucht gewiß erhabener Sinn. 4) Auch wurden ihm seine zahlreichen Keinde, wenn er es nicht gethan hatte, gewiß bittere Borwurfe gemacht haben. Seine bochfte Freude, wie die feiner Mutter, beftand in Wohlthun. Er burfte fich wohl mit Recht rübmen. baß, wenn alle Geiftliche fo bachten in Beziehung auf bas Rirchenvermögen, es gewiß nicht fo traurig in manchen Rirchen ausseben mürbe. 5)

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. 3. 1371-1391. p. 22.

<sup>2)</sup> B. 1394. "Οσον γυμνωθέν εν ξίφος, πάλιν έσω Πεσείν . . .

<sup>3)</sup> Gregor. Carm. de vita s. B. 1475. p. 23.
Τὸ ở ἐκ τοσούιων χρημάτων θρυλλουμένων,
'Ων οἱ μέγιστοι τῶν ὅλης οἰκουμένης
Ναοῖς ἐθησαύριζον ἐκ παντὸς χρόνου,
Κειμηλίων τε καὶ πόρων τῶν πάντοθεν.

<sup>4)</sup> hier durfen wir uns gewiß ganz auf die Gesinnung Gregors verlassen, Sein Charafter war so sehr über ben Argwohn des Eigennutzes erhaben, daß er gar keinen Anstand nimmt zu bemerken, wie ihm alle Reichiblimer der Kirche überliefert worden sepen, ohne daß sich nur ein Berzeichniß darliber in den Papieren der früheren Bischöse vorgesunden, ohne daß ein Schatzmeister darüber Rechenschaft abgelegt, und ohne daß er selbst einen Fremden (\$\xi\text{evov}\$, wahrscheinlich weltlichen Beamten) hinzugezogen habe, ume in Register zu machen, weil er die Bestinngen der Kirche nicht so allegmein wollte bekannt werden lassen. Carm. de vita s. B. 1479 seqq. p. 23.

<sup>5)</sup> Carm. de vita s. B. 1491. p. 24. Εὶ πάντες οὕτως ἐφρόνουν εἰς χρήματα, Οὐκ ἄν ποτ οὐδὲν τοῖον ἐν ἐκκλησίαις Πήρωμ ἀνευφεῖν.

Der Untville ber arianischen Parthei über bieses Verfahren . war boch nicht ftark genug, um in thätliche Widersetlichkeit ausaubrechen. Desto lebhafter war die Freude der bisber unterdrückten Orthoboren; und da die Ueberzeugung, besonders die religiöse, eines leiber! fo großen Theiles ber Menfcheit burch außere Berhältniffe, namentlich burch ben Ginflug ber herrschenben Dacht bestimmt wird, so fanden sich fehr viele, die es bisher für nütlich gehalten hatten, Arianer ju febn, welche jest ihren Frrthum einsahen und, burch fo handgreifliche Grunde bekehrt, in ben Triumph ber Orthodoren mit einstimmten. 1) Gregorius fand bald Gelegenheit, seine Freude über die neue Wendung der Dinge auszusprechen. Bei einem Märthrerfest, welches bie Arianer nicht ju begehen pflegten, trat er jum erstenmale rebend in ber Kirche auf, die ihm jest übergeben war, und führte gleichsam die bis her berbannten Märthrer aufs neue in ben Tempel ein. Bei biefer Beranlassung hielt er eine kurze Rebe, 2) worin er ben Märthrern bankt, bag fie ben Bekennern bes reinen Glaubens in ihrem Kampfe so siegreich beigestanden. 8) So viel Treffliches biefe Rebe im Einzelnen enthält, fo ift es boch unangenehm; bag fie bie und da mit zu harten Borwurfen und Ausfällen gegen die jett überwundenen Arianer verfalzen ift. 4) Man follte nach ein-Relnen Aeuferungen, welche wir bier lefen, glauben, auf Seiten ber Arianer seh fast nichts als Schändlichkeit und Teufelei, auf Seiten ber Orthodoren lauter Licht und Recht gewesen, während boch offenbar beibes auf beiben Seiten gemischt war, und man fann ben Bunfc nicht unterdruden, bag Gregorius immer und überall die Milbe bewiesen haben möchte, die er fonst burch

<sup>1)</sup> Solche Menschen, Bischöse und Laien, bezeichnet Gregor sehr treffend Carm. adv. Episc. B. 335. p. 34. Toll.:
Την πίστιν ἀμφιδέξιοι, χαιρῶν νόμους
Οὐ τοὺς θεοῦ σέβοντες . . .

<sup>2)</sup> Orat. XXXV. p. 629-632.

<sup>3) . . .</sup> εὐγε ὁ Μάρτυρες ὑμέτερος καὶ οὖτος ὁ ἄθλος ὑμεῖς νενικήκατε τὸν πολύν πόλεμον, εὐ οἰδα. Ift die oben gemachte Bemerlung richtig, daß Gregor seine Predigten großentheils in der Apostel fir che hielt, so haben wir vielleicht hier unter den Mätthrern die Apostel zu verstehen. Märthrer ließ man ja die Apostel alle seyn (selbs den Bannes, nur nach einem besonderen Begriff von Marthrium), nnd die Apostelsirche wird auch von Eusedius (de vita Constant. IV. 58.) ausdrücksich μαρτύριον genannt. Indes lege ich selbst dieser Bermuthung nur geringe Wahrscheinlichseit bei und unterlasse nicht, auf die Acta Sanctor. Maj. t. II. p. 409. zu verweisen, wo das am 13ten Dec. geseierte Fest der armenischen Märthrer Eustratius, Augentius, Eugenius, Mardarius und Orestes angenommen ist.

<sup>4)</sup> Man febe besonders Orat. XXXV. 2. u. 3. p. 629 n. 630.

Bort und That so kräftig empfahl, und auch in der Folge noch auf erhebende Weise übte. Um dieß zu erweisen, kann hier eine etwas später vorgefallene Thatsache erzählt werden, die geeignet ist, uns wieder mit Gregor zu versöhnen und barzuthun, daß die bitteren und harten Aeußerungen gegen Feinde und Beleidiger, die wir bisweilen aus seinem Munde vernehmen, nicht aus einer sortbauernd gehäftigen Gesinnung, sondern aus gereizten Stimmungen bervoraingen.

Gregorius lag ungefähr um biese Leit frank banieber: 1) ba traten in fein Rimmer einige Manner bom gemeinen Bolle, unter ihnen ein Jungling, bleich, mit langen haaren, in schwarzem Bewand; Gregor, erichroden, machte eine Bewegung, als ob er aus bem Bette fpringen wollte. Die Manner, nachbem fie einiges freundliche gur Begrufung gesagt hatten, entfernten fich wieber; ber Jungling aber blieb, fturate bem Gregorius ju Fugen, flebend, sprachlos, außer sich. Auf bie Frage bes Bischofs, wer? woher er feh? und was er wolle? antwortete er nur mit lauterem Geforei. Er weinte, feufzte, rang bie Banbe; fo bag bem Gregorius felbst bie Thranen tamen. Da man ihn endlich mit Gewalt entfernt hatte, fagte einer ber Anwesenben: "bas ift bein Morber, 2) Gott hat dich vor ihm behütet, jest ift er hierher gekom= men, bon feinem eigenen Bewußtfebn gerichtet, ein Thor in feinem Morbanschlag, aber ebel als Gelbstankläger; seine Thränen geben Gubne für bas Blut, bas er bergießen wollte." Gregorius, von biefer Nachricht erschüttert, fprach zu bem Jungling: "Gott rette bich! Dag ich, ben er auch gerettet, mich milb beweise gegen bich, meinen Morber, bas ift nichts Großes, beine fühne That bat bich ju bem meinigen gemacht; fo fiebe benn ju, bag bu als ein folder, ber mir und Gott angehört, wurdig wandelft." Diese versöhnliche Milbe wirkte außerordentlich gunftig auf die Bewohner Conftantinopels, und verfohnte bem Gregorius vieler Feinde Bergen.

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1442—1475 p. 23.

<sup>2)</sup> Es war also von einem der heftigsten Gegner Gregors ein Mordanschlag auf sein Leben gemacht worden. Bei welcher Gelegenheit, wissen wir nicht genau. Bielleicht an dem Tage, da die Orthodoxen unter dem Schutze der Wassen die Hauptlirche in Besit nahmen. hierauf könnten sich die Worte Carm. de vita s. B. 1394. p. 22. beziehen: "Nur ein Schwert wurde entblößt, aber auch bald wieder in die Scheibe gesteckt." Zwar mitste es ein äußerst kihner Mensch gewesen sein, der Gregor an jenem Tage, da er so wohl beschützt war, anzugreisen gewagt hätte; allein als ein Mensch von feuriger und wilder Kraft erscheint auch der Ilngling, von dem oben die Rede ist.

8. Gregorius beharrt in der Weigerung, die bischösstiche Würde anzunehmen. Seine Freimüthigkeit gegen alle Stände.

Jenem ersten Anfall ber Bollsgunft, ba Gregorius bei Befinahme ber Apostellirche jur Annahme ber Bifchofswurde gewungen werben follte, war er zwar gludlich entgangen, allein es hat viele Bahrscheinlichkeit, daß fich ein solcher Anfall mit verdoppelter heftigfeit erneuerte, und ihn eines Tages in ber Art fiberraschte, daß er im eigentlichen Sinn mit Bewalt auf ben bischöflichen Stuhl gefett wurde. Darauf icheint fehr bestimmt eine Stelle ber 36ften Rebe bingubeuten, wo er fagt: 1) "Diefes (bag nämlich Gregorius feinen zubringlich eifrigen Freunden nicht immer febr freundlich begegne) hat auch bas gezeigt, was ihr vor Rurgem mit mir unternommen babt, indem ibr, bas Bolf namlich brennend bor Gifer und Leibenschaft, mich alles Rufens und Rlagens ungeachtet auf biefen Bischofftuhl gesett habt, von bem ich nicht recht weiß, ob ich ihn einen thrannisch aufgezwungenen ober oberbriefterlichen nennen foll. 2) Aber ihr habt mich eben barauf gefest, aus lauter Liebeseifer gefeswidrig handelnd; bei biefer Gelegenheit wurde ich einigen von ben besonders Bigigen fo bofe, daß fie bon mir abwendig wurden, und ibre Liebe in Sag umidlua."

Dieser Borfall gab unserm Gregorius Gelegenheit, sich über sein Verhältniß zum constantinopolitanischen Bisthum öffentlich zu erklären, und es ist eben die 36ste Rede, worin er dieses thut. Er legt zuerst die Frage vor, was es doch seh? das seine Zuhörer so sehr an ihn sessele, wie das Eisen an den Magnet, da doch seine Rede nichts besonders Liebenswürdiges und Anziehendes habe, und da er auch keine neue Lehre verkündige, sondern in alte Fußstapsen trete, nämlich in gewissem Betracht in die seiner Zuhörer selbst, welche zum Theil Schüler des großen Bischofs von Alexandrien, jenes eifrigsten Bertheidigers der Dreieinigkeitslehre, wären. Er erklärt sich aber die liebevoll eifrige Anhänglichkeit seiner Gemeinde aus folgenden Gründen. 3) Einmal weil sie ihn selbst berusen, denn es liege in der menschlichen Ratur,

<sup>1)</sup> Orat. XXXVI. 2. p. 636.

<sup>2) . . .</sup> τον ούκ οίδ' είτε τυραννικόν χρή λέγειν, είτε άρχιερατικόν. Es foll hierin wohl zugleich bas Wortspiel liegen, baß er nicht weiß, ob er ben Bischofftuhl als einen solchen bezeichnen soll, auf ben man mit Gewalt genöthigt wirb, ober als solchen, von bem aus man frei herrscht.

<sup>3)</sup> Orat. XXXVI. 3. p. 636.

baß jeder sein eigenes Werk, sein Geschöpf und Besigthum am meisten liebe; eine Bemerkung, die sehr tressend ist, und zu jeder Zeit durch die Erfahrung bestätigt wird, daß die Gemeinden, welche ihre Geistlichen selbst wählen und berusen, ein weit höheres Interesse für dieselben zeigen, als diejenigen, denen sie von oben gesett werden. Sodann gefalle es ihnen, daß er nichts Zusahrendes, Gewaltthätiges, Theatralisches, Pomphastschmeichlerisches an sich habe, sondern zurückgezogen, bescheiden, mäßig, philosophisch lebe. Und zulett könne es ihnen nicht entgangen senn, mit welchen Widerwärtigkeiten, Leiden und Verfolgungen er um der reinen Lehre willen habe kämpsen müssen. Das Mitzgesühl aber bewirke und erhöhe die Liebe.

Nach diesen Betrachtungen vertheidigt sich Gregorius lebhaft gegen die Beschuldigung, daß er nach dem constantinopolitanischen Bisthum strebe. 1) Schämen müßte er sich, sagte er, wenn er bei seinem, von Krankheit gebeugten, Alter solche Absichten hegte, und sonderbar wäre es, ihm die Lust nach einer fremden Frau (dem Bisthum von Constantinopel) vorzuwersen, da er die eigene (das von Nazianz oder Sasima) nicht einmal hätte haben wollen. Daß er aber nach Constantinopel geeilt seh, um stei wankende reine Lehre zu unterstüßen, verdiene mehr Lob als Tadel.

Diefelbe Predigt, aus der das Obige mitgetheilt ift, welche vom Kaiser und Hofe und vielen Vornehmen und gebildeten Perssonen besucht war, enthält Neußerungen, 2) die den freimuthigen besseren Sinn der hristlichen Lehrer damaliger Zeit, in welchem namentlich auch der edle Johannes Chrysostomus sprach und wirkte, so schön bezeichnen, daß wir nicht umhin können, einiges davon zu überseten, von dem man wohl wünschen darf, daß es von denen gelesen werde, die den großen Beruf haben, Fürsten die Wahrheit ans Herz zu legen.

"Ihr Fürsten (er meint den Kaiser und die Prinzen) ehret euren Purpur! denn auch den Gesetzgebern darf unsere Rede Gesetze geben. Erkennet, wie viel euch andertraut, und was der große verdorgene Rathschluß Gottes mit euch sep. 3) Der ganze Erdkreis ist eurer Hand unterworfen, durch ein kleines Diadem, durch einen unbedeutenden Tuchlappen (den kaiserlichen Purpurmantel) zusammengehalten. Was droben im himmel ist, das ist

<sup>1)</sup> Orat. XXXVI. 6. p. 638 seq.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVI. 11 n. 12. p. 642 sq.

γινώσκετε δσον τὸ πιστευθέν ὑμῖν, καὶ τι τὸ μέγα περὶ ὑμᾶς μυστήριον. νόσμος ὅλος ὑπὸ χεῖρα τὴν ὑμετέραν, διαδήματι μικρῷ καὶ βραχεῖ ῥακίῳ κρατούμενος.

Gottes; was hier unten ift, bas ift euer; o fo werbet benn auch göttliche Wesen 1) für eure Unterthanen, um auch etwas Rühneres ju fagen. "Des Konigs Berg ift in ber Sand bes herrn""so stehet geschrieben 2) und so glauben wir auch. Dort (auf Gott nämlich) seb auch eure Macht gegründet, aber nicht auf bem Golde und ben Seericaaren."

"Ihr aber, die ihr ben Fürsten und ben Thron umgebt, überhebet euch nicht eurer Gewalt, und betrachtet bas Bergangliche nicht als ewig; fend treu den Fürsten, vorher aber Gott, und um feinetwillen benen, welchen ihr anvertraut und übergeben fend. Die ihr euch bes Abels eures Geschlechtes rühmt, send abelich in euren Sitten; ober foll ich auch etwas fagen, was freilich wiberlich, aber boch ebel ift: bann wurde euer Befen mahrhaft im bochften Grabe abelich fenn, wenn nicht bie Abelsbriefe

auch Uneble in eure Gemeinschaft berfetten." 5)

"Und ihr Beifen und Philosophen, mit ehrwurdigem Bart und Mantel, ihr Professoren und Sprachgelehrten, ihr nach Bollsbeifall haschenden Redner, mahrlich ich weiß nicht, wie ihr Beife genannt werden konnet, ba ber erfte Grund (aller Beisbeit) euch fehlt. Und ihr Reichen, boret ben, ber ba fagt: ""Fällt euch Reichthum ju, fo hänget bas Berg nicht baran.""4) Biffet, baß ihr euch verlagt auf ein ichwankenbes Ding. Entlafte bein Schiff etwas, bamit bu besto leichter fahreft. Bielleicht entreißest bu bem Feind etwas, bem bas Deinige jufallt. Und ihr Boblleber, entziehet bem Leibe etwas und gebt es bem Geifte; febt, ber Arme ift nabe; hilf bem Kranken; an den verschwende etwas von beinem Ueberfluß; was braucht ihr beibe zu leiben, bu an Ueberlabung, er an hunger? bu an Böllerei, er an Durft? bu, indem bu mit Sättigung auf Sättigung bich beschwerest, er, indem er

<sup>1)</sup> Eigentlich Botter, Beol yeredbe, nicht ichmeichlerisch, fonbern nach einem gewöhnlichen Rebegebrauch Gregors gefagt, wonach bie Beiligung und Bergottlichung bes Menichen als Gott werben bezeichnet wirb; bier mit bem befonderen Nebenbegriff bes göttlich Bohlthätigen.

<sup>2)</sup> Proverb. XXI, 1.

<sup>3)</sup> b. h. wenn nicht auch gang Unwürbige in ben Abelftanb erhoben wilrben , wenn es nur einen achten Berbienftabel gabe. Die etwas ichwierigen griechischen Worte heißen: τότε γαρ αληθές εύγενεστατον ην αν τι το εμετερον, εί μη και δελτοι τους δυςγενεις ύμιν ενέγραφον (wortlich: wenn nicht auch Abelsbiplome bie Uneblen unter euch einschrieben). Daß δέλτοι bem Gregor Abelsbriefe bezeichnen, beweift eine anbert Stelle, wo er folde tabelt, bie auf ihren neuen Abel ftolz finb. Carm. VIII. B. 29. p. 76.
Οὔτος δ΄ εὐγενέτης τύμβοις φρονέων μεγάλοισιν,

Η δέλτοις όλίγησι νεόγραφον αϊμα λελογχώς.

<sup>4)</sup> Ps. LXII, 11.

von Krankheit abgezehrt umberwankt? — Ueberfieh boch nicht bienieben "ben Lagarus", bamit bu nicht einft "ber reiche Mann" werbeft. Und ihr Bewohner ber großen Stabt, welche die erste ist nach ber ersten (Rom), und die ihr auch bas taum. augeben wollt, fo fend benn bie erften, nicht in ber Schlechtigkeit, sondern in der Tugend; nicht im unordentlichen, sondern im geregelten Leben. Denn wie häflich ift es boch, über bie Stäbte zwar zu herrichen, fich felbft aber bon ben Luften beberrichen zu laffen; ober in andern Dingen verftanbig ju febn, aber burch Pferberennen und Schauspiele und Wettläufe und Jagben fich in eine folche Raferei verfeten zu laffen, bag man bas zum eigent= lichen Leben macht, und bag bie erfte ber Stabte, bie boch billig ein Borbild ber andern in allem Buten febn follte, eine Stadt boll lauter Spielenden ift. D daß ihr boch bas ablegtet und eine Gottesftadt wurdet, bag ihr boch geschrieben ftundet in ben Sanden bes herrn, und einft mit uns euch barftellen konntet als Reine in reiner Geftalt bem großen Stäbte-Erbauer. Diese frohe Runbe bringe ich euch in ihm, unserem herrn Chriftus, welchem feb Ehre und Berrlichkeit und Macht in Ewigkeit. Amen."

So frei und unabhängig von dem Einfluß der Mächtigen mb Großen sprach Gregorius, und in demselben Sinne han = belte er auch. Wir haben gesehen, wie gütig und zuvorkommend er von Theodosius aufgenommen wurde. Des wäre ihm also ein Leichtes gewesen sich alle Gunft und allen Einfluß eines Hof-geistlichen zu verschaffen. Aber das konnte einen Gregorius nicht weizen. Im Gegentheil hielt er es seiner Würde und der Würde dessen, dem er diente, angemessen, den Hof und überhaupt die Rächtigen und Großen selten zu besuchen, und überließ es anderen Geistlichen, die er verachtete, sich durch Schmeichelei emporzusschwingen. Der Gregorius hatte den Stolz eines Mannes, der sich keinem Vornehmen zur Last aufdränat.

<sup>1)</sup> Gregor war von der Gnade, die er bei Theodofins genossen hatte, nichts weniger als geblendet. Er spricht sich sider den Kaiser sehr ruhig aus, ja es verräth sogar eine gewisse Kälte, wenn er z. B. Carmen de vita s. B. 1282. von ihm sagt: ἄνθρωπος οὐ κακὸς μέν κ. τ. λ.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. B. 1424 segq. p. 23. u. Carmen advers. Episcopos an villen Stellen. Solche Geistliche, benen bie Religion Mittel strügtigte und ehrgeizige Zwede ist, neunt Gregor χριστέμποροι, Christusträmer. Carm. de vita s. B. 1756. p. 28.

<sup>3)</sup> Orat. XIII. 19. p. 761. . . . εὶ δυναστείαν ἠγάπησα, ἢ δρόνων ὕψος, ἢ βασιλέων πατεῖν αὐλὰς, μηδὲ ἄλλό τι λαμπρον ἔχοιμι, ἢ ἐἰψαιμι πεπτημένος. Unb bejonbers Carm. de vita s. B. 1432. p. 23.

Μόνος ποθείσθαι μαλλον ἢ μισείσθ' ἔγνων, Καὶ τῷ σπανίφ τὸ σεμνὸν ἠμπολησάμην,

Θεῷ ταπολλά καὶ καθάρσει προςνέμων,

Τῶν δὲ χοατούντων τὰς θύρας ἄλλοις διδούς.

biefer Beziehung nicht fo, daß er gerade ben hochmuthig gurudgezogenen Sonderling gespielt hätte, fondern wenn er gebeten wurde, erschien er auch an der kaiserlichen Tafel und bei sonstigen Restlichkeiten ber Bornehmen. Daß aber folde Stunden nicht gerabe bie angenehmften Erinnerungen in feiner Seele gurudliegen, beweift noch ein Gebicht, 1) bas er später in ber Ginsamkeit schrieb, wo er fich feiner himmlischen Freiheit rühmt im Gegensat gegen jene ängftlichen Augenblicke, ba er ftill und traurig an ber faiferlichen Tafel faß, ba er burch bie Söflichkeit genöthigt war, bie Sanbe ehrfurchtsvoll zu berühren, die fo viel Blut vergoffen hatten, ober, wenn ihm etwas mehr Gnabe zu Theil wurde, ben faiferlichen Bart zu umfaffen.?) Mit eben fo geringem Bohlgefallen fpricht er von den Geburtstags -, Bochzeits = und Leichenmablen, benen beizuwohnen er nicht umbin konnte. 3) Es lätt fich benken, bag Gregorius, ber einen fo großen Theil feines Lebens ber Einsamkeit geweiht hatte, nicht die Art von Bilbung besaß, die mit Leichtigkeit auf eine unschuldige Weise auch an folden Dingen Theil nimmt, aber gewiß war es noch mehr fein bem böheren jugekehrter Sinn, ber ihn biefe Freuben leer, und fein ftrenger Ernft, ber ihn bie babei herrschende Ueppigkeit und Ausgelaffenheit verwerflich finden ließ. Er war ein Elias und Johannes gegen biefes leichte Bolt. Biel lieber brachte Gregorius feine Tage in ftiller Rube, als in jenen glanzenden Gefellicaften zu. Auch bie einsamen Stunden ber Racht weihte er gerne Gebeten, frommen Gefängen und Betrachtungen und ichöpfte geiftige Rrafte für feine Thatigfeit aus bem Urquell alles Geiftes und aller Rraft. 4)

<sup>1)</sup> Carm. IX. p. 79-81.

<sup>2)</sup> Carm. IX. B. 59.

Οὐ θνητοῦ βασιλῆος ὁμέστιος ὡς τοπάροιθεν Γρηγόριος θυλάκφ ἦρα φέρων ὀλίγην.

Und sobann B. 65.
Οὐδε χέρας φονίους προςπτύξομαι οὐδε γενείου Δράξομαι, ὧς τ' όλίγης ἀντιτυχεῖν χάριτος.

<sup>3)</sup> Carm. IX. 2. 67-75.

<sup>4)</sup> Er fcilbert bieses sein ascetisches Leben an mehreren Stellen, bes. Carm. adv. Episc. B. 54. p. 9 seqq. B. 576 p. 54. Carm. IV. p. 72.

9. Zweite ökumenische Synobe in Constantinopel im Frühling 381. Gregor wird rechtmäßig zum Bischof erswählt, seine vernünftigen Vorschläge finden kein Gehör.

Nachdem Theodofius burch mehrere Ebicte, besonders bas bom 10. Januar 381, 1) bie Arianer und bie mit ihnen aufam= menhängenben unbebeutenberen Bartheien aus bem firchlichen Besit vertrieben, und bie Befenner bes nicanischen Symbols gur alleinherrschenden Parthei gemacht hatte, wollte er biefe Daaß= regel vollenden und fanctioniren burch eine Berfammlung von Bischöfen aus allen Gegenben bes morgenländischen Reichs, welche bie alten Glaubensfatungen erneuern und, wenn es nöthig ware, genauer bestimmen und vervollständigen follten. Bugleich wünschte er über bas Bisthum feiner Sauptstadt Conftantinopel feste Unordnungen getroffen ju sehen. Diefe Zwede ju erfüllen, warb bon ihm auf bas Frühjahr 381 bie Kirchenversammlung nach Conftantinopel wirklich berufen, 2) von welcher schon seit einiger Beit gesprochen worden war, und auf beren fünftige Bestimmungen auch Gregorius ichon hingewiesen hatte, als man ihm bas Bisthum mit Gewalt aufdringen wollte. Es war bem gangen bisherigen Berfahren bes Raifers gemäß, daß er vorzugsweise folde Bischöfe einlub, von benen er Uebereinstimmung mit bem nicanischen Glaubensbekenntniß erwarten konnte. 3) Man gablt beren bekanntlich in ber Regel 150, wegtwegen biefe Bersammlung auch schlechthin die Synode ber 150 Bischöfe genannt wird. Die ge= wichtvollften, die wir barunter finden, find Meletius von Antiochien, helladius von Cafarea, Gregorius von Ruffa, Amphilochius von Monium. Diobor von Tarfus und Chrill von Jerusalem. In-

<sup>1)</sup> Cod. Theod. Lib. XVI. Tit. V. de Haeret. l. 6., we contern heißt: Nullus Haereticis mysteriorum locus, nulla ad exercendi animi obstinatioris dementiam pateat occasio... Nicaenae fidei, dudum a majoribus traditae et divinae religionis testimonio atque adsertione firmatae, observantia semper mansura teneatur: Photinianae labis contaminatio, Ariani cacrilegii venenum, Eunomiae perfidiae crimen et nefanda, monstruosis nominibus auctorum, prodigia sectarum ab ipso etiam aboleantur auditu... Cunctis Orthodoxis Episcopis, qui Nicaenam fidem tenent, Catholicae ecclesiae toto orbe reddantur. Dat. IV. Id. Jan. (381.)

<sup>2)</sup> Socrat. V. 8. Sozom. VII. 7. Theodoret. V. 7. 11. 8. Mansi Collect. Concilior. t. III. p. 523 sqq.

<sup>3)</sup> Socrates fagt: ὁ βασιλεὺς σύνοδον ἐπισκόπων τῆς αὐτοῦ πίστεως συγκαλεῖ, ἐπὶ τὸ κρατύναι τὴν ἐν Νικαίς πίστιν, καὶ χειροτονῆσαι τῆ Κωνσταντίνου πόλει ἐπίσκοπον.

beffen waren boch auch andere Partheien, als die entschieden Orthoboren. nicht gang bon ber Berfammlung ausgeschloffen; vielmehr hatte Theodofius, in Hoffnung einer Bereinigung, namentlich bie Macebonianer eingelaben, und es erschienen auch 36 Bischöfe berfelben, befonders aus ben Gegenden bes Bellespont. Die ausgezeichnetsten unter ihnen waren Cleufius von Cvaicus und Marcianus von Lampfacus. Der Raifer und bie übrigen Bischöfe boten alles auf, fie gur Annahme bes nicanischen Glaubens gu bewegen, allein fie erklärten fich ftanbhaft bagegen, verließen Conftantinopel, und ermahnten ihre Gemeinden burch Briefe, fic nie mit ben Nicanischgefinnten ju vereinigen. 1) Bon einer Theilnahme abendländischer Bifchofe an diefer Berfammlung ift uns nichts überliefert worben; ja es ift entschieben, bag Theodofius, ohne ben römischen Bischof Damasus zu begrüßen, Die Synobe aufammenberufen hatte, und daß feine Abgefandten beffelben an ben Berhandlungen Theil nahmen. 2) Bielmehr mußte es bem Damafus mißfallen, bag ein Mann ben entschiebenften Ginflug, ja anfänglich fogar ben Borfit in ber Bischofsversammlung hatte, welchen er mit allen Abenbländern und ben Aeguptern nicht einmal im rechtmäßigen Befit ber bischöflichen Burbe anertannte. Es führte nämlich unter ben versammelten Geiftlichen querft ber ehrwürdige Meletius von Antiochien, ein wegen feiner milben Frommigkeit allgemein verehrter Greis, 3) ben Borfis, fpaterbin boditwahricheinlich unfer Gregorius felbft. Der alte Meletius wird uns von Gregorius, ber benfelben außerorbentlich liebte, als ein wahrer Friedensengel geschildert, einfach, bon ungeschminttem Wefen, voll göttlichen Sinnes, ber aus feinem rubigen Auge ftrablte, jugleich muthvoll und bescheiben. 4) Er eignete sich also trefflich jum Borfiger einer folden Berfammlung, und es ift nur ju bedauern, bag er ihr feinen Beift nicht einhauchen fonnte Muffer ihm wird in ben Aften bes calcebonenfischen Concils auch Nectarius als Borfteber der Berfammlung zu Conftantinopel genannt: welches fo ju verfteben ift, daß er nach ber freiwilligen

<sup>1)</sup> Socrat. V. 8. Sozom. VII.-7.

<sup>2)</sup> Dieß hat niemand klarer und aussührlicher bargethan, als ber berühmte Franzose Ebm. Richer in seiner trefflichen Historia Conciliorum Generalium Lib. I. cap. 5. p. 169—197. edit. Colon.

<sup>3)</sup> Auch von Theobosius in hohem Grabe verehrt. Theodoret. h. c. V. 7.

<sup>4)</sup> Carm, de vita s. B. 1514. p. 24.
Ων ην ανηρ προεδρος εὐσεβέστατος,
Απλους, ἄτεχνος τον τρόπον, θεου γέμων,
Βλέπων γαλήνην, θάρσος αίδοι σύγχρατον.

Entfernung bes Gregorius als neuerwählter Bischof ber Haupt= stadt biese Würde erhielt. 1)

Meletius scheint früher in Constantinopel angekommen zu febn, als bie übrigen Bischöfe; 2) nachdem fich fo viele Geiftliche eingefunden batten. als jur Eröffnung ber Synobe nothig ichienen, begann man, 3) nach schicklicher Begrugung bes Raifers, obgleich bie macebonischen und aapptischen Bischöfe noch nicht ba waren,4) bie Berhandlungen mit ber Anordnung ber constantinopolitanischen Rirchenverhaltniffe. Die frühere Bahl bes Magimus jum Bischof bon Constantinopel wurde vorgenommen, untersucht und von den Bischöfen verworfen. Es findet fich über biefen Gegenstand ein eigenes Gefet in ben Berordnungen ber Spnobe, welches fo lautet: 5) "Bas ben Maximus, ben Chnifer, und bie seinetwegen ju Conftantinopel entstandene Berruttung betrifft, fo ift biefer Maximus, weber in Ansehung ber bergangenen, noch in Ansehung ber gegenwärtigen Beit, für einen Bischof anzusehen, und eben bas gilt von allen, bie von ihm zu einem geiftlichen Amt, was es auch für eins feyn mag, geweiht worden find. Ueber= haupt alles, was mit ihm und von ihm vorgenommen worden ift, wird für ungültig erklärt."

Diefer Kanon war, wie man fieht, nicht blos gegen Magi= mus gerichtet, sonbern auch gegen bie agyptischen Bischöfe, bie

<sup>1)</sup> Meletius wird ausbrücklich von Gregor selbst als noo'edoos bezeichnet. Nach Meletius Tobe übernahm höchstwahrscheinlich Gregor selbst auf kurze Zeit das Präsidium, und als dieser abdankte, sein Nachfolger Nectarius. Sozom. (VII. 7.) scheint zwar von Timotheus von Alexandren, Meletius und Chrill von Jerusalem als Borstehern der Synode zu sprechen. Allein seine Ausbrücke sind zu unbestimmt, um daraus sichere Schlisse ziehen zu können.

<sup>2)</sup> Socrat. V. 8. . . . Μελέτιος δε έξ 'Αντιοχείας πάλαι παρῆν, διε διὰ τὴν Γρηγορίου κατάστασιν μετεστάλη.

<sup>3)</sup> Der Ansang ber Synobe siel nach Sokrates in den Mai: συνήλθον εν ύπατεία (unter dem Consulat) Εύχαρίου καλ Εὐαγρίου, τῷ ματφμηνί.

<sup>4)</sup> Sofrates fagt in ber angeführten Stelle beutlich, daß Meletins früher da war, um ben Gregorins in das constantinop. Bisthum einzuseten. Theodoret (V. 7.) läst den Meletins seine erste Auswartung bei Theodossus mit den übrigen Bischssen machen. Dieß vereinige ich dahin, daß Meletius mit einem Theil der zur Synode berusenen Bischsse früher in Constantinopel war, während die ägyptischen und macedonischen Bischsse, die auch Gregor später ankommen läßt, noch nicht anwesend waren. Bgl. Greg. Carm. de vita s. B. 1798. p. 28. Daß unter den Kamensunterschriften der Bischsse bei den Concisienbeschüssen gar keine macedonischen vorlommen, darf uns nicht irre machen, da Tregors Rachrichten über die Synode weit zuverlässiger sind, als diese Unterschriften

<sup>5)</sup> Canon. IV. f. Mansi tom. III. p. 559.

ihn in Constantinopel geweiht, und gegen bie untergeordneten Geiftlichen, Die er vielleicht fpater in Aegypten geweiht batte. Es ift bochft mabriceinlich, bag ein Bartheiganger, wie Marimus, immer noch feine Unbanger unter ber agyptischen Geiftlich feit hatte, und daß die zu Conftantinopel versammelten Bater ein gerechtes Migtrauen gegen bie Aegypter hegten. Dieg begrundet die Annahme, daß die versammelten Bifcofe abfictlich biefen Gegenstand ins Reine brachten, ebe bie Meappter angekommen waren, ober bag ihre Berufung fo eingerichtet war, bag fie nicht fogleich zur Eröffnung ber Spnobe tommen tonnten. Much hatten bie versammelten Bater ohne Zweifel noch bor Anfunft ber Aegupter einen Beschluß gefaßt, welcher fich auf bie Einmischung bes alexandrinischen Bifchofs und feiner Beiftlichkeit in die Angelegenheiten des conftantinopolitanischen Bisthums bezog und abnliches für bie Bufunft verhüten follte, indem fie feftfesten: 1) "baß, alle Bischöfe in ihren Sprengeln bleiben und nicht in frembe ihren Fuß feten, und bag fie fich nicht in Ordinationen, bie fie nicht unmittelbar angeben, unberufen einmischen follten."

Wenn nun die Kirchenverhaltnisse in Constantinopel sicher begründet werden sollten, so mußte man auch zur wirklichen und gesehlichen Wahl eines Bischofs für die Hauptstadt schreiten. Und wen konnte dieselbe treffen, als unseren Gregorius? Er, der muthvolle Vertheidiger des nicanischen Glaubens, bei dem Raiser beliebt, von dem Volke angebetet und von den meisten Geistlichen geachtet und gesürchtet, wurde nun wirklich (und das war die einzige zulässige Art, weil er von seinem Bisthum zu Nazianz oder Sasima noch nicht entbunden war) 2) durch die Synode zum

<sup>1)</sup> Canon. II. Mansi p. 559. Daß biefer Beichluß eine polemische Beziehung auf ben alexanbrinischen Bischof haben sollte, geht baraus bervor, baß er ber einzige ift, ber namentlich genannt und bem ausbriddlich gesagt wird, "baß er nur in Aegypten bie kirchlichen Berhältniffe auguordnen habe."

<sup>2)</sup> Es stand nämlich der gesetmäßigen Erhebung des Gregorius jum Bisthum von Constantinopel der 15te Kanon des nicänischen Concils entgegen, welcher den Bischen untersagte, ihre Stellen zu verlassen und ein anderes Bisthum anzutreten. Auch unterließ man nicht, dieß gegen ihn geltend zu machen. Hierauf erwiederte Meletius, der dem Gegen wohlswolke und ihn zum Bischof von Constantinopel weihte: das Geseg sey blos gegeben, um herrschildetigen Absichten vorzubengen; da aber solche hier nicht Statt fänden, so sen auch auf diesen Fall nicht anwendbar. (Theodoret. V. 8. . . . τοῦτον (Γοηγόριον) ίδων δ θεῖος Μελέπιος, καὶ τῶν τὸν κάνονα γει φαφότων τὸν σκοπὸν ἐπιστάμενος — τὰς γὰς τῆς φιλαχίας ἀφοφμάς περικόπτοντες, ἐκώλυσαν τὴν μετάθεσιν — ἐβεβαίωσε τῷ δειστάτω Γρηγορίω τὴν τῆς Κωνσταντινουπόλεως προεδοείαν.) Allein solche subsective Aussegung nach dem Geist und Zwed des Geseges sonnte zur größten Willtühr sühren. Nur die Erklärung einer allgemeinen Spnobe

Bischof ber morgenländischen Hauptstadt erwählt. 1) Gregorius bezeugt, daß ihm auch jett die Annahme dieser Bürde unangenehm gewesen, daß ihm aber dieses Unangenehme durch die Hosffnung versüßt worden seh, als rechtmäßiger Bischof von Constantinopel vieles zur Ausschnung der Streitigkeiten beitragen zu können, welche, von der meletianischen Spaltung in Antiochien herrührend, den Orient und Occident trennten. 2) Die Weihe des Gregorius wurde durch die anwesenden Bischöfe, den Meletius an der Spize, mit vieler Feierlickeit vorgenommen, und durch Reden verherrlicht.

Dieser Anfang war vielleicht ber ruhigste und heiterste Zeitpunct ber Spnobe; balb erneuerte sich ber alte Streit über bas antiochenische Bisthum, und zwar auf eine Weise, wie es einer Bersammlung von Geistlichen höchst unwürdig war. Meletius, ber ehrwürdige Greis, starb und in ihm entschwand ber Engel bes Friedens. 3) Nachdem man mit großem Pomp seine Leichenseier begangen, 4) erhob sich ein Streit über seine Berlassenschaft,

Θρόνων επ' ἄχρων εξερεύγεται το τος Οι πασι χηρύσσοντες ειρήνην ά (, ) ; Φωναϊς πλατείαις εν μέσαις εχχησίαις, Τοσούτον εμμάνησαν άλλήλοις πχορές, Τοςτ' εχροώντες, συλλέγοντες συμμανος Κατηγορούντες και κατηγορούμενοι, Πηδώντες, εκδημούντες εν πηδήμασι, Διαρπάζοντες οῦς τύχοι τις προφθάσας . . .

tonnte hier etwas gesetzlich abanbern. Mit mehrerem Recht hatte man für Gregor anführen tonnen, bag er in Nazianz nur Gehülse seines Baters gewesen, zum Bisthum von Sasima aber gezwungen worden seh, und baseibst nie eine bischöfliche Handlung verrichtet habe.

Carm. de vita s. B. 1525. p. 24.
 Οὐτοι μ' ἐνιδρύουσι τοῖς σεμνοῖς θρόνοις Βοῶντα καὶ στένοντα . . .

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 1529 sqq. p. 24. Er bemerkt aber auch, es seben maralas xagolas garráomara gewesen.

<sup>3)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1573. p. 25. Bie gang anbers, als ber friedliebenbe Meletius, bie übrigen Bischofe fich betrugen, geht 3. B. aus folgenber Schilberung hervor. Carm. de vita B. 1550 pp. 25.

<sup>4)</sup> Des Meletius Leichenfeier wurde burch mehrere Lobreben verserrlicht (Theodoret. V. 8.), unter benen Sokrates (hist. eccl. V. 9.) besonders die des Gregorius von Ryssa auszeichnet. Nachdem sein Leichenbesängniß in Constantinopel sehr seierlich gehalten worden war, wurde sein entselter Körper nach Antiochien gebracht und daselbst bestattet. (Greg. Carm. de vita s. B. 1579 seqq. p. 25.) Weletius genoß besonders gegen das Ende seines Lebens eine ungemeine Berehrung, und wenn auch beim Beginn seiner Lausbahn seine Ueberzengung vielleicht etwas schwankend und seine Rechtgläubigkeit etwas verdächtig war, so entwickelte sich doch unter

ibn in Conftantinopel geweiht, und gegen bie untergeordneten Geiftlichen, die er vielleicht fpater in Aegypten geweiht hatte. Es ift bochft mabriceinlich, bag ein Partheiganger, wie Marimus. immer noch feine Unhanger unter ber agyptischen Beiftlichfeit hatte, und daß die ju Constantinopel versammelten Boter ein gerechtes Migtrauen gegen bie Megypter begten. Dief begrundet bie Unnahme, bag bie versammelten Bifcofe abfictlich biefen Gegenstand ins Reine brachten, ebe bie Aegypter angetommen waren, ober bag ihre Berufung fo eingerichtet war, bak fie nicht fogleich zur Eröffnung ber Synobe tommen tonnten. Much hatten bie versammelten Bater ohne Zweifel noch vor Anfunft ber Aegypter einen Beschluß gefaßt, welcher fich auf bie Einmischung bes alexandrinischen Bischofs und feiner Beiftlichfeit in die Angelegenheiten bes conftantinopolitanischen Bisthums berog und ahnliches für bie Bufunft verhüten follte, indem fie feftfesten: 1) "baß, alle Bifchofe in ihren Sprengeln bleiben und nicht in frembe ihren Jug feten, und bag fie fich nicht in Orbingtionen, bie fie nicht unmittelbar angeben, unberufen einmischen follten."

Wenn nun die Kirchenverhältnisse in Constantinopel sicher begründet werden sollten, so mußte man auch zur wirklichen und gesehlichen Wahl eines Bischofs für die Hauptstadt schreiten. Und wen konnte dieselbe treffen, als unseren Gregorius? Er, der muthvolle Vertheidiger des nicanischen Glaubens, bei dem Kaiser beliebt, von dem Bolke angebetet und von den meisten Geistlichen geachtet und gefürchtet, wurde nun wirklich (und das war die einzige zulässige Art, weil er von seinem Bisthum zu Nazianz oder Sasima noch nicht entbunden war) \*) durch die Spnobe zum

<sup>1)</sup> Canon. II. Mansi p. 559. Daß biefer Beichluß eine polemische Beziehung auf ben alexanbrinischen Bischof haben sollte, geht baraus hervor, baß er ber einzige ift, ber namentlich genannt und bem ausbridlich gesagt wird, "baß er nur in Aegopten bie kirchlichen Berhältniffe anguordnen habe."

<sup>2)</sup> Es stand nämlich der gesetmäßigen Erhebung des Gregorius zum Bisthum von Constantinopel der 15te Kanon des nicanischen Concils entgegen, welcher den Bischum anzutreten. Auch unterließ man nicht, dieß gegen ihn geltend zu machen. Hierauf erwiederte Meletius, der dem Gregor wohlwolke und ihn zum Bischof von Constantinopel weihte: das Geset sep blos gegeben, um herrschsüchtigen Absichten vorzubeugen; da aber solche hier nicht Statt fänden, so ses auch auf diesen Fall nicht anwendbar. (Theodoret. V. 8. . . . τοῦτον (Γοηγόριον) ίδων δ θεῖος Μελέιιος, καὶ των τὸν κάνονα γει εαφύτων τὸν σκοπὸν ἐπιστάμενος — τὰς γὰς τῆς φιαχίας ἀφορμὰς περικόπτοντες, ἐκώλυσαν τὴν μετάθεσιν — ἐβεβαίωσε τῷ δειστάτο Γεηγορίο τὴν τῆς Κωνσταντινουπόλεως προεδοίαν.) Allein solche subsective Aussegung nach dem Geist und Zwec des Gesetes sonnte zur größten Billtühr sühren. Nur die Erklärung einer allgemeinen Spnobe

Bischof ber morgenländischen Hauptstadt erwählt. 1) Gregorius bezeugt, daß ihm auch jest die Annahme dieser Würde unangenehm gewesen, daß ihm aber dieses Unangenehme durch die Hosffnung versüßt worden seh, als rechtmäßiger Bischof von Constantinopel vieles zur Ausschnung der Streitigkeiten beitragen zu können, welche, von der meletianischen Spaltung in Antiochien herrührend, den Orient und Occident trennten. 2) Die Weihe des Gregorius wurde durch die anwesenden Bischofe, den Meletius an der Spize, mit vieler Feierlichkeit vorgenommen, und durch Reden verherrlicht.

Dieser Ansang war vielleicht ber ruhigste und heiterste Zeitpunct der Synode; bald erneuerte sich der alte Streit über das antiochenische Bisthum, und zwar auf eine Weise, wie es einer Bersammlung von Geistlichen höchst unwürdig war. Meletius, der ehrwürdige Greis, starb und in ihm entschwand der Engel des Friedens. 3) Nachdem man mit großem Bomp seine Leichenfeier begangen, 4) erhob sich ein Streit über seine Verlassenschaft,

tonnte hier etwas gesetzlich abanbern. Mit mehrerem Recht hatte man für Gregor anführen können, baß er in Nazianz nur Gehülse seines Baters gewesen, zum Bisthum von Sastma aber gezwungen worden seh, und baselbst nie eine bischöfliche Handlung verrichtet habe.

 Carm. de vita s. B. 1525. p. 24.
 Οὖτοι μ' ἐνιδούουσι τοῖς σεμνοῖς θρόνοις Βοῶντα καὶ στένοντα . . .

2) Carm. de vita s. B. 1529 sqq. p. 24. Er bemerkt aber auch, es sepen ματαίας καρδίας φαντάσματα gewesen.

3) Greg. Carm. de vita s. B. 1573. p. 25. Wie gang anders, als ber friedliebenbe Meletins, bie ilbrigen Bischife fic betrugen, geht 3. B. aus solgenber Schilberung hervor. Carm. de vita B. 1550 and p. 25.

Θρόνων επ' ἄχρων εξερεύγεται μίνος ΟΙ πασι χηρύσσοντες ειρήνην ά (, , , , , , , , , , , ) Εφωναϊς πλατείαις εν μεσαις εχληποίαις, Τοσούτον εμμάνησαν άλληλοις πιχούς τος εκαιηγορούντες, συλλέγοντες συμμάνησις καιηγορούμενοι, Ιπηθώντες, εκδημούντες εν πηδήμασι, Διαρπάζοντες ους τύχοι 1λς προφθάσας . . .

4) Des Meletius Leichenfeier wurde burch mehrere Lobreben verherrlicht (Theodoret. V. 8.), unter benen Sofrates (hist. eccl. V. 9.) besonders die des Gregorius von Ryssa auszeichnet. Nachdem sein Leichenbegängniß in Constantinopel sehr seierlich gehalten worden war, wurde sein entselter Körper nach Antiochien gebracht und deselbst bestattet. (Greg. Carm. de vita s. B. 1579 seqq. p. 25.) Meletius genoß besonders gegen das Ende seines Lebens eine ungemeine Berebrung, und wenn auch beim Beginn seiner Lausbahr seine Ueberzengung vielseicht etwas schwaftend und seine Rechtgläubigkeit etwas verdächtig war, so entwickelte sich doch unter

nämlich über bas burch seinen Tob frei geworbene Bisthum bon Antiochien. Jest ware ber Augenblick ba gewesen, die so lange getrennten Partheien in Antiochien zu vereinigen, indem man dem überlebenden Baulinus die Aufficht über die ganze antiochenische Gemeinde übertragen hatte; auch wird uns von alten Schriftftellern berichtet, bag unter ber Geiftlichkeit und bem Bolte ju Antiochien ein Vertrag bestanden habe, nach dem Tobe bes Deletius ober Baulinus benjenigen, ber ben andern überleben wurbe, als alleinigen Bischof anzuerkennen, ja biefer Bertrag foll fogar von einer Anzahl Geiftlichen wechselseitig beschworen worben sebn.1) Obne Aweifel wurde eine solche Anordnung ben Frieden am ficherften allmählig berbeigeführt haben. Auch Gregorius fab in ber allgemeinen Anerkennung bes Paulinus bas vernünftigfte Ausfunftsmittel gur Bereinigung, und vertheibigte biefe Anficht mit grundlichem Ernft und mit Warme bor ber Spnobe. Bas er barüber fagte, war im Wefentlichen Folgendes: 2) "Bir follten jest einen boberen Gesichtspunct nehmen, und uns burch bie Partheiungen einer Stadt nicht so berwirren laffen. Wären jene Manner auch Engel, fo berbienten fie nicht, daß um ihretwillen bie fo theuer erlöfte, jum Frieden berufene Chriftenheit in allgemeinen Streit geriethe. Da nun aber ber Streit boch entflammt ift, fo fann er jest am besten wieder unterdrückt werben. welcher nun einmal ben Bischofftuhl inne bat, behalte ibn auch Anawischen wird auch er alt, und es trifft ihn bas allgemeine Loos ber Menschheit. Dann tann mit allgemeiner Uebereinstimmung bes Bolfes und ber Geiftlichkeit und mit Augiehung einfichtsvoller Bifcofe ein neuer Bifchof gewählt werben, und bief Ereignif wird vollends allem Partheigeiste ein Ende machen. Dief ift ber einzige Weg zum Frieben, ben wir, in Erwägung, wie gerftorend biese Streitigkeit für die Kirche ift, aus beiligem Bflicht gefühl einschlagen sollten. Damit ihr euch aber überzeugt, bas fein Gigennut und feine Menschengefälligfeit mich bewogen haben, biefen Rath au geben, fo erbitte ich mir jest bie Erlaub nif, mein Bisthum niebergulegen, und ein, wenn auch rubmloferes, boch rubigeres Leben gu führen."

So sprach Gregorius einleuchtend und mannlich. Aber ber Partheigeist war zu mächtig, als daß die Stimme der Vernunft

mannichfaltigen Schickfalen und Leiben fein Charafter so schön, so liebens würdig, milb und fromm, baß er fic, wie taum ein anderer Geiftlicher biefer fillrmischen Zeit, die allgemeinste Liebe erwarb.

<sup>1)</sup> Socrat. V. 5. Sozom. VII. 3. Etwas abweichend Theodoret. VII. 2 seqq.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 1590-1680. p. 25. 26. 27.

batte gebort werben konnen. Die versammelten Bischöfe waren fast alle Anhänger bes Meletius (Baulinus war gar nicht jur Rirdenversammlung berufen) und konnten fich barauf verlaffen. bag ber unverföhnliche Gifer ber meletianischen Barthei auch in Antiodien ben Paulinus nicht als Bischof anerkennen wurbe. 1) Auf jenen Bartheigeift in Antiochien gestütt, konnte auch bier in ber Berfammlung ber Bifcofe berfelbe Geift feine Stimme laut Raum hatte Gregorius feine Unrebe geenbigt, fo erboben fich besonders die jungeren Geiftlichen, benen er auch nicht gerade geschmeichelt hatte, mit tobendem garm gegen bie von ihm borgetragene Anfict, ichrieen, nach Gregors eigenem Ausbruck, wie Doblen burch einander und vielen wie Besben über ibn ber. 2) Es gelang- ben Schreiern, auch bie Gemäßigten und Alten bingureifen und fo verhallten bie rubigen Worte ber Beisbeit völlig wirfungslos. Birtlich tam es auch, mahricheinlich auf Betrieb ber fprifchen Bifcofe, Die fich bem Paulinus nicht unterwerfen wollten, babin, bag in ber Perfon bes Presbyter Flavianus bem Meletius ein Nachfolger, bem Baulinus ein Gegenbischof gegeben wurde, 8) mit welcher Wahl bie meletianische Gemeinde zu Antiochien volltommen übereinftimmte.

<sup>1)</sup> Socrat. V. 9. . . . of Meletly προςχείμενοι υπό Παυλίνον είναι ούχ ήθελον. Es war hartnädiger Partheigeist, ber sich an bie Bersonen anfnüpfte.

<sup>2)</sup> Carm, de vita s. B. 1680 — 1688. Bergl. Carm, X. B. 92. p. 81, wo er unter andern auch die Bischöfe mit Kranichen und Gansen vergleicht. Ueberhaupt sollten nur alle Berehrer ber unbedingten Concilien-Autorität Gregors Beschreibung bieser Aumenischen Synobe lesen; vorzügslich auch seine Schilberung der meisten Mitglieder berselben Carm. adv. Episc. B. 154. p. 18 seqq., wo er es unter andern als etwas Entebrendes darftellt, in der Mitte solcher Glaubensträmer, wie er einen Theil der Bischöfe nennt, zu sien:

<sup>...</sup> καὶ γὰο ἦν αἰσχος μέγα Τούιων τιν είναι τῶν καπήλων πίστεως.

<sup>3)</sup> Socrat. V, 9. Sozom. VII, 11.

## 10. Gregorius bankt ab und verabschiebet sich von seiner Gemeinbe.

Indessen bauerten die Situngen der Synode in einer so stürmischen Weise fort, wie es einem ernsten Manne nicht gefallen konnte. Gregorius war froh, mehrere Tage durch Krankbeit von dem Besuchen der Versammlungen abgehalten zu seyn, 1) und faßte zulet, da er sah, daß seine Stimme nicht durchdränge, den sesten Entschluß, sich ganz zurüczzziehen. Er verließ deßwegen seine disherige bischösliche Wohnung und besuchte sofort die Synode nicht mehr. 2) Auf das Bolk machte dieser Schritt einen tiesen Sindruck, sie baten den Gregorius dringend, ihnen und dem Gott, den er bisher so kräftig unter ihnen verkündigt, auch den Rest seines Lebens vollends zu weihen. 3)

Gregorius mochte noch keineswegs ganz fest entschlossen sepn, sein Bisthum niederzulegen, als die Berhandlungen der Synode durch die Ankunft der bisher noch entfernten ägyptischen und macedonischen Bischöfe eine Bendung nahmen, welche diesen Entschluß zur Reise brachte. 4) Diese Bischöfe, die sich natürlich wegen ihrer späten Berufung für zurückgesetzt ansahen, waren schon aus diesem Grunde geneigt, sich dem, was die Synode bisher beschlossen hatte, zu widersetzen. Sie zeigten sich besonders mit der Bahl des Gregorius unzufrieden; indeß, wie er selbst sagt, nicht sowohl aus Haß gegen ihn oder aus Borliebe für einen andern, den sie gerne auf den bischössischen Stuhl gesetzt hätten, als vielmehr aus Widersetzlichkeit gegen diezenigen, welche ben Gregorius gewählt hatten. 5) So stellten sie ihm wenigstens

<sup>1)</sup> Carm. de vita s. S. 1745. p. 28.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. S. 1778. p. 28.

<sup>3)</sup> Carm. de vita s. B. 1781 seqq. p. 28.

<sup>4)</sup> Daß bie ägyptischen und macebonischen Bischofe später tamen, geht aus ber gangen Darstellung bes Gregorius beutlich hervor. Rachbem er alles bisher Erzählte gemelbet, fahrt er (Carmen de vita s. B. 1798. p. 28.), bie Ankunft ber Aegypter als etwas Neues berichtenb, so fort:

Ήλθον γάρ, ήλθον έξαπίνης κεκλημένοι Αλγύπτιοί τε καλ Μακεδόνες έργάται Των τοῦ θεοῖ νόμων τε καλ μυστηρίων, Φυσωντες ήμιν έσπεριόν τε καλ τραχύ. Τοῖς δ'ἀντεπήει δημος ήλιοφρόνων.

<sup>5)</sup> Carm. de vita s. Ś. 1812. p. 29.
Οὐ μὲν πρὸς ἔχθραν τὴν ἔμὴν, οὐδὲ θρόνον
Σπεύδοντες ἄλλοις, οὐδαμῶς. ὅσον πόνῷ
Τῶν ἔνθρονιστῶν τῶν ἔμῶν, ὡς γοῦν ἔμὲ
Σαρῶς ἔπειθον λαθρίοις δηλώμασι.

unter ber hand felbst bie Sache bar. Aller Wahrscheinlichkeit nach bezieht fich bieg vorzüglich auf ben Umstand, bag Gregorius unter bem Ginflug bes Meletius gewählt und bon bemfelben geweiht worden war. Deffentlich aber gebrauchten fie für bie Bermerfung bes Gregorius einen anbern Grund; fie wenbeten nämlich auf biefen Fall ben 15ten Ranon bes nicanischen Concils an: "baß, um Unordnungen ju berhuten, fein Bifcof, Bresbuter ober Diaton bon einer Stadt zu einer anbern übergeben burfe. Sollte es aber boch auch nach biefer Berordnung einer wagen, fo fep die Sache nichtig, und ber Geiftliche folle in bie Rirche, ju welcher er ordinirt worden, jurudberfest werden." Demgemäß behaupteten fie nun, bag Gregor nur rechtmäßiger Bischof von Sasima, feineswegs aber von Conftantinopel febn . tonne. Gregor und feine Bertheibiger bagegen beriefen fich barauf, bag er burch bie Erklärung einer allgemeinen Synobe von bem, obnedieß icon veralteten Gesete volltommen entbunden fev: 1) Grunde, Die jeboch auch nicht über alle Zweifel erhaben waren.

Jest hielt fich Gregorius für fo tief gefrantt, bag er, alle andere Rudfichten bei Seite fegend, ben festesten Entschluß faßte, fein Amt nieberzulegen. Er trat bor bie versammelten Bischöfe und erklärte ihnen folgenbes: 2) "Was biefe Bersammlung auch nachher über mich beschließen mag, fo mochte ich euren Sinn borber ju etwas weit Soberem erheben: werbet boch nun einig und verbindet euch in Liebe! Sollten wir benn immer nur als Unberträgliche verspottet werben und nur von bem Ginen, von Streitsucht, beseelt fenn? Reicht euch brüberlich bie Banbe. 3ch aber will ein aweiter Jonas werben. Ich will mich für bie Rettung unseres Schiffes (ber Rirche) hinopfern, obgleich ich an bem Sturme unschuldig bin. Lagt mich bas Loos treffen und

<sup>1)</sup> Gregor bezeichnet jenen nicanifden Ranon ale ein abgeftorbenes Gefets Carm. de vita s. B. 1810. p. 29.

Νόμους στρέφοντες τοὺς πάλαι τεθνηχότας. 'Ων πλειστον ήμεν και σαφώς ελεύθεροι.

Metn welchen binreichenben Grund er bagu hatte, läßt fich baraus nicht einsehen. Der 15te nicanische Ranon war burch fein anderes Concilium aufgehoben worben; vielmehr war er gegen Ende bes vierten Jahrhunderis noch eben so wohlthätig und nothwendig, als er zu Ansang besselben ge-wesen war; und Gregor, soust ein so großer Berehrer ber Beschilfse von Nicka, hatte am wenigsten einen berselben veraltet nennen burfen. Nur durch ben Beschluß einer allgemeinen Synobe tonnte er babon entbunben werben, und dieg murbe er auch, indem ihn die conftantinopolitanische Sp-nobe jum Bischof ber Sauptstadt einsetzte. Aber eben die Rechtmäßigkeit bieses Beschluffes wurde bon ben Aegyptern und Macedoniern angegriffen, weil fie bei ber Faffung beffelben noch nicht gegenwärtig gewesen waren.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. S. 1828-1856. p. 29.

werfet mich ins Meer. Ein gaftfreundlicher Wallfisch ber Tiefe wird mich aufnehmen. Dieß feb ber Anfang eurer Gintracht. Ungern bestieg ich ben Bischofftubl und gerne fteige ich jest berab. Much mein schwacher Körper rath mir bieg. Nur eine Schulb habe ich noch abzutragen, den Tod; der gehöre Gott. bu meine Dreieinigkeit, nur um beinetwillen bin ich traurig. Birft bu auch einen tuchtigen Mann haben, ber bich freimuthig und voll Gifers vertheibige? Lebet mohl und gebenket meiner Arbeiten und Mühen." So Gregorius. Die Bischöfe ftutten und schwankten gaubernd, wie fie fich erklären follten. Gregorius verließ bie Bersammlung mit gemischtem Gefühle, frob, baf er nun zur Rube gelangen follte, traurig, wenn er an feine Bemeinbe und beren Stimmung beim Befanntwerben bes Gefchehenen bachte. 1) Gregorius hatte indeß nicht sobald die Versammlung verlaffen, als die Bischöfe feine Abbantung mit Beranugen annahmen; 2) eine Sache, worüber wir uns wohl wundern müßten, wenn wir ben gemeinen Gang menschlicher Dinge nicht bebächten. Die meisten Geiftlichen waren berglich frob, einen Mann, ben fie beneibeten, ber ihnen an Geift und Beredsamkeit überlegen mar, ber ihr leibenschaftliches Treiben oft bitter tabelte, und seine meiseren Rathichläge nicht immer mit ber größten Milbe gab. los au febn; und ohnedieß bilbeten ja ichon die macedonischen und äapptischen Bischöfe eine entschiedene Gegenparthei, Die fie um fo fester behaupteten, ba bieselbe, besonders bei ben Megyptern, aus alteingewurzeltem Partheigeift ihrer gangen Rirche berborgeaanaen war.

Sofort begab sich Gregorius zum Kaiser, und verlangte im Beiseyn vieler Personen auf eine gerade und würdige Weise seine Entlassung: 3) "Richt Gold verlange ich von dir, großmüthigster Fürst, noch Kostbarkeiten für meine Kirche, noch hohe Aemter für meine Verwandte. Ich glaube eine weit höhere Gnade verdient zu haben; gestatte mir, daß ich dem Neid aus dem Wege gebe."4)

<sup>1)</sup> Carm. de vita s. S. 1856 seqq. p. 29.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 1869. p. 29. Bef. Carm. adv. Episc. B. 145. p. 18.

Προϋπεμψαν ένθεν ἀσμένως οἱ φίλτατοι "Ωςπερ τιν' ζόγκον ἐκ νεῶς βαρουμένης

Phuartes. ἡν γάρ φόρτος εὐφρονῶν κακοῖς. Man verbreitete sogar die salsche Sage, die Bischöfe hätten den Gregor wider seinen Willen des Bisthums entsetzt. Carm. de vita s. B. 1929. p. 30. u. Carm. II. B. 11. p. 75. bei Tollius.

<sup>3)</sup> Carm. de vita s. B. 1871-1905. p. 29. u. 30.

<sup>4) \$3. 1889.</sup> p. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>«</sup>Εν<sup>°</sup>μοι δοθήτο, μικρὸν εξεαι τῷ φθόνφ. Θρόνους ποθῶμεν ἀλλὰ πό ξιξωθεν σ**έβειν.** 

Mit biesen Worten trat Gregorius vor den Kaiser, und beschwor ihn zugleich, alles aufzubieten, um unter den leidenschaftlichen Bischöfen Friede herzustellen. Theodosius gewährte dem verehrten Bischof, obwohl er ihn höchst ungern Constantinopel verlassen

fah, die Erfüllung feines Bunfches.

Gregorius empfing jest so viele Beweise ber Theilnahme bon ben Seinigen, daß er nicht umbin konnte, noch ein öffentliches Lebewohl auszusprechen; auch war er es fich selbst schuldig, feine Berhältniffe noch einmal offen bargulegen, und fein Berfahren ju rechtfertigen. Dief that er in ber berühmten Abichiebs= rebe. 1) aus welcher wir um fo lieber einige Saubtstellen ausbeben, als fie unter bie ausgezeichneten rednerischen Productionen unseres Gregorius gebort. Ruerst rebet Gregorius die versam= melten Bischöfe freundlich an und verspricht ihnen Rechenschaft bon feiner bisherigen Amtsführung ju geben. Er fcilbert bie traurige Lage ber orthoboren Gemeinde in Constantinopel un= mittelbar vor seiner Ankunft unter ber Regierung bes Balens,2) wie fie klein, hirtenlos, gerftreut, verfolgt, rechtlos, alles Befites beraubt, taum noch einer Gemeinschaft geglichen hatte; und weift bann barauf bin, in welchem Buftand fie fich jest befinde: "Erhebe beine Augen rings umber, fagt er, 3) bu, ber bu meine Lehre prüfen willft, und fiebe biefen herrlichen Rrang, ber jest gewunden ift - fiehe bie Berfammlung ber burch Alter und Gin= ficht ehrwürdigen Bresbyteren, bie bescheibenen Diakonen, bie trefflichen Borlefer, bas lernbegierige Bolt, bie Männer und Frauen, gleich ehrenwerth burch Tugenb . . . biesen Krang bas fage ich nicht nach bem Herrn, aber ich will es bennoch sagen — diesen Kranz habe auch ich zum Theil winden helfen, biefer Krang ift zum Theil auch ein Wert meiner Bortrage." Gregorius war gewiß bescheiben genug, bie große Umanberung, bie unter begunftigenden äußeren Umftanden in fo furger Beit ju Stanbe gebracht worben war, feineswegs blos feiner Thatigfeit jugufchreiben; er fab barin eine Fügung Gottes. 4) Aber er batte in ber Lage, warin er fich befand, auch vollkommenes Recht, seine persönliche Mitwirkung, die man so undankbar zu verkennen

<sup>1)</sup> Orat. XLII. p. 748 — 768. Der Titel ber Rebe ift: Συνταπήριος είς τὴν τῶν ον. ἐπισκόπων παρουσίαν.

<sup>2)</sup> Orat. XLII. 2. p. 749.

<sup>3)</sup> Orat. XLII. 11. p. 755 sq. Bergi. Carm. advers. Episc. 28. 115 seqq. p. 14.

<sup>4)</sup> Carm. Π. Β. 61. p. 80. bei Tollius: 'Δλλ' οὐα ἐμόνγε, πλὴν δσ' ἔχρησεν θεός.

schien, geltend zu machen, und es besonders hervorzuheben, wie wichtig es feb, gerabe in Conftantinopel bie reine Lehre erbalten und begründet zu haben. "Denn wenn es nichts Großes ift, fagt er in biefer Beziehung, 1) bie Stadt, welche bas Auge ber Welt, die Beherrscherin bes Landes und Meeres, bas vermittelnbe Band bes Morgen= und Abendlandes ift, ju welcher alles von allen Seiten ber zusammenftrömt 2) und bon wo alles ausgeht, wie bon einem gemeinsamen Marktplat bes Glaubens, wenn es nichts Grokes ift, biefe Stadt befestigt und wohlgegrundet ju haben burch gesunde Lehre, und zwar in einem Zeitpunct, ba fie burch bie verschiedensten Meinungen von allen Seiten ber beunrubigt war, so möchte wohl kaum etwas anderes groß und ber Mühe werth erscheinen. Gehört aber bieß zu ben löblichen Dingen, fo lagt auch mich ein wenig barauf ftolg fenn, fo habe auch ich einen Theil zu bem. mas ihr jest febt, beigetragen." Gregorius konnte fich mit ruhigem Gewiffen auf feine Amtsführung berufen. Es war ihm babei um bie Sache, um bas Bohl ber ihm anvertrauten Gemeinde, nicht um Erreichung felbstfüchtiger Absichten zu thun gewesen. "Habe ich — durfte er wohl sagen 3) — habe ich ie biefes Bolk aus Gewinnsucht übervortheilt? Sabe ich je für meinen eigenen Bortheil geforgt, wie es bie meiften thun? Sabe ich je bie Rirche gefrantt? Unbere vielleicht wohl, benen ich, weil fie glaubten, wir hatten unfere Sache aufgegeben, meine Bortrage entgegensette; euch aber nicht, so viel ich mir bewuft bin. 3ch habe mein Briefterthum rein und ohne Kalfd bemahrt. Sabe ich aber ber Macht gehulbigt, ober nach Berr= schaft gestrebt, ober mich an ben Sof ber Fürsten gebrängt, so will ich keinen Ruhm haben, ober, falls ich ihn erworben, ibn augenblidlich verlieren."

Nachbem Gregorius nun eine Entwickelung ber Trinitätslehre, wodurch er dieß alles unter dem Beistande des göttlichen Geistes bewirkt zu haben überzeugt war, gegeben, bietet er seine blühende Gemeinde den versammelten Bischöfen zugleich als die beste Vertheibigung und als das schönste Geschenk dar und verlangt als einzige Gegengabe seinen Abschied. ) "So gewährt mir nun auch einen Lohn für meine Bemühungen. Welchen wohl? Nicht den,

<sup>1)</sup> Orat. XLII. 10. p. 755.

<sup>2)</sup> Freilich sonnte man auch von biesem neuen Rom sagen, was Tacitus (Annal. XV. 44.) von dem alten sagt: quo cuncta undique atrocia aut pudenda confluent celebranturque.

<sup>3)</sup> Orat. XLII. 19. p. 761.

<sup>4)</sup> Orat, XLII. 20. p. 761.

175

welchen Argwöhnische vermuthen möchten; fonbern einen folden, ben ich mit Sicherheit forbern tann. Bergonnet mir Rube bon meinen langwierigen Mühen. Ehret biefes graue Saupt; icheuet bas Gaftrecht. Wählet einen anbern, ber ftatt meiner verfolgt wird, einen Mann von reiner Sand und verständig in seiner Rebe, ber geschickt ift, euch in allem ju Gefallen ju leben, und bie firchlichen Sorgen zu ertragen bermag; benn bas ift in unserer Beit nothwendig. Ihr sebet ja, wie mein Körper burch Alter und Krankheit und Anstrengung aufgerieben ist; was nütt euch wohl ein schwacher, entfrafteter Greis, ber fo ju fagen jeben Tag ftirbt, nicht blos am Körper, sondern auch an Sorgen?"

Run beklagt fich Gregor bitter über bie Streitsucht ber Bifchofe und bie baraus entstanbenen allgemeinen Bartheiungen: "Bie foll ich boch biefen heiligen Krieg ertragen? Denn man tann auch ein heiliger Krieg fagen, wie ein barbarischer. foll ich wohl die, welche in ihrem Amte fich entgegenstehen, und in ihrer geiftlichen Thätigkeit fich bestreiten, und bas mit in ihre Spaltung geriffene, unter fich feinbfelige Bolt jusammenbringen und vereinigen — ja nicht bas Bolk allein, sondern auch die Bartheien in ber gangen Welt, bie mit jenen unruhigen Menfchen übereinstimmen, fo daß jest ber Drient und Occibent in zwei feinbliche Theile getrennt find, und nicht minder burch Meinungen als burch Grenzen geschieben zu febn scheinen? Wie lange wird man noch (fährt ber Redner, auf die meletianische Spaltung anspielend, fort) fagen ber meine und ber beine, ber alte und ber neue, ber beredtere ober ber geiftlichere, ber eblere ober ber minder eble, ber mit ber größeren ober fleineren Gemeinde? 3ch wurde mich meines Alters schämen, wenn ich, ber ich mein Beil burd Chriftum habe, nach anberen mich benennen ließe (einen Partheinamen annähme)."1)

Im Berfolg ber Rebe vertheibigt fich Gregorius noch gegen einige ungerechte Vorwürfe, bie ihm häufig gemacht worden waren, besonders gegen die ungereimte Beschulbigung, daß er nicht ben= felben Aufwand gemacht habe, wie andere weltlich gefinnte Bralaten ber bamaligen Zeit. Bielmehr glaubt er berechtigt zu sebn, die Bewohner Conftantinopels zu tabeln, daß fie bei ihren Geift= lichen viel zu fehr auf bas Neugerliche faben; "benn fie fuchen nicht Priefter, fondern Rhetoren, fagt er, 2) nicht Berforger

<sup>1)</sup> Bergl. Carm. XI. B. 155. p. 84. . . . Χριστός δε μάτην ηλοισι πεπαρται. Οὐ γὰρ ἀπὸ Χριστοῖο χαλούμεθα, εχ μερόπων δε.

<sup>2)</sup> Orat. XLII. 24. p. 765.

ber Seelen, sonbern Bewahrer ber Reichthumer; nicht reine

Opferpriefter, fondern fraftige Bortampfer."

Dierauf geht ber Rebner jum Schlug über, in bem er noch einmal alle seine Empfindungen ausammenbrängt, und ber befwegen gang bier fteben mag: i) "Go lebe benn wohl, meine Anastafia, die du einen so frommen Namen trägst; du haft unseren Glauben, ber bamals noch verachtet mar, wieder erhoben; bu unseres gemeinsamen Sieges Felb, bu neues Silo, wo wir querft wieder die Bundeslade feststellten, nachdem fie vierzig Jahre lang in ber Bufte auf Frrwegen umbergetragen worben war. Und bu, großer und gepriefener Tempel, unfer neues Befittbum, ber bu jest erft beine mabre Groke vom emigen Gottesworte empfangen hast — und ihr Gotteshäuser alle, die ihr biefem an Schönheit nabe tommt, und, in verschiedene Gegenden ber Stadt vertheilt, wie eine beilige Rette bas Benachbarte berbinbet, welche nicht wir mit unserer Schwachheit, sonbern bie Unabe Gottes, bie mit uns war, erfüllt hat mit Berlorenen. 2) Lebet mohl, ihr Apostel, die ihr diesen Tempel zu bewohnen würdiget, 3) ihr Vorbilber meines Kampfes . . . Lebe wohl, mein Bifchofftuhl, bu beneibeter und gefahrboller Sig, und bu Bersammlung ber höheren Briefter, und ihr Briefter, ehrmurbig burch Demuth und Alter, und wer sonst noch an bem beiligen Tische Gott bient, und fich Gott bem ftets naben nabt. Lebet wohl, ihr Chore ber Nagaraer, ihr harmonien ber Bfalmgefänge, ihr nachtlichen Gebete, ihr keuschen Sungfrauen, ihr bescheibenen Frauen und Wittwen, ihr Berfammlungen von Baifen, ihr Augen ber Armen, die ihr zu Gott und zu mir aufblicktet; lebet wohl, ihr gaftfreundlichen und Chriftus liebenben Saufer, die ihr euch meiner Schwachheit angenommen; lebet wohl, ihr Freunde meiner Bortrage, die ihr euch hier jusammenbrangtet, und auch wohl öffentlich ober beimlich nachgeschrieben habt, und auch bu meine Rangel, bie oft enge von Hörbegierigen eingeschloffen war. Lebet wohl, ihr Fürsten und ihr Pallafte, und was bie Dienerschaft und bas Sausgesinde bes Raifers bilbet; ob es bem Raifer auch treu ift, weiß ich nicht, Gott aber ift es großentheils untreu. Rlatichet in die Sande, rufet lauten Beifall, erhebet jum Simmel

<sup>1)</sup> Orat. XLII. 26. 27. p. 766-768.

<sup>2)</sup> b. h. folden, beren Beil man ichon aufgegeben hatte.

<sup>3)</sup> Man glaubte nämlich in ber Apostellirche bie Reliquien bes beil. Andreas, Lucas und Limotheus zu bestigen. S. Idacis Chron. ad Consul. Const. VIII. et Julian. I. und benselben ad Consul. Const. IX. et Jul. II. Mehreres in Du Gange Constantinop. Christ. IV. 5. p. 105.

euren Prunkrebner. Die euch so läftige Bunge und Sprache ift nun verftummt; aber fie ift nicht ganglich berftummt; fie wird noch burch bie Sand mit Dinte fechten; nur fur bie Gegenwart ift fie verftummt.

Lebe mohl, bu große, Chriftus liebenbe Stadt, benn ich will bie Bahrheit bezeugen, wenn auch ber Gifer nicht immer mit Erkenntnig verbunden ift; Die Trennung macht mich milber. Rabet euch jur Wahrheit, febret endlich jum Befferen um; ehret Gott, mehr als ihr bisber gewohnt waret; eine folche Umwandlung bringt feine Schande, aber bas Berbarren im Bofen ben Untergang. Lebe wohl, Morgenland und Abendland, für welche und von welchen ich befämpft werbe; ber ift mein Beuge, ber Friede unter euch ftiften wird, wenn nur einige wenige meine Abbankung nachahmen. Denn wahrlich bie werben Gott nicht verlieren, bie bon ihren Bifchofftublen berabfteigen, fonbern fie werben einen himmlischen Sit einnehmen, ber weit höber und ficherer ift, als jene. Bor allem aber rufe ich: Lebet wohl, ihr Engel, ihr Befduger biefer Rirche, ihr Befduger meiner Gegenwart und meines Abschiebes, wenn in Gottes Band unsere Schickfale liegen. Lebe wohl, beilige Dreiheit, bu mein einziger Ge= bante und mein Schmud, mogeft bu biefen erhalten werben und biefe erhalten, mein Bolt; benn mein ift es, wenn es auch von andern besorgt wird; o möchte ich boch vernehmen, bag bu ftets erhöht und verberrlicht wirft burch Lebre und Leben. Meine Rinder, bewahret, was ich euch anvertraut, fept eingebent meiner Berfolgungen. Die Gnabe unferes Berrn Refu Chrifti feb mit euch allen. Amen."

Die Abbankung Gregors ift eine ber wichtigsten Sandlungen feines Lebens und beschließt im Grunde feine öffentliche Laufbabn. Man hat biefes Bergichtleiften Gregors auf eine ber erften Stellen in ber Rirche, die ibm bollfommen gebührte, nicht felten als eine ber ebelften Sandlungen und als ben Lichtpunct feines Lebens angesehen. 1) Dhne bie Größe bes Geiftes, bie wirklich in biefem freien Entschluffe lag, ju bertennen, glauben wir boch in jenes unbedingte Lobpreisen nicht einstimmen ju durfen, vielmehr behaupten zu muffen, daß die Triebfedern ber Sandlung, foweit wir bieselben nach ficheren bistorischen Spuren ju erkennen vermogen, gemischt waren. Allerdings war Gregorius ungerecht und frankend behandelt worden; er burfte billig Anerkennung seiner Berbienste um die Kirche ber Saubtstadt verlangen, und Achtung für seine Berson erwarten. Beibes fand er auch beim

<sup>1) 3. 28.</sup> icon Sogomenus Hist, eccl. VII. 7.

Beginn ber Synobe. Aber bann wenbeten in furger Beit äußere Umftanbe und niedrige Gefinnung bie Neigung leibenschaftlicher Beistlichen wieber bon ihm ab und verwandelte fie in geringschätige Wibersetlichkeit. Da verlor Gregor bie Gebulb, und mochte mit bem gemeinen Saufen nichts mehr zu thun haben. War er nun, burfen wir wohl fragen, bei biefem fo menschlichen Begegniß nicht ju fehr gereigt, ju tief verwundet? Satte er nicht mit höherer Besonnenheit muthvoll alle Angriffe auf seine Berfon erbulben und rubig ben ihm gebührenden Plat behaupten follen, um nach bem Sturme besto mehr Gutes ju wirfen?1) -Doch wir wollen auch nicht fo ungerecht feyn, die befferen Triebfebern zu überseben. Gregorius glaubte wirklich, bag burch seine Entfernung bie Berfammlung ruhiger und friedlicher wurde, wie fie es benn auch wurde, und infofern war feine Sandlung eine felbstverleugnende und gemeinfinnige Aufopferung. Bubem war er alt und franklich und hatte gegrundete Anfpruche auf ein ruhigeres und stilleres Leben, und eine tiefe und unvertilgbare Sehnsucht zog ihn immer zu gottgeweihter Ginsamkeit bin. 2) So ging also die Abbantung Gregors gang natürlich und nothwendig aus seiner geiftigen Natur und seinem Character im Conflict mit biefen Berhältniffen hervor, und fein befferes Gelbft fowohl als fein minder gutes, gereiste Ehrliebe, icheinen au bem Entidluffe beigetragen zu haben. Freilich wenn wir biefe That mit ber Sandlungsweise einer Menge anderer Bischöfe, benen fein Mittel au niedrig war, um eine mächtige Stelle ju erhalten, ober fich in berfelben ju behaupten, vergleichen, fo erscheint fie als eine belbenmuthige Aufopferung, fast einzig in ihrer Art, benn es war allerdings feine Kleinigkeit, eine mit fo vielen Muben erkampfte,

<sup>1)</sup> Wie trefflich spricht ber Glaubenshelb und unermilbliche Kämpler, unser beutscher Luther in ber Erklärung ber Bergpredigt: "Wer so will predigen oder regieren, daß er sich läßt milbe und ungednsdig machen und in einen Winkel jagen, der wird langsam den Leuten helsen. Es heißt nicht zu Winkel oder in die Wästen kriechen, sondern heraussaufen, wenn du drinnen wärest, und beibe, Hände und Filße, und beinen ganzen Leib darreichen, und alles daran setzen, was du hast und vermagst. Und will einen solchen Menschen haben, der hart gegen hart set, daß er sich nichts abschreichen noch übertänden und keinen Undank noch Bosheit der Welt überwinden lasse, sondern immer treibe und anhalte, so viel er aus allen Krästen vermag. Kann er die Welt nicht gar fromm machen, so thue er, was er kann." Luthers Werke Fhl. 7. S. 564. der Balch. Ausg. Freilich das man dabei auch den Unterschied nicht übersehen, daß Luther ein durch und durch practischer Seist war, während ein Gregor von Natur eine vorherrschend contemplative Richtung hatte.

<sup>2)</sup> Gregor felbst äußert fich über seine Abantung vielleicht am schönsten Carm. XII. p. 85.

böchft erwünschte Stellung gerabe in bem Augenblick zu verlaffen, als sich die Früchte der Arbeit nun zum ruhigeren Genuß barboten.

Es ift nicht glaublich, baf Gregorius, nachbem er feine Abschiederede gehalten, noch lange in Constantinopel verweilt fev. Bahrscheinlich war er schon abgereift, als bie Synobe in ber Berfon bes Nectarius, ber bisher Senator gewesen war und bas Amt eines Braetor bekleibet hatte, ihm einen Nachfolger wählte. 1) Diefer Mann wird wegen feines fanften und würdigen Characters gerühmt, aber au einem geiftlichen Amte batte er fich nicht vorbereitet. Er war noch nicht einmal getauft. Als eigentlicher Theologe war er also seines berühmten Borgangers feineswegs wurdig: obwohl es nicht unwahrscheinlich ift, bag er durch bie Milbe feines Wefens auf bie Gintracht ber versammelten Bischöfe gunftiger einwirkte, als ber ftrenge Gregorius.

Bermutblich im Juni bes Jahres 381 verließ Gregor Confantinovel, nachdem er zwischen zwei und brei Sahre 2) bafelbft mit der Autorität eines Bifchofe und mit ber Ueberlegenheit eines ausgezeichneten Lehrers gewirft hatte, aber nur einige Wochen wirklicher Bischof gewesen war. Erft nach bem freiwilligen Austritt bes Gregorius faßte bie jest ruhigere Bifchofsversammlung bie wichtigen Beschluffe, wodurch fie in ber Geschichte ber firch= liden Berfaffung und Lehre Epoche macht. In erfterer Beziehung wurde das berühmte Gefet gegeben, daß ber Bischof von Conftantinovel als Bischof von Neu-Rom ben zweiten Rang nach bem römischen Bischof haben follte. 8) In Beziehung auf Lebre aber wurde nicht allein bas nicanische Bekenntnig mit binguge= fügter Berbammung ber ibm entgegenftebenben Barefieen be-

<sup>1)</sup> Socrat. V. 8. . . . ην δε τις Νεκτάριος ὄνομα, συγκλητικοῦ μεν γενους, επιεικής δε τον τρόπον, δι όλου θαυμαζόμενος, καίτοι την τοῦ πραίτωρος χειρίζων άρχην δς άρπασθείς ὑπό τοῦ λαοῦ, εξς την επισχοπήν προεβλήθη. Aus ber genaueren Erzählung bes Sozom emus (VII. 8.) ersieht man jedoch, daß die Bahl des Nectarius nicht vom Bolt ausging, sondern hauditächlich ein Bert des Diodor von Tartiel (auch Percenius man im Tarlein) und des Beites The Ausging (auch Rectarius war ein Tarfenser) und bes Kaisers Theobosius selbst war. Derielbe Schriftseller erzählt auch eine interessante Unechote von Nectarius,
woraus man ersieht, baß zwar sein früheres Leben nicht so ganz heilig und
bischlich gewesen, baß er aber auch kein heuchler, sonbern ein recht ehrlicher, offenherziger und bescheibener Mann war. Sozom. VII. 10.

<sup>2)</sup> Er fagt felbft Carm. adv. Episcop. B. 100.

Ή είπον, ή ἔπραξα τοῦτ' ἔτος τρίτον; Db bas britte Jahr gang voll war, tann bezweifelt werben. Auf jeben gall bauerte fein Aufenthalt in Conftantinopel über zwei Jahre.

<sup>3)</sup> Can. III.

ftätigt, 1) sonbern auch burch mehrere neue Zusätze, 2) beren wichtigster die Lehre vom heiligen Geiste betraf, vervollständigt, so daß jetzt die Trinitätslehre in ihren Grundzügen kirchlich abgeschlossen, durch öffentliche kirchliche und weltliche Autorität 3) jum Siege gebracht, und also das erreicht wurde, wofür Gregor mit den Wassen des Wortes 4) gekämpst hatte.

1) Can. I., wo bann bie Eunomianer ober Anomber, Arianer obn Euborianer, Semiarianer ober Pneumatomachen, Sabellianer, Marcellianen, Photinianer und Apollinaristen genannt werben.

2) Das nicanifche Betenntuiß mit biefen Zusätzen ift allgemein betannt unter bem Namen bes nicanisch-conftantinopolitanischen Symbols Die fibrigen Beschläffe bes conftantinopolitanischen Concils find uns bier

nicht wichtig.

<sup>3)</sup> Die versammelten Bischöfe machten bem Kaiser ihre Beschiffse in einem Schreiben bekannt, welches vom 9ten Juli 381 batirt ist. Der Kaiser, wie es sich von selbst versteht, ba die Spnobe ganz seinen Absichten gemäß gehandelt hatte, bestätigte die Beschilffe, und gab nun mehrere Gesetz gegen die kirchlich verdammten Häreister, deren erstes vom 19. Juli 381 baint, nud namentlich gegen Eunomianer, Arianer und Aslianer gerichtet ist. Cod. Theod. Lib. XVI. T. V. L. 8. Dann solgen Lib. I. T. I. L. 3. (vom 30. Juli) Lib. XVI. T. V. L. 11 seqq. — 23.

4) neugoog bla. Carm. adv. Episcop. B. 120. Carm. I. p. 19.

## Dierter Abschnitt.

Bon ber Rudtehr Gregors aus Constantinopel in sein Baterland bis zu seinem Tobe. Bom Jahre 381—390, also von seinem eins undfünfzigsten bis zu seinem sechzigsten Lebensjahre.

Chronologischer Ueberblid: Höchtwahrscheinlich im Juni 381' ging Gregorius von Constantinopel ab und nach Cappadocien zurück. Hier lebte er noch kurze Zeit in öffentlicher Thätigkeit, bann großentheils in stiller Zurückzegegenheit. Im Sommer 382 ward er zu einer Synobe nach Conftantinopel eingeladen, welche er jedoch nicht besuchte. Bermuthlich im J. 383 veranlaste er, baß Eulalius Bischof von Nazianz wurde, und nun zog er sich ganz auf sein Landgut zurück. Was er hier arbeitete und schrieb, läßt sich nicht leicht chronologisch ordnen. Der Tob Gregors ersolgte im J. 389 ober 390.

1. Gregor freut sich seiner Zurückgezogenheit und seiner Entfernung von Synoben, ist aber fortwährend für die nazianzenische Gemeinde thätig.

Gregorius trat jest wieder von dem glänzenden Schauplat einer umfassenden Thätigkeit in ein stilleres, jedoch nicht ganz abgeschiedenes und unthätiges Leben zurud. Seine Seele sehnte sich nach Einsamkeit und Ruhe, aber sein feuriger Geist konnte in der Zurückgezogenheit nicht erschlaffen.

Er ging zunächst, wie es scheint, nach Nazianz ober auf sein väterliches Landgut nach Arianz, um seinem von den durchgestämpften Stürmen angegriffenen Gemüthe und Körper einige Er-holung zu gönnen. Die Stimmung, in der er sich damals befand, schildert uns am besten ein Brief, 1) den er an seinen Freund Philagrius schried; er entschuldigt sich darin zuerst, daß er durch Kränklichkeit abgehalten sey, ihn zu besuchen, und vertheidigt sich sodann gegen den Borwurf, den ihm der Freund gemacht hatte,

<sup>1)</sup> Epistol. 65. al. 59. t. 1. p. 823.

Ullmann, Gregorius von Ragiang.

baß er boch wohl etwas zu unüberlegt und leichtfinnig 1) feine Stelle in Conftantinopel verlaffen haben möchte. "Ich bin ermubet, fagt er, im Rampfe mit bem Reib und mit ben beiligen Bischöfen, welche alle gemeinfinnige Gintracht gerftorten und bie Sache bes Glaubens ihren Privatftreitigfeiten aufopferten. Defwegen habe ich für gut gehalten, bas Schiff m breben und mich, wie man von ben Rautilien 2) erzählt, wenn fie einen Sturm merten, in mich felbst gurudzugieben, fo baf ich nun gurudgezogen aus ber Gerne gufeben fann, wie andere berumgestoßen werben und fich herumftogen. Wenn bu nun ichreibft, es fen boch gefährlich, bie Rirche zu verlaffen, fo frage ich, welche? Wenn es bie meinige mare, fo murbe ich auch bamit übereinftimmen und ihr hattet gang recht gesprochen. Wenn es aber eine ift, die mich eigentlich nichts angeht, und die mir nicht guerkannt ift, so bin ich unschuldig. Wenn ich auch einige Zeit für biefelbe Sorge getragen habe, bin ich benn begwegen gebunden? Dann waren auch noch viele andere gebunden, die fich einmal frember Kirchen angenommen haben. Bielleicht wird bas Rämpfen belohnt, aber das Entsagen fann boch auch nicht als eine Schuld angesehen werden."

Gregorius war noch mit einem starken Unwillen, ja mit Erbitterung über bas Betragen ber Bischöfe gegen ihn in seine Heimath gekommen. Er suchte seinem vollen Herzen durch schriftliche Ergießungen Luft zu machen, und diesem Drang der Empsindungen verdanken wir einige mit beizender Lauge gesalzene Gedichte, namentlich das Gedicht über die Bischöfe, worin er die Berdorbenheit der Geistlichen seiner Zeit mit den lebhaftesten Farben schildbert. Mag die gereizte Stimmung Gregors auch einzelnes übertrieben haben, das Ganze enthält so individuelle, aus dem Leben gegriffene Züge, daß es das Gepräge der Wahrheit

<sup>1)</sup> παρέργως και δαθύμως.

<sup>2)</sup> Plinii Histor. natur. IX. 47: Inter praecipua miracula est, qui vocatur Nautilos, ab aliis Pompilos; supinus in summa aequorum pervenit, ita se paulatim subrigens, ut emissa omni per fisulam aqua velut exoneratus sentina facile naviget. Postea duo prima brachia retorquens, membranam inter illa mirae tenuitatis extendit, qua velificante in auras caeteris subremigans brachiis, media cauda, uti gubernaculo, sese regit. Ita vadit alto, Liburnicarum gaudens imagine; et, si quid pavoris interveniat, hausta se mergit aqua. Siebe bazu in Harduins Ausg. bes Plinius bie Anmertungen Tom. I. p. 516 u. 541.

<sup>3)</sup> Dieses Gebicht els kaurdr und negl knioudnow ift zuerst herausgegeben in Jacobi Tollii Insignibus Itinerarii Italici. Trajecti ad Rhen. MDCXCVI. und baun wieder abgebruckt bei Galland. Es wird sich später Gelegenheit sinden, einiges daraus mitzutheilen.

vollsommen in sich trägt, und giebt uns das traurige Resultat, daß die Kirchenämter und namentlich die Bisthümer damals großen=
theils nicht blos mit sehr unwissenen, sondern auch der Gesin=
nung nach höchst unwürdigen Personen besetzt waren. 1) In
milberem Tone, obwohl nicht ohne beigemischte Sathre, ist ein
anderes Gedicht des Gregorius über sein Leben abgesaßt, welches
auch um deswillen in diese Zeit gesetzt werden zu mussen scheile, weil es sich gerade die Auf die Niederlegung seines Amtes in
Constantinopel erstreckt.

Inbessen konnte fich Gregorius auch wieber in seiner Burudgezogenheit beruhigen burch bas Bewußtfebn, bag ihm bas, was er in Constantinopel gethan, auch in die Ginfamkeit folge, und daß er nur Rämpfe und Leiben in ber unruhigen Sauptstadt jurudgelaffen habe. 2) Rachbem ber erfte bittere Schmerz über die undankbare Behandlung in Constantinopel vorüber mar, fühlte fich Gregorius wieder wohl und heiter im Gemuthe. In biefer Stimmung schreibt er an feinen Freund Amazonius: 3) "Wenn einer bon unfern gemeinsamen Freunden, ich hoffe aber, daß beren nicht wenige find, bich frägt: wo ist benn nun Gregorius? und was macht er? fo fage ihm nur in guter Buberficht, bag er in aller Stille ein philosophisches Leben führt, und bag er fich fo wenig um feine Gegner bekummert, als um Menschen, bon beren Dasehn man nichts weiß. So wenig ift er in seinem Beifte gebeugt." Sa Gregor fühlte fich balb gludlich in feiner unbeneibeten Stille, wo er ferne bom Getummel ber Welt unb ben Streitigkeiten ber Beiftlichen mit Gott im Gebete umgeben fonnte, 4) und er wußte gulett fogar feinen Feinden Dank, bag fie ihn in biefes einfame Afpl gurudgebrängt hatten. "Ich führe, fcreibt er an einen Freund, ben faiferlichen Beamten Cophronius, 5) - ich führe in ruhiger Stille ein philosophisches Leben. Das haben mir meine Feinde jugefügt; möchten fie mir bod

<sup>1)</sup> Beausobre sagt: Il faut, ou que cet Eveque ait eté le plus medisant de tous les hommes, ou que le plupart de ceux de son tems fussent des gens bien vicieux et bien meprisables. Cependant ce n'etoient encore la, que des commencemens des douleurs. Bibl. German. tom. XXXVIII. p. 65.

<sup>2)</sup> Bergl. barilber bas 57ste Gebicht p. 134. είς ξαυτόν μετά τήν άπό τῆς Κωνσταντίνου πόλεως ξπάνοδον, worin er unter anbern B. 3. sagt:

<sup>&</sup>quot;Ερχομ' έχων οσ' έρεξα, και οσ' εμόγησ' απολείψας.

<sup>3)</sup> Epist. 73. al. 70 p. 829.

<sup>4)</sup> Epist. 187. p. 887.

<sup>5)</sup> Epist. 59. al. 53. p. 816.

noch mehr bergleichen anthun, bamit ich in ihnen noch mehr meine Wohlthäter erbliden könnte. Denn es fügt sich ja so oft, baß bie, welche Schaben zu nehmen scheinen, gerabe erst recht ausblühen, und bie, welche im blühenbsten Zustande zu sehn scheinen, Schaben nehmen."

Daß Gregorius auch gegen seinen Nachfolger Nectarius keinen Groll fondern eine recht freundschaftliche Gefinnung begte, geht aus mehreren Briefen hervor. 1) Wir wählen jum Beweis nur eine icone Stelle aus einem Empfehlungsfcreiben, 2) welches Gregor einem gewiffen Pancratius an ben Bischof von Conftantinopel mitgab: "Meine Sachen, ichreibt er, geben, wie fie eben geben, 3ch lebe jest ruhig, ohne Rampf und Gefchäfte, und achte ben gefahrlofen Lohn ber ftillen Ginfamteit für ben bochsten, ber mir werden konnte. Ja ich habe fogar aus biefer Stille einen Bortheil gezogen, inbem ich mich burch Gottes Gnabe bon meiner Krankheit gang ordentlich erholt habe. Du aber berriche und feb gludlich, wie ber beilige David fagt, und ber Gott, ber bich jum Priefteramte berufen bat, wolle bich auch in bemfelben geleiten und bor aller schmachvollen Behandlung bemahren." Ronnte Gregorius milber und liebevoller gegen ben fprechen, ber nun, ohne große Berbienfte ju haben, Die Fruchte feiner Anftrengungen in Conftantinovel genoß?

Die sehr es bem Gregorius mit den Versicherungen, daß ihm seine stille Lage genüge, Ernst war und wie wenig er sich nach kirchlicher, wenn auch vielleicht einflußreicher Thätigkeit sehnte, davon geben die Aeußerungen den sichersten Beweiß, mit denen er wiederholte Sinladungen zur Theilnahme an Synoden ablehnte. Als ihn Theodosius im J. 382 zu einer Versammlung von Bischsten nach Constantinopel berufen ließ, 8) antwortete er dem Procopius, 9) welcher ihm den Wunsch des Kaisers mitgetheilt hatte: "Ih bin, wenn ich die Wahrheit sagen soll, so gestimmt, daß ich jede Versammlung von Bischsfen fliehe, weil ich noch nie gesehen habe, daß eine Synode ein gutes Ende genommen hätte, oder daß die Uebel durch sie entfernt worden wären, vielmehr wurden sie immer nur vermehrt; denn Streitsucht und Serrsch-

<sup>1)</sup> Epist. 222. u. 227. p. 913.

<sup>2)</sup> Epist. 51. al. 3. p. 812.

<sup>3)</sup> Im Sommer 382 war wieder eine Shnobe zu Constantinopel, die jedoch nicht so zahlreich und wichtig wurde, als die im vorhergehenden Jahr gehaltene. Theodoret. V. 8.

<sup>4)</sup> Epist. 55. al. 42. p. 814.

jucht (und glaube nicht, daß ich mich hier zu hart ausbrücke) ist auf benfelben über alle Beidreibung groß, und es wurde sich eher einer Tabel und Rlage zuziehen, ber es wagt, gegen bie Schlechtigfeit ber anberen ju fprechen, als bag es ihm gelänge, biefe Schlechtigkeit zu bekampfen. Deftwegen habe ich mich in mich felbst jurudgezogen und die Ruhe meiner Seele allein in ber Burudgezogenheit gefunden. Gegenwärtig habe ich aber auch noch Krankheit als Rechtfertigungsgrund für meinen Entschluß, indem ich fast immer meinem Ende nahe und ju nichts nute bin. Defihalb moge mir beine Grofmuth nachseben; bitte auch, bu wollest ben frommen Raiser babin vermögen, bag er mich nicht als einen Rachläffigen verdamme, sondern mit meiner Schwachheit Gebulb habe, um beren willen er mir ja auch, wie er fich erinnern wird, ftatt aller Wohlthaten auf meine Bitte ge= flattet hat, mich gurudgugieben." Gin hochft merkwurdiger Brief, ber allerdings bem göttlichen Ansehen ber Synoben einen bebeutenben Stoß giebt. Gregorius fannte bie Synoben aus Erfahrung, er wußte, wie sie die Uebel in der Kirche nur vermehrten wie konnte er also in benselben Männern Organe bes göttlichen Beiftes erbliden, bie er großentheils fo gang bon Streit= und herrschsucht befeelt fah? Und folde Gebanten außerte er nicht etwa nur einmal in aufgeregtem Unwillen, sondern wiederholt 1) und bei verschiedenen Gelegenheiten. Go schrieb er unter andern auch einem Freunde, 2) ber ihn zu einer Bischofsversammlung ein= geladen hatte: "Ich eile zu bir, um unter vier Augen mit bir ju fprechen, benn bon Berfammlungen und Synoben will ich mich ferne halten, feit ich erfahren habe, daß bie meiften, um mich noch mäßig auszudrücken, nicht viel werth find."

Bei seiner Rücksehr hatte Gregor die christliche Gemeinde seiner Baterstadt nicht gerade in einem sehr blühenden Zustande gefunden. Wir haben ein Gedicht von Gregorius, 3) welches eine Beschreibung der Zerrüttung der Gemeinde von Nazianz nach seines Baters Tode enthält, und nach einzelnen Aeußerungen 4) wohl in diesen Zeitpunct verlegt werden könnte. Darin werden

<sup>1)</sup> Epist. 76. p. 830.

<sup>2)</sup> Epist. 84. p. 42. Außerbem können hier noch einige andere Briefe verglichen werden, worin Gregorius angesehene weltliche Beamte auffordert, bas Ihrige dazu beizutragen, daß auf mehreren damals zu haltenden Synoden Ruhe und Ordnung unter den Bischöfen erhalten werde. Epist. 71 u. 72. al. 68 u. 69 p. 827—829. Epist. 134 u. 135 p. 863.

<sup>3)</sup> Carmen. Jambic. XXIII. εἰς ἐαυτόν. p. 243 ff.

<sup>4)</sup> Bornehmlich B. 35 ff.

besonders die Apollinaristen 1) als diejenigen bezeichnet, welche die Gemeinde in einen fo üblen Buftand berfest hatten. Gregorius mußte dieß schmerglich empfinden; er suchte ber Gemeinde einen Borfteber zu geben, ber bem einreißenben Uebel Biberftand leiften konnte. Er glaubte biesen in einem Mann zu finden, ber gwar bisher ein weltliches Geschäft in ber Finanzverwaltung 2) bekleibet hatte, aber boch bie gehörigen Eigenschaften, wenigstens ber guten Gefinnung, für bas bischöfliche Amt zu besiten schien. fah er sich an ber Ausführung seines Planes burch bie naziangenischen Bresbyteren 3) gehindert, von denen er bemerkt, bag einige bei innerem Widerwillen äußerliche Freundlichkeit gegen ihn erbeuchelt, andere in offener Feinbichaft gegen ibn gekampft hatten; auch beklagt er sich, bag Bischöfe, die ihm vermuthlich versprocen hatten, seinen Blan zu unterstüten, ihn bei bieser Gelegenheit bintergangen hatten.4) Es scheint, bag Gregorius, nachbem ibm biefer Bersuch miklungen, ber Gemeinde einen anderen Borfteber gab, beffen Namen uns ebenfalls unbekannt ift, und fich nachber auf sein paterliches Gut bei Nazianz zurudzog. 5)

Raum aber war Gregorius einige Zeit von Nazianz entsernt, so fühlte man bort mit erneuter Lebhaftigkeit das Bedürsniß, einen solchen Mann zu besitzen, wie er war. Die Geistlickeit und das Volk drangen in ihn, wieder in die Stadt zurüczwkehren und die immer mehr um sich greisende apollinaristische Kehreri zu bekämpsen. Sie wollten keine Entschuldigungsgründe des Gregorius annehmen, mißtrauten selbst seiner Versicherung, daß er zu alt und kränklich seh, 6) und ließen ihm wirklich keine Ruhe, dis er noch einmal den Entschluß faßte, die Aussicht über die Gemeinde zu Nazianz zu übernehmen. 7) In der Stelle des Gedichtes, wo er von diesem Entschluße spricht, drückt er sich so aus, als ob es sein Wille gewesen wäre, den noch übrigen Theil seines Lebens vollends der geistlichen Thätigkeit in dieser Ge

<sup>1)</sup> B. 87. Sie werben σαρχολάτραι genannt.

<sup>2)</sup> B. 61. Gregor fagt von ihm:

Καίπερ νεωστὶ χρημάτων Κράτος δεδεγμένον.

<sup>3) \$3. 66—86.</sup> 

<sup>4)</sup> B. 115. Έκ μ' ἠπάτησαν οί σοφοί Ααών ἐπίσκοποι.

<sup>5)</sup> Carmen. V. B. 61 ff. p. 74.

<sup>6)</sup> Carmen. V. B. 72. p. 74. πολλοί μέν τούζεσκον έμοῖς πα-Θέεσσιν ἄπιστοι.

<sup>7)</sup> Carmen. V. p. 75. B. 84 ff.

. . . . . .

meinde zu widmen, 1) allein er spricht zugleich mit fo ftarken Musbruden bon feiner Schwäche, bag ichon aus biefen Meuferungen ju bermuthen ift, er konne die mit bem bischöflichen Amte, besonders unter jenen Berhältniffen, verbundenen Anftrengungen nicht lange ertragen haben, und es muffe ihm balb wieber gum Bedürfniß geworben febn, ber Rube und Stille ju genießen. Birflich feben wir auch, bag Gregorius, ohne bag uns eine besondere Beranlassung bazu erzählt wird, balb wieder baran benft, fich jurudjugiehen, und er konnte es jest, unbeschabet ber innigen Theilnahme, die er immer für die Gemeinde feiner Baterftabt begte, mit besto größerer Rube, ba ein wurdiger Nachfolger feine Stelle erfette. Es war ihm nämlich jett gelungen, bag bie Bijdofe ber Umgegend nach seinem Buniche ben Bresbyter Gulalius jum Bischof von Naziang mablten, 2) eine Babl, über welche fich Gregorius in einem Briefe an ben ihm befreundeten Bischof von Nyssa so ausbrudt:3) "Ich möchte boch bringenb bitten, bag niemand weber gegen mich, noch gegen bie Berren Bischöfe Lügen verbreite, als ob fie wiber meinen Willen einen andern ju meinem Nachfolger ernannt hatten; benn ich bin ihnen boch teineswegs fo verächtlich und fie find nicht fo gehäffig gegen mich gestimmt. Bielmehr habe ich fie um meines balb erftorbenen Rörpers willen vielfach gebeten, und, weil ich die fcwere Berantwortung einer Bernach= läffigung ber Gemeinbe fürchtete, um bie Bunft erfucht, daß fie, was auch den Kirchengeseten gar nicht entgegen ift und mir Erholung gewähren fonnte, ber Rirche einen Birten geben möchten, welcher benn auch in einem Manne, ber beiner Gebete vollkommen würdig ist, gegeben wurde; ihn empfehle ich auch in beine Banbe, ben ehrmurbigen Gulalius, ben gottgeliebten Bifchof, in beffen Armen ich felbft meinen Geift aushauchen möchte! Wenn aber einer meint, man burfe, fo lange ein Bischof lebt, feinen anderen an feine Stelle mablen, fo wiffe er, bag er bamit nichts gegen uns ausrichtet; benn es ift Jebermann befannt, bag ich nicht in Nazianz, sondern in Sasima als Bischof eingesett war; 4) ob-

Carmen. V. p. 75. B. 83 ff. B. 85 fagt er: σοὶ (Χριστέ) παρέχωι ζωῆς τόδε λείψανον.

<sup>2)</sup> Epist. 195. p. 893. epist. 225. p. 912. Hieronym. de viris illustr. cap. 117.

<sup>3)</sup> Epist. 42. al. 36. p. 803. Gregorio Nysseno.

<sup>4)</sup> Gregorius sagt ganz klar: πασι γαο δηλον, ότι μη Ναζιανζού, Σασίμων δε προεβλήθημεν. Dieser Aeußerung widerspricht eine audere Stelle epistol. 225. p. 912, wo er gerade das Gegentheil behauptet, indem er eben so unzweideutig sagt: έγω γαο, εί μεν τοῦ σώματος οὕτως είχον

wohl ich auf kurze Zeit aus Ehrfurcht gegen meinen Bater und gegen die, welche so flehentlich in mich brangen, als Gast die Aufsicht übernommen habe."

2. Gregorius zieht sich ganz zurück, nimmt aber stets Antheil an kirchlichen Ereignissen und an dem Wohl seines Baterlandes, einzelner Familien und Versonen.

Jest begab fich Gregorius für immer in die ländliche Gin= samkeit, und führte bis zu seinem Tobe bas äußerlich einförmige Leben eines driftlichen Asceten in bem baterlichen Canbhaufe gu Ariang, wo ein Garten mit schattigen Bäumen und einer Quelle fein liebster Aufenthalt mar. Doch ergab er fich feineswegs einer trägen Rube; unter ftrengen Uebungen war er immer innerlich thätig und auch nach außen vielfältig wirkfam. Dieg beweißt bie große Menge bon Briefen und Gebichten, welche er in biefem Reitraum fchrieb, und welche jum Theil auch bazu beftimmt waren, in bestimmten Lebensverhältniffen nahe und ferne Gutes ju wirfen. Es ift faum möglich, und wenn es auch möglich ware, so bote es nur ein fehr geringes Intereffe bar, alle bie fleinen Begebenbeiten, die fich in diefer Epoche bes einförmigen Lebens Gregors ereignet haben mögen, nach ber Zeitordnung zu beschreiben. Wir wollen fie lieber nach einigen Sauptgesichtspuncten anordnen und fo die Wegenstände, die ihn borguglich beschäftigten, fo wie feine Gemuthoftimmung und Wirksamkeit barftellen.

Obwohl sich Gregorius von eigentlichen Kirchenämtern gantlich entledigt hatte, so hörte er doch nicht auf, an den allgemeinen Angelegenheiten der Kirche Theil zu nehmen.

ως έχχλησίας δύνασθαι προστατείν, Ναζιανζῷ, ή την ἀοχην έπεχηρίχθην άλλὰ μη Σασίμοις, ως τινες ύμᾶς πείθουσιν, οὐχ ὀρθῶς. Beibe Briefe find ungefähr zu gleicher Zeit geschrieben. Läßt sich ber in ben angesihrten Stellen obwaltende Wiberspruch beben? — Schwerlich so, daß er ganz verschwindet. Zum Theil etwa auf folgende Weise. Für Sasima war Gregorius zwar vom damaligen cappadocischen Metropolitan Basilius zum Bischof geweiht, aber er hatte diese Weiße als eine geistliche Gewaltthat nicht volksommen anerkannt und das Amt nicht angetreten; sür Nazianz war er zwar nicht eigentlich geweiht, aber er hatte das Bisthum doch in der That verwaltet. Er war also in gewissem Sinn Bischof zu Sasima nnd Nazianz, in gewissem Sinn aber auch weder hier noch dort. Dieß berechtigte ihn aber freilich nicht, mit diesen Berhältnissen zu spielen, und bald das eine, bald das andere vorzuschülten.

Bornehmlich waren seine Bemühungen fortbauernd barauf ge= richtet, Friede und Ordnung ju erhalten. Es fällt vermuthlich in die erfte Beit feines Aufenthaltes in der Ginfamteit, daß er ju biefem Zwed einige Briefe an angesehene Staatsbeamte schrieb. bon welchen er erwartete, bag fie einen gunftigen Ginflug auf bie Stimmung ber Bischöfe bei einer bevorstehenden Synobe haben könnten. Er fürchtete, baß auch bei biefer Berfammlung bas Ge= meinwohl ber Streitsucht und bem Privatinteresse aufgeopfert werden wurde, und wollte alles aufbieten, bieg ju hindern. In biefem Sinn ichrieb er an einen einflufreichen Mann Boftbumianus: 1) "Balte nichts für ebler, als bag unter beiner Berr= schaft und burch bieselbe ber Friede in ber Rirche erhalten werbe, wenn es auch nöthig ist, beghalb etwas ftrenger gegen bie un= ruhigen Röpfe ju verfahren. Wenn ich nun hier auch ein wenig borlaut ju fenn scheine, fo wundere bu bich nicht barüber, baß ich, obgleich ich mich bon ben Geschäften gurudgezogen, boch bie Sorge für bas Gemeinwohl nicht aufgegeben habe; benn ich habe war ben Bischofsstuhl und bie ftolze Burbe nach bem Bunfche jener Menschen, feineswegs aber bie Frommigfeit aufgegeben; vielmehr glaube ich jest um so mehr Zutrauen von bir erwarten gu burfen, weil ich nicht mein eigenes, sonbern nur bas gemeine Beste im Auge haben kann." Aehnliche Briefe schrieb Gregorius noch an andere angesehene Männer, 2) unter andern an ben Geerführer Modarius; 3) ob bei berfelben ober einer andern Gelegenheit, möchte schwer zu entscheiben febn. Wenn es nun bielleicht gemisbilligt werden möchte, daß Gregorius weltliche Beamte und felbst einen machtigen General aufruft, unter ben bersammelten Bifchöfen Ruhe zu erhalten, fo muß man nur bedenten, mit welchen Leibenschaften, Die Gregor hinlänglich hatte fennen lernen, ein großer Theil jener Geiftlichen ju ben Berfammlungen tam, und man wird wenigstens die gute Absicht unseres Grego= rius, bas Befte ber Kirche ju forbern, nicht verkennen.

Wir haben schon oben bemerkt, daß Gregorius nach seinem Rückzuge aus Constantinopel die Gemeinde seiner Vaterstadt bessonders durch Apollinaristen beunruhigt fand. Diese erhielten sich fortwährend, machten verschiedene Versuche, sich kirchlich sests zusesen oder sogar die Oberherrschaft an sich zu reißen, und Gregorius hielt es auch in seiner Einsamkeit für Pflicht, gegen

<sup>1)</sup> Epist. 71. al. 68. p. 827.

<sup>2)</sup> Epist. 72. al. 69. p. 829. epist. 134. p. 863.

<sup>3)</sup> Epist. 135. p. 863.

fie zu kämpfen. Er schrieb beghalb außer bem oben schon erwähnten Gebichte 1) mehrere Briefe, bie ben 3wed hatten, ber firchlichen Verbreitung bes Abollinarismus entgegen zu wirfen. In einem Schreiben 2) an Theodorus, Bischof von Thana, fagt er, nachdem er ben traurigen Ruftand ber nazianzenischen Gemeinde und fich felbft beklagt, daß er wegen Rranklichkeit nicht fraftig ju wirken vermöge: "Um bas andere ju übergeben, fo wirst du von meinen herren Mitpresbyteren, bem Chorbischof Eulalius und bem Celeufius, boren, mas bie Apollinariften, bie jett berandringen, theils ichon gethan baben, theils noch zu thun broben. Dieß nun abzuhalten, bazu bin ich zu alt und schwach, bu aber bift einfichtsvoll und fraftig genug; benn außer anderem bat bir Gott ju ber gemeinsamen Oberaufsicht ber Rirche auch Rraft verlieben." Ein anderer Brief an den Statthalter Olymvius 3) giebt uns über biefe Berhältniffe noch bestimmtere Nad, richten. Gregorius erzählt barin, er habe bie Apollinaristen anfänglich burch Milbe zu gewinnen und von ihren Irrthumern abzubringen gesucht, baburch seben fie aber nur fcblimmer und verharteter geworben, und er glaube, man muffe jest ernftere Maagregeln gegen fie ergreifen, "benn biefe verberblichen Menfchen haben es gewagt, Bifchofe, bie von ber gangen versammelten Geiftlichkeit bes Morgen= und Abendlandes abgefest worden, wieber zu berufen, ober wenigstens, ba fie tamen, sich ihrer zu bedienen, benn bas tann ich nicht bestimmt angeben. Sie haben, mit Berletung aller faiferlichen Befehle und unferer firchlichen Unordnungen, einem bon ben gottlosen und trügerischen Menschen aus ihrer Mitte ben Namen eines Bifchofs beigelegt, indem fie, wie ich glaube, burch nichts so sehr, als burch mein töbtliches Erkranken ermuthigt waren. Ift nun bieß zu bulben, so magst bu als ein fester Mann es bulben; so will auch ich es ertragen, wie fo vieles andere; ift es aber ju arg, und haben es felbst Die beften Raifer nicht gebulbet, fo wolle bas Geschehene beftrafen." 4)

<sup>1)</sup> Carmen Jambic, XXIII. εὶς ἐαυτόν, pag. 244 seqq.

<sup>2)</sup> Epist. 88. pag. 843.

<sup>3)</sup> Epist. 77. pag. 831. Gregor schrieb biesen Brief aus ben warmen Babern von Xangaris, wo er sich um seiner Gesundheit willen nach bem Rath ber Aerzte aushielt.

<sup>4)</sup> Außerbein haben wir noch zwei berlihmte längere Senbichreiben Gregors an ben Presbyter Clebonius. und einen Brief an seinen Rachfolger Rectarius, worin er bie Apollinariften bestreitet. Der bogmatische Inhalt bieser Abhanblungen wird füglicher an einer anderen Stelle angegeben werben.

Nicht blos für bie firchlichen Berhältniffe feines Baterlanbes, fondern auch für bie burgerlichen behielt Gregorius ein fortbauerndes Interesse. Ueberall suchte er Unordnung und Unbeil abzuwehren, Liebe und Frieden ju begründen. Die Gin= wohner von Naziang hatten fich einft, wahrscheinlich burch auf= rührerische Bewegungen, die durch die damalige Militardesvotie fo leicht hervorgerufen wurden, ben Unwillen bes faiferlichen Statthalters Olympius jugezogen, und biefer hatte beschloffen, ben Ungeborfam ber Untergebenen auf eine furchtbare Beife burch Rerftörung ber Stadt zu bestrafen ober vielmehr zu rachen. Gre--gorius war durch Krankheit abgehalten, persönlich als Flebender bor bem, wie es scheint, ihm wohlwollenden Statthalter zu ericheinen, aber er ichrieb ihm einen trefflichen Brief 1) voll bringender Ermahnungen zur Milbe, worin er unter andern fagt: "Schredlich ift icon ber Tob eines einzelnen Menichen, ber heute noch lebt und morgen nicht mehr ist und nie wieder ju uns jurückehrt; viel schrecklicher aber ist es, eine Stadt zu zerstören, bie ein Raiser grundete, die Beit erbaute und die Folgezeit be= mahrte. Bon Diocafarea 2) rebe ich, bie einst eine Stabt mar, jest aber feine Stadt mehr ift, wenn bu nicht milbe febn willft. Dente bir, fie falle jest, indem ich ihr Sprache leibe, vor bir nieber und rede bich an, fie feb mit einem Trauergewand be= fleibet, ihre Haare abgeschoren, wie in einem Trauerspiel, und fprache zu bir folgende Worte: Reiche mir, bie ich vor bir auf ber Erbe liege, beine Sand und hilf mir Schwachen; bermehre nicht noch bas Unglud biefer Beit und zerftore nicht, mas bie Berfer übrig gelaffen haben. Es ift ja weit ebler, Stabte wieder aufzurichten, als ohnebieß schon Noth leidenbe zu zerstören; werde vielmehr ein Stäbteerbauer, indem bu fie entweder blühender machft, ober wenigstens in ihrem jegigen Ruftand bewahreft. Bolle nicht bulben, bag fie bis ju beinem Regimente eine Stadt gewesen seb, nachher aber nicht mehr, und bag man einst von bir bas Traurige erzähle, bu habest sie als eine Stadt überkommen und als einen veröbeten Ort, auf bem man nur an Erböbungen und Bertiefungen und an blogen Schutthaufen bie Rennzeichen einer ehemaligen Stadt fieht, zurückgelassen." So fbricht Gregorius im Namen ber Stadt; bann fügt er noch Ermabnungen in eigener Berson binzu, indem er es zwar für gerecht

<sup>1)</sup> Epist. 49. al. 40. pag. 809.

<sup>2)</sup> Nazianz führte auch ben Namen Diocaefarea. S. oben pag. 9. Plin. Hist, nat. VI, 3. wird unter ben cappadocischen Städten gleichsals Diocasarea genannt, Nazianz bagegen nicht; es scheint ihm auch eine und bieselbe Stadt zu seyn.

erklärt, die Schuldigen zu strafen, aber für zu hart, um der Tollkühnheit einiger Jünglinge willen, die an den Unruhen Schuld wären, eine ganze Bürgerschaft ins Unglück zu stürzen. Selbst für die mildere Behandlung der Unruhestifter scheint Gregorius zu sprechen, indem er bemerkt, wie sehr sie gereizt worden: "Sie trauerten über ihre Mutter, die man tödtete, sie konnten es nicht ertragen, Bürger zu heißen, und doch ohne Vaterland (ohne bürgerliche Rechte 1) zu sehn; sie wurden wüthend, frevelten wider die Gesetz und verwirkten ihr eigenes Heil; das unerwartete Unglück beraubte sie der Besinnung. Aber muß nun deswegen die Stadt zerstört werden? Ferne seh es von dir, trefflichster Mann, daß du das anordnest."

Dieser Brief scheint auch die beabsichtigte Wirkung nicht verfehlt zu haben, benn in einem andern Schreiben, worin Gregor die Abberusung des Olympius bedauert, giebt er demselben das löblichste Zeugniß einer guten Verwaltung und versichert, daß sein Abzug beweint worden, daß er selbst aber auch große Reichthümer, und zwar solche, wie sie die Gouverneure selten sammelten, mitnehmen würde, nämlich einen guten Ruf und den Vorzug, in aller Herzen mit undertilgbaren Zügen eingeschrieben zu sehn. Don dem schönen Verhältnisse, in welchem Gregorius mit diesem Statthalter Olympius stand, zeugt noch eine ganze Reihe von Briefen 3) Gregors, welche großentheils dazu bestimmt waren, sür Unglückliche, ungerecht Versolzte Gutes zu wirken, oder eine zu strenge Bestrasung etwas zu milbern.

Ueberhaupt nahm sich Gregorius auch ganzer Familien und einzelner Personen mit liebevoller Fürsorge von seinem einsamen Wohnsitze aus an; so ernst und strenge er gegen sich selbst war, so sinden wir bei ihm doch überall wahrhaft menschliche Theilnahme an den Verhältnissen anderer. Er freute sich mit den Fröhlichen und weinte nicht blos mit den Weinenden, sondern half ihnen auch, wo es möglich war. Er, der selbst der Ehe entsagt hatte und die Jungfrauschaft pries, ehrte doch auch wieder die Ehe als göttliche Anordnung und suchte überall die häuslichen Verhältnisse rein und heilig zu erhalten; er, der in

<sup>1)</sup> μητρός ύπερήληησαν νεχρουμένης, ούα ήνεγκαν πολίται καλείσθα, και είναι άπόλιδες. Wahrscheinlich waren ber Stabt Razianz bebeutenbe Rechte entzogen worben.

<sup>2)</sup> Epist. 50, al. 41. pag. 811. In bemfelben Briefe bemerkt Gregor, bag fie burch ben Abgang bes Olympius wieber bas zweite Cappabocien würden, ba fie burch ibn zum Rang bes ersten erhoben gewesen wären.

<sup>3)</sup> Man vergl. Epist. 172. 173. 174. 175. 176. 177. 178. 179. pag. 879-883.

manchen Augenblicken seines höheren Alters es schmerzlich fühlte, wie er ohne Gattin und Rinder einsam in ber Welt ftebe, 1) tonnte fich boch mit ber innigften Theilnahme freuen, wenn zwei Menfchen burch eine folche Berbinbung glücklich murben. biefem Sinne wünscht er einem jungeren Freunde, Gufebius, Gluck zu seiner Bermählung:2) "Euopia, beine Geliebte, wird nun die beine, ber Augenblick ber Hochzeit ist ba, bein Leben wird feft gegründet, die Gebete beiner Meltern find erhört, und ich muß ferne febn, ber ich boch billig hatte gegenwärtig febn und an euren Gebeten Theil nehmen follen, wie ich es auch beribroden hatte. Was man wünscht, bas hofft man, und man täuscht fich fo leicht, wenn man etwas gerne möchte; auch habe ich mehrmals einen Anlauf genommen, bann wieber gezaubert und bin aulest von ber Rrantheit besiegt worden. Andere mogen alfo bie Liebesgötter herbeirufen, benn ju einer Sochzeit gehört auch Scherg, und die Schönheit ber Braut recht malerisch beschreiben, aber auch als Gegenbild bie Anmuth bes Brautigams, und fo bas Brautbett mit Reben wie mit Blumen bestreuen. 3ch will euch auch mein Sochzeitlied singen: ber Berr feane euch von Sion: er gebe ben Ginklang eurer Che! Und fo mogeft bu benn Söhne und Söhne ber Söhne erbliden; ich möchte fast fagen, noch edler als du bift. Das hatte ich euch erfleht, wenn ich gegenwärtig gewesen ware, und erflehe es euch auch jest." In einem anderen, etwas ernsteren Briefe, 3) worin Gregorius einen gewiffen Diokles ju feinem Sochzeitfeste begrüßt, fagt er: "Gines ber höchsten und schönften Guter ift, bag Chriftus bei ber Boch= zeit ift; wo er aber ift, ba ift auch Wohlordnung, ba wird Wasser in Wein, da wird überhaupt alles ins Bessere umge= wandelt."

Wie fich hier Gregorius theilnehmend beweißt an Familien= freuden, eben fo fuchte er wohlthätig einzuwirken, wo bas Glud

<sup>1)</sup> Diefes Alleinstehen Gregors in ber Belt ift vorzüglich in folgenben Zeilen geschilbert, wo er rithrend barilber klagt, bag er nicht einmal wisse, welche hand ihm die Augen zubrücken würde. Carm. VIII, 11 seq. pag. 77.

Αθρονος, ἀπτολίεθρος, ἄπαις, τεκέεσσι μεμηλώς, Ζώων ήμας επ' ήμας ἀειπλανέεσσι πόδεσσι, Ποϊ δίψω τόδε σωμα; τί μοι τέλος ἀντιβολήσει; Τίς γη; τίς δε τάφος με φιλόξενος άμφικαλύψει, Τίς δ' ὄσσοις μινυθούσιν έμοις επι δάκτυλα θήσει; . . .

<sup>2)</sup> Epist. 171. pag. 878.

<sup>3)</sup> Epist. 193. pag. 890.

einer Kamilie und bas reine eheliche Verhältnik gestört zu werden brobte. Er suchte nicht blos Chescheibung abzuwenden und berfuhr, wie mehrere feiner Briefe beweifen, 1) in folden Fällen febr flug und bedachtsam, sondern bemuhte fich auch, die kleineren Widermartigfeiten, die fich amischen Cheleuten eingeschlichen, aus bem Wege zu räumen. Merkwürdig ift in biefer Beziehung ein halb icherghafter Brief 2) Gregors an Nicobulus, ben Gatten feiner Nichte Alppiana, worin er biesem, bem bas Aeußerliche seiner Gattin zu unansehnlich war, bas Unvernünftige feiner Gefinnung in treffenden Bemerkungen vorhalt. "Du spottest mir über bie Alppiana, als ob fie ju flein und beiner stattlichen Größe unwürdig ware, o bu Großer, und Gewaltiger und Unermeglicher an Geftalt und Stärke! Jest habe ich erft erfahren, bag bie Seele gemeffen und die Tugend gewogen wird, daß die Felfen kostbarer sind als die Berlen und die Raben trefflicher als die Nachtigallen. Nun fo nimm benn beine Größe und bie vielen Schuhe, die du miffest, und seh meinetwegen so groß als jene Aloiden, benn bu lentst ja ein Roff, und schwingest ben Speer, und die Jagd ift beine Luft; fie aber thut freilich nichts, benn bazu gehört nicht viele Rraft, bas Webschiff zu halten, ben gaben ju handhaben und am Bewebe ju figen

benn das ist die Ehre ber Frauen. 8)

Ober wenn du auch das noch hinzufügen willst, daß sie sich zur Erbe niederbeugt um des Gebetes willen, daß sie beständig in großen Bewegungen ihres Gemüthes mit Gott umgeht; was ist hier deine Größe und das Maas deines Körpers? Siehe doch ihr geziemendes Schweigen, höre sie sprechen und bemerke, wie sie ungeschmückt ist, wie kräftig für eine Frau, wie sie ihrem Haus mit Nugen vorsteht, wie sie ihren Mann liebt, und du wirst mit dem Lacedämonier sagen: in der That die Seele wird nicht gemessen, und man muß, obwohl man auswendig ist, auf den inneren Menschen blicken. 4) Wenn du das



<sup>1)</sup> Epist. 176. pag. 881. — 181. pag. 884. — 211. pag. 904.

<sup>2)</sup> Epist. 155. pag. 871.

<sup>3)</sup> Sft eine Anwendung von Iliad. IV. 323. — τὸ γὰρ γέρας ἐστὶ γερόντων, oder Iliad. XVI. 457. τὸ γὰρ γέρας ἐστὶ θανόντων.

<sup>4) . . .</sup> καὶ δεῖ τὸν ἐκτὸς ἐόντα πρὸς τὸν ἐκτὸς βλέπειν ἄνθρωπον, heißt es im gebruckten Text, allein es muß ohne Jweisel πρὸς τὸν ἐντὸς βλέπ. ἄνθρ. gelesen werden. Wer übrigens ber Lacebamonier sep, und wo sich bie Stelle finde? kann ich nicht angeben.

so ansiehst, so wirst bu aufhören zu scherzen und sie als klein zu bespötteln, und wirst beine Che glücklich preisen." 1)

Borgualich icon find bie Briefe, welche Gregorius um eines ihm fehr befreundeten Mannes, bes Sacerdos willen, und an benselben schrieb. Dieser Sacerdos hatte sich schon in früher Rugend mit ernstem Gifer ber Frommigkeit ergeben, 2) und ba= burch bie Liebe bes Gregorius, ber ihn mit besonderer Auszeich= nung seinen Sohn nennt, 3) erworben, so wie die Aufmerksam= feit anderer angesehener Geistlichen auf sich gezogen. Er wurde Bresbyter und in ber Folge Aufseher einer angesehenen Armenanstalt, 4) mahrscheinlich ber von Bafilius in Cafarea gestifteten, bie so äußerst bedeutend und wohlthätig war. Zugleich scheint er Borfteber eines Klosters, ober mahrscheinlicher ber Mönche ge= wesen zu febn, die fich in jener Anstalt zum Dienst ber Armen und Kranken verpflichtet hatten. Indessen gerieth, wir wissen nicht bestimmt, aus welcher Beranlaffung, Sacerbos in Migber= hältniffe mit einem feiner Freunde, Cubocius, 5) und, baburch vermuthlich, mit dem Bischof von Cafarea Sellabius, welche jur Folge hatten, bag er von biefer Stelle verbrängt und von ben genannten Männern verfolgt wurde. Er hatte bis babin ein äukerlich ziemlich ruhiges und ungestörtes Leben geführt, und war in Leiben und Prüfungen ber Art nicht geubt. Gregorius hielt es also junachst für Pflicht, seinen Freund barauf aufmerksam ju machen, bag folche Erfahrungen jur Bilbung eines mahrhaft frommen und geläuterten Mannes nothwendig feven. Er schrieb ihm barüber mehrere treffliche Briefe. "Benn bu nichts Unan= genehmes erwartetest, als du bich ber Weisheit ergabst, so war

<sup>1)</sup> Dieser Nicobulus, ber hier halb scherzhaft halb bitter von Gregorius zurecht gewiesen wird, scheint übrigens nach anberen Briesen Gregors auch viele treffliche Eigenschaften gehabt und bem Staat gute Dienste geleistet zu haben. Wenigstens ließ es sich Gregor bringend angelegen sehn, sich bieses Mannes, ba er in unglückliche Berhältnisse entwickelt wurde, auf jede Weise anzunehmen, und schrieb beshalb sür ihn eine ganze Reihe von Empsehlungsbriesen. Epist. 46—48. p. 806 seqq. — epist. 107. p. 850. — 116. p. 854. — 160. p. 874. — 178. p. 882. — 179. p. 883. — 188. p. 887. — 218. p. 907.

<sup>2)</sup> Epist. 212. p. 905.

<sup>3)</sup> Epist. 93. p. 845.

<sup>4)</sup> Epist. 233. ὁ τιμιώτατος καὶ θεοφιλέστατος υίὸς ἡμῶν Σακερδῶς ὁ συμπρεσβύτερος, πτωχείου προέστηκε τῶν ἐπισήμων πολυανθρώπου, εὐσεβείας τε ἕνεκα καὶ τῆς εἰς τὸ πρᾶγμα σπουδῆς.

<sup>, 5)</sup> Epist. 235. u. 236. tom. II.

schon ber Anfang ohne Weisbeit, und ich muß biejenigen tabeln, welche bich bilbeten; wenn bu es aber erwarteteft, fo banke Gott, wenn es bich nicht traf. Traf es bich aber, fo bulbe entweber muthig, ober miffe, daß bein Gelübbe eine bloge Luge mar." 1) In einem anderen Briefe 2) fagt Gregorius, nachdem er aus feiner eigenen Erfahrung gezeigt, wie man nur burch Prüfungen wahrhaft fest und probehaltig werden könne: "Welche größere Wohlthat kann uns zu Theil werben, als folche Brüfungen? wenn bu bas einfiehft, wirft bu Gott banten für bas er littene Unrecht, wenn bu auch benen nicht banten fannft, bie es bir angethan haben." Eben fo treffenbe Bemerkungen enthält ein britter, etwas langerer Brief:3) "Bas fann uns furchtbar febn? Richts, als bon Gottunb bem Göttlichen abzumeichen. Alles übrige moge fo geben, wie es Gott anordnet, führe er uns nun burch bie milben Bertgeuge ber Gerechtigkeit in seiner Rechten, ober burch bie wibermartigen in seiner Linken. Er, ber Ordner unseres Lebens, weiß, warum er es thut. Nur eines wollen wir fürchten, bag wir nichts thun, was eines Weisen unwürdig ift; wir haben Arme gespeift, Bruderliebe geubt, mit Luft beilige Lieber gesungen, fo lange es vergönnt war. Es ift uns jest nicht gestattet; so wollen wir auf etwas anberes finnen; bie Gnabe ift nicht arm. Wir wollen für uns leben, ber Betrachtung uns widmen, unsern Sinn reinigen für bie göttlichen Einbrude, mas vielleicht noch berrlicher ift, als bas Gefagte. Wir find nicht fo geftimmt, bak wir meinten, wenn und eines entgebt, wir hatten alles verloren: sondern wenn noch milbe Hoffnung ba ift, ist und immer noch etwas übrig."

Außerbem schrieb Gregorius noch eine Reihe von Briefen,4) um den Sacerdos mit seinen Gegnern wieder auszusöhnen; mit welchem Erfolg? wissen wir nicht genau. Später reiste Sacerdos in seinen Angelegenheiten mit Empfehlungen Gregors 5) nach Constantinopel; man möchte daraus schließen, daß er, forte

<sup>1)</sup> Epist. 214. p. 905.

<sup>2)</sup> Epist. 215. p. 905.

<sup>3)</sup> Epist. 216. p. 905.

<sup>4)</sup> Epist. 216. 217. 235. 236. 237.

<sup>5)</sup> Epist. 91. u. 92. p. 845.

bauernd verfolgt, sich borthin wandte, um Recht zu erhalten. Gewiß aber ist es, daß Sacerdos noch vor Gregorius aus diesem Leben schied, benn wir besigen noch einen schönen Brief des letzteren, worin er die Schwester des Sacerdos, die fromme Thekla, die iber den Berlust ihres Bruders tröstet. "Woher hatte doch, sagt er darin unter andern, der gute Sacerdos, der ächte Gotteszbiener, seinen Ursprung? Aus Gott. Wo ist aber Sacerdos jett? Bei Gott. Nicht ungern, weiß ich wohl, ging er dem Neid aus dem Wege und dem Kampf mit dem Bösen. Woher sind wir? Nicht eben daher? Wohin werden wir zur Freiheit eingehen? Nicht zu demselben Herrn? Und wohl uns, wenn wir es mit derselben Zuversicht thun können!"

In dieser Zeit nahm sich Gregorius auch mehrmals junger Leute an, um sie in ihren Studien zu fördern. Borzüglich interessirte er sich für seinen jungen Better Nicobulus, den Sohn des schon erwähnten Nicobulus und der Alhpiana. Er schrieb in dem Ramen dieses Jünglings ein längeres Gedicht, 3) um ihm von seinen Aeltern die Erlaubniß zu einer Reise nach Griechenland zu erwirken, und versah ihn auch mit mehreren Empfehlungsschreiben an berühmte Lehrer. 4) Mit ähnlichen Schreiben bes gleitete Gregorius auch andere Jünglinge, und seine Briese mußten von guter Wirkung seyn, da er mit mehreren der ausgezeichnetzten Lehrer der Philosophie und Beredsamkeit in genauem Bershältniß stand.

<sup>1)</sup> Diese Frau lebte einsam, in Gebeten, Betrachtungen und geistlichen Uebungen, in der Rähe einer Märthrertapelle. Gregorius schrieb mehrere Briese au ste. Epist. 200. 201. 202. p. 897—899. Im 201ten Bries sagt er ihr: είδομεν γὰρ σοῦ τὸ στερέωμα τῆς εἰς Χριστὸν πίστεως, καὶ τὴν ἐπαινετὴν ἐρημίαν, καὶ τὸν φιλόσοφον ἰδιασμὸν' ὅτι πάντων χωρεισθείσα τῶν τοῦ κόσμου τερπνῶν, θεῷ μόνῷ συνέκλεισας ἐαυτὴν, καὶ τοῖς ἀγίοις μάρτυσιν οἶς παροικεῖς.

<sup>2)</sup> Epist. 202. pag. 899.

<sup>3)</sup> Carmen. 50. pag. 112-115.

<sup>4)</sup> Epist. 115. 116. 117. pag. 853 seqq.

### 3. Gregors Briefe und Gebichte.

Es find bisher schon so viele Auszüge aus Briefen Gregors mitgetheilt worben, und bie Abfaffung berfelben mußte, wenn wir nur nach ber Menge ber uns aufbehaltenen ichließen, einen fo bebeutenben Theil seiner Zeit in jener Ginsamkeit zu Ariangus einnehmen, bag es ichon begwegen nicht überfluffig mare, über feine Briefe im Allgemeinen etwas ju fagen, wenn wir auch nicht eigene merkwürdige Erklärungen von Gregorius felbst über biefen Bunct hatten. Es ift nicht zu leugnen, bag bie Briefe Gregors unter feine beften ichriftstellerischen Broducte geboren; viele berselben find mit großem Fleiß ausgearbeitet und manche offenbar nicht blos auf ben einzelnen Empfänger, sondern auch auf einen größeren Leferfreis berechnet. Es muß uns also angenehm fenn, bon Gregor felbst bie Regeln aussprechen ju boren, nach welchen feiner Ueberzeugung gemäß ein guter Brief berfaßt febn foll. Einen hohen Werth legt er vorerft auf achte lakonische Rurze. "Lakonisch schreiben heißt aber nicht wenige Sylben schreiben, sonbern viel mit wenigen Worten fagen. In diesem Sinn nenne ich ben homer furz in ber Rebe, ben Antimachus weitschweifig. Wie so? Indem ich die Größe nach dem Inhalt bemesse, nicht nach ben Buchstaben."1) Näher erflärf er fich über biesen Bunct, wie über mehrere andere, in einem Briefe 2) an Ricobulus: "Bon benen, die Briefe abfaffen - benn ich foll bir ja barüber etwas fagen - fchreiben fie einige zu lang, andere gar zu furz; beibe verfehlen bas Mittelmaas; wie bie, welche nach einem Riele schieften, theils barunter, theils barüber binaus gielen; beibe muffen es verfehlen, wenn auch aus verschiebenem Grunde. Die rechte Urt ber Briefe besteht im Mittelmaas; und man muß fie nicht ju lange schreiben, wenn man nicht viel Widtiges ju fagen hat, nicht ju furg, wenn viel Stoff ba ift . . . Bas nun aber die Deutlichkeit betrifft, so ist es klar, daß man fo viel wie möglich bas Rebenähnliche meiben, und mehr in ben

<sup>1)</sup> Epist. 3. pag. 769. Als Beispiel eines lakonischen Schreibens von Gregorius selbst kann ein Brief an Libanius bienen, ben er vermuthlich im Namen einer Mutter schrieb, die ihren auf die Academie gehenden Sohn dem berühmten Rhetor empsohlen haben wollte: "Ich die Mutter schied den Sohn dir, dem Bater; die naturliche Mutter dem Bater der Berebsankeit. Wie ich sur ihn sorgte, so sorge auch du für ihn." Epist. 203. pag. 899.

<sup>2)</sup> Epist. 209. pag. 903.

Ton bes vertraulichen Schwatzens eingehen muß. 1) Um es furz jusammen zu fassen, das ist ber beste und schönste Brief, ber einen Ungebildeten und einen Gelehrten überzeugen fann; jenen, insofern er ber Fassungefraft ber Menge angemessen ift, biefen, infofern er barüber erhaben und boch aus fich felbft verftanblich ift. Denn es ift eben so unbequem, einen Brief erft auslegen ju muffen, als ein Rathsel zu lösen. Die britte Eigenschaft eines guten Briefes ift Anmuth; biese werben wir erreichen, wenn wir nichts Trodenes und Wiberliches, nichts ohne Schmud und Bierbe, sondern ausgefeilt, 2) wie man fagt, schreiben; so bag also bie Rebe nicht ohne Gleichnisse, Sprichwörter und kurz treffende Aus-brücke, nicht ohne wißige Scherze und dunkle Worte ist, wodurch sie versüßt wird. Doch muffen wir auch ben Misbrauch biefer Dinge meiben; bas eine zeugt von Mangel an Bilbung, bas andere bon Unerfattlichkeit; man muß bas alles fo fparfam anwenden, wie Purpur in ben Geweben. Auch bilbliche Ausbrude wollen wir aufnehmen, jedoch wenige und zwar unanstößige. Gegensätze aber und Spielereien mit Schlußworten und gleichgeglieberte Sanden wollen wir ben Sophiften überlaffen; wenn wir aber je Gebrauch babon machen, fo wollen wir es mehr im Scherz als im Ernft thun. Meine lette Regel will ich mit ben Worten eines feinen Mannes geben, ber von bem Abler erzählte, baß berfelbe, als die Bögel über die Herrschaft ftritten, und ber eine mit bem, ber andere mit jenem Schmud angethan berbeitam, begwegen am iconften war, weil man nicht merkte, bag er icon sey. Darauf muß man also auch bei ben Briefen ganz borzüglich feben, auf bas Ungeschmückte, und fo viel wie möglich Ratürliche. Go viel brieflich über bie Briefe; bas Gefagte aber ift nicht eigentlich auf mich anzuwenden, dem wichtigere Dinge am herzen liegen. Das Uebrige wirst bu bir selbst burch Studium aneignen, da du gelehrig bist, und Leute, die in diesen Dingen gewandt sind, werden dich darin unterrichten." Es fällt in die Augen, obwohl es Gregorius in ben gulest angeführten Worten abzulehnen scheint, bag er bier bie Regeln entwickelt, welche er sethst beim Briefschreiben zu befolgen gewohnt war. In ber That find feine Briefe großentheils turg, flar, in einer ichonen Sprache und boch ungeschmudt, mit einem Worte vortrefflich geschrieben: ibre Einkleibung entspricht großentheils ber Abficht, Die er er-

περὶ δὲ τῆς σαφηνίας, ἐκεῖνο γνώριμον· ὅτι χρὴ φεύγοντα τὸ λογοειδὲς, ὅσον ἐνδέχεται, μᾶλλον εἰς τὸ λαλικὸν ἀποκλίγειν.

<sup>2)</sup> Man liest im gebrucken Text εὐκόρητα; es muß aber wohl ακόρητα heißen.

reichen wollte; und wenn auch hie und da etwas Geziertes und Gesuchtes in Gedanken und Ausdrücken mit unterläuft, so scheint er bisweilen, wenn er z. B. an Sophisten und Rhetoren und andere Personen, die dem verdordenen Zeitgeschmack huldigten, schrieb, den Forderungen dieser nächsten Leser seiner Briefe etwas nachgegeben zu haben. Die Sammlung seiner Briefe, wenigstens des größten Theiles derselben, veranstaltete Gregorius selbst auf die Bitte des schon mehrmals erwähnten Nicobulus, der in der Ueberzeugung, daß in diesen Sendschreiben viel Belehrendes enthalten wäre, eine Zusammenstellung derselben wünschte. 1) Wir müssen ihm dafür dankbar sehn.

Auker bem Briefschreiben beschäftigte unseren Gregorius in ber Ginfamteit bie Abfaffung vieler Gebichte. 2) Ueber biefe möchte es fcwer febn, ein eben fo gunftiges Urtheil zu fallen, als über seine Briefe. Schon ber Umstand, daß Gregorius erft im boben Alter und in ber afcetischen Burudgezogenheit bon ber Welt anfing, fich ber Poefie ju widmen, beweißt, daß feine große Rulle und Rraft bes bichterischen Geiftes in ihm wohnte: fonft hätte fich berfelbe ohne Zweifel früher tund gethan. läßt fich aber auch baraus foliegen, bag fein Dichten nicht blos ein porübergebender Jugendrausch war, und daß eine wirkliche, wenn auch nicht febr reichlich fliegende Dichteraber in feinem Wefen lag. Gein poetischer Sinn fprach fich fruber nicht felten in feinen Reben aus: fpater, als er feine Gelegenheit mehr hatte, feine poetischen Anschauungen in rednerischer Ginkleidung ju äußern, perfiel er mehr auf die Form ber Darftellung in gebundener Rede. Daraus entsbrang aber bas Unangemeffene, bag bie Reben, bie er in früherer Beit fcrieb, bisweilen ju poetisch, Die Gebichte, bie er in feinem Alter abfaßte, noch weit häufiger zu profaifd find. Schon beghalb mußten biefe Gebichte Gregors einer eigentlichen poetischen Saltung entbehren, weil fie fast burchaebenbe einem außer ber Dichtung felbst liegenden Zwed, einem moralifden ober religiofen, bienen. Go ehrenvoll biefes für ihn als Menschen und Theologen ift, so unvortheilhaft war es für ihn als Dichter; benn was er nun aus folden Absichten und in foldem

<sup>1)</sup> Epist. 208. pag. 209.

<sup>2)</sup> Die meisten und wichtigsten Gebichte Gregors stehen im 2ten Band ber Ausgabe seiner Werke von Billy und Morel. Außerbem in solgenden Schriften: Jac. Tollii Insignia Itinerarii Italici, Traj. ad Rhen. MDCXCVI. p. 1—105. Muratori Anecdota Graeca, Patav. MDCCIX. p. 1—217. Jacobs Antholog. graec. Vol. II. Andere sind sonst stere stene. S. barüber Fabricii Biblioth. gr. Vol. VIII. p. 416 seqq.

Sinn hervorbrachte, war mehr bas Broduct ber Reflerion, ber ruhigen Ueberlegung, als jener inneren poetischen Schöpfungeluft. bie unwillführlich zur Mittheilung hingezogen wird; und bas urfraftige Behagen, bas bie Bergen aller hörer zwingt, bie Leichtigkeit, Die bezuubernde Beiterkeit, Die ben mahren Dichter bezeichnet, konnte sich in seinen Poefien nicht aussprechen. Statt beffen mußte er ben poetischen Ton mehr auf äußerliche Weise burch Bilder, Tropen, schmudvolle ober erhaben klingende Ausbrude, die er nur allzuoft aus anderen Dichtern unpaffend ent= lehnte, hervorzubringen suchen; so daß auch baraus wieder oft bas sonderbare Migberhältnig erwächft, bag gang einfache, ge= wöhnliche und hochft profaische Gebanken in einen Schwulft bildlicher Ausbrücke und anscheinend poetischer Formeln gehüllt find. Dieß gilt jum Theil felbft bon ben befferen Gebichten Gregors; bon benen gar nicht ju fprechen, bie gang trodene Gegenstände abhandeln, indem fie g. B. die Blagen Aegyptens ober die fanonischen Bucher ber beil. Schrift aufzählen, die beiben Geschlechtsregister Resu vergleichen, Die gebn Gebote in wenige Berse bringen u. bergl.

Die meisten Gebichte Gregors haben ben Fehler ber Länge und Weitschweifigkeit. Er verhüllt feine Gebanken und Empfindungen oft in einen Wortschwall, aus dem bas einfach Wahre idwer berauszufinden ift. Aber babei finden fich auch wieder, wenn man fich burch manches Berbriefliche binburchgearbeitet hat, icone, tief gefühlte und wirklich ergreifende Stellen. Einzelne kleinere Gebichte, die so gang aus der reinen Empfindung hervorgefloffen find, möchten vielleicht auch ben ftrengeren Runftrichter befriedigen. Doch find beren nur wenige. Borzüglich gut gelingen ihm Gnomen, moralische Sprüche, kurze und inhaltreiche Lehrgedichte. Aber sobald er bei größeren Lehrgedichten in bogmatifche Polemit und Subtilitäten, ober in ein breites Moralifiren berfällt, verschwindet naturlich aller poetische Gehalt. Dabei ift nun aber nicht zu überseben. bag es Gregorius eigentlich für Pflicht hielt, fo zu bichten; es offenbart fich in biefer Beziehung in seinen Gebichten bas nämliche Streben, bas fich auch in seinen Reben ausspricht, Gifer für Orthodogie und Befämpfung ber häretischen Meinungen seiner Beit. Mehrere Baretifer, wie Paul von Samosata, Arius, Apollinaris, 1) hatten ihren Lehren ba-

<sup>1)</sup> In Beziehung auf ben letzteren sagt Gregorius am Schlusse seines 1. Briefes an Clebonius (ob. Orat. LI. p. 745.): εὶ δὲ οἱ μαχοοὶ λόγοι καὶ τὰ νέα ψαλτήρια, καὶ ἀστίφθογγα τῷ Δαβίδ, καὶ ἡ τῶν μέτρων χάρις, ἡ τρίτη διαθήκη νομίζεται, καὶ ἡμεῖς ψαλμολογήσομεν,

burch großen Vorschub gethan, daß sie dieselben in eine poetische Form und badurch in den Mund und Sinn des Bolkes brachten; dem Schaden, der dadurch gestistet werden konnte, wollte Gregor durch Gedichte im orthodoxen Geiste und durch poetische Polemik begegnen. Ein anderer ähnlicher Zweck bei Absassung seiner Gedichte ist früher schon erwähnt; sie sollten ein Surrogat für die, durch Julian wenigstens vorübergehend den Christen entzogenen heidnischen Dichter seyn, die Gregor überhaupt nicht gerne in den Händen junger Christen sah; weil sie leicht zu Unsittlichkeiten reizen konnten. Wie wenig aber Gregors Poesien ein eigentlich poetisches Ersasmittel für jene Werke des hellenischen Geistes sehn konnten, geht aus dem Gesagten hinreichend hervor.

### 4. Gregors Tob. Sein Character.

Bei Gregorius gehörte selbst bas Dichten, wodurch er alle sinnliche Lust zu unterdrücken und seine Gedanken immer auf die würdigsten Gegenstände hinzulenken suchte, unter die ascetischen Uebungen. Diese Uebungen sette er überhaupt in ihrem ganzen Umsange auch im Alter mit der Strenge des Jugendeisers fort. Denn auch manche Beschreibungen seiner strengen Ascese, die er und in Gedichten giebt, worin er zum Beispiel sich selbst schilbert, wie er einsam in Steinklüsten unter Thieren lebe, ohne Schube einhergehe, mit einem rauhen Gewand sich begnüge, mit einem Sack bedeckt auf der Erde schlafe 3) und so weiter — wenn auch solche Schilderungen etwas poetisch ausgeschmückt sehn mögen, so geht doch aus seinen wiederholten Bersicherungen hervor, daß er saft ganz auf die äußeren Genüsse und Bequemlickseiten verzichtete,

xal πολλά γράψομεν και μετρήσομεν. In bem Gebichte in versus suos p. 248 u. 249. giebt Gregor bie verschiebenen Ursachen an, bie ihn zum Dichten veranlaßt hätten; unter andern auch, baß er sich bamit in seinem kränklichen Alter eine Unterhaltung habe verschaffen wollen.

Carmen in versus suos B. 34. pag. 248.
 Πρῶτον μὲν ἠθέλησα, τοῖς ἄλλοις καμών,
 Οὕτω πεδῆσαι τὴν ἐμὴν ἁμαφτίαν.

<sup>2)</sup> Bergi. Carm. XVIII. p. 93. Carm. XIX. p. 93. LIX. p. 136. Epist. 196. p. 894.

<sup>3)</sup> Carm. II. 140 seqq. pag. 70. Carm. VI. 1 seqq. p. 75 u. c.

bie sonst bas Leben überhaupt, namentlich auch bas eines Greises, angenehm erheitern können. Je älter er wurde, desto mehr wollte er sich, da ihn ohnedies kein engeres Familienband mehr an die Menschen fesselte, in einsamer Abgeschiedenheit von der Welt hinweg und zu Gott hinwenden. Sein Leben wurde jest immer mehr blos Vorbereitung auf den Tod.

Während seines gangen früheren Lebens hatte Gregorius awischen awei Gegenfaten geschwanft, beren gludliche Bereinigung ihm nur felten gelang, zwischen ber einfam afcetischen Contem= plation und ber firchlichen Thätigkeit. Das still contemplative Leben zu lieben und als höchst wünschenswerth anzusehen, hatte ihn schon seine Erziehung gelehrt, welche babei nur einen in ber Tiefe feiner Seele schlummernben Trieb bestimmter zu entwickeln brauchte. Noch mehr befestigte ihn in dieser Richtung ber sittliche Geift seines Jahrhunderts und die damaligen Berhältniffe ber Rirche. Bur Wirksamkeit im firchlichen Leben riefen ihn bagegen fraftiges Pflichtgefühl, in bem er ben Ruf bes göttlichen Geiftes erfannte, und mancherlei Anregungen, ja Nöthigungen von außen, in benen er ebenfalls ben göttlichen Fingerzeig nicht überfah. So wurde er aus ber Ginfamkeit immer ins practische Leben gezogen, und aus dem practischen Leben jog ihn eine unbertilgbare Gehn= fucht in die Ginfamkeit; und eben bies gab feinem Leben einen . unruhigen, schwankenden und zerriffenen Character. Endlich fiegten bie Einbrude ber Jugend und bie fclummernben Beburfniffe bes herzens und Gregor ging gang in bie Ginsamfeit gurud. Dur gab er sich, neben ben gewohnten ascetischen Uebungen jener Contemplation bin, die ibm feiner Individualität gemäß ber ficherfte und unmittelbarfte Weg zu einem vollkommen göttlichen Leben und zur innigsten Berbindung, jum freundschaftlichen Umgang mit Gott schien, und die er unter andern in folgender Stelle 1) foilbert: "Richts schien mir fo herrlich, als gleichsam mit berfoloffenen Sinnen, icon außer bem Fleisch und ber Welt lebend, in fich felbft einkehrend, mit feinem ber menfchlichen Geschäfte umgehend, außer im höchsten Nothfall, blos mit fich selbst und mit Gott im Gespräche, schon über bas Sichtbare erhaben zu leben, bie göttlichen Bilber und Ginbrude rein und unvermischt mit irbischen und wandelbaren Gebilden in fich zu tragen, in Bahrheit ein reiner Spiegel Gottes und göttlicher Dinge ju fepn und immer mehr zu werben, Licht zu bem Lichte zu erhalten.

<sup>1)</sup> Orat. II. 7. p. 14. XX. 1. p. 376. Zwar gehören biese Aeusserungen einer früheren Lebenszeit Gregors an; allein er bachte über biesen Punct sein ganzes Leben hindurch gleichförmig.

helleres zu bem minder Karen, die Güter einer künftigen Belt schon in der Hoffnung zu genießen, mit den Engeln umzugehen, noch auf der Erde wandelnd die Erde schon zu verlassen, und durch den Geist in höhere Regionen versetz zu werden."

Bu feiner höheren fittlichen Läuterung benutte Gregor besonders auch die forperlichen Leiben, mit benen er in diesen letten Jahren viel zu fämpfen hatte. Seine, wie es scheint, von Natur nicht fehr ftarte und burch ftrenge Afcese geschwächte Gefundheit wurde nun auch vom Alter angegriffen; aber er erblickte in diefer Rranklichkeit nur ein Erziehungsmittel zur vollendeteren Bilbung und heiligung bes inneren Menschen. Er schrieb barüber feinem Freund Philagrius, 1) ber auch viel forperliches Ungemach zu erbulben hatte: "Es geziemt bir, einem Manne, ber in göttlichen Dingen so wohl unterrichtet ist, bem Körper nicht zu unterliegen, fonbern als ein Beifer bas Leiben zu ertragen und jest gang vorzüglich beinen Sinn zu reinigen, erhaben zu erscheinen über bie Jeffeln, und bie Krankheit als ein Erziehungsmittel zu unserm Beften anzusehen; bas wird fie uns aber baburch, bag wir ben Leib und bas Leibliche, wie überhaupt alles Beränderliche und Bergangliche verachten und uns gang bem himmlischen weihen; bag wir ftatt für bie Gegenwart, vielmehr für bie Bufunft leben, und bieses Leben, wie Blato fagt, bazu anwenden, um fterben ju lernen." Ein andermal ichrieb er bemfelben Freunde: 2) ,,30 leibe durch Krankheit, und freue mich, nicht daß ich leibe, som bern daß ich dadurch für andere ein Lehrer in der Geduld 21 werben vermag. Da ich mich nun boch nicht von Leiben befreien fann, fo achte ich bas für Gewinn, es gebulbig ju tragen, und wie in ber Freude, so auch im Schmerz, Gott zu banken, ba ich bie Ueberzeugung habe, bag nichts ohne Grund ift, mas bon ber höchften Weisheit über uns berhängt wirb, wenn es uns auch nicht so scheint." Gregorius war von biesem fittlichen Nugen bes forperlichen Leibens für ben inneren Menschen so innig überzeugt, daß er auch andere damit zu tröften und ju ftarten wußte. Als er einft in biefem Sinne feinem Freunde Philagrius, mahrend biefer bittere Schmetzen erbulbete, einen Bfalm erklärte, wurde Philagrius bavon fo ergriffen, bas er seine Banbe gen Often, wohin man fich beim Gebet zu wenden pflegte, ausbreitend, und jum himmel blidend ausrief: "36 banke bir, Bater, Schöpfer beiner Menschen, bag bu auch wiber

<sup>1)</sup> Epist. 70. al. 64. pag. 826 seqq.

<sup>2)</sup> Epist. 69. al. 63, pag. 826. Bergl. andere schöne Bemerkungen über benselben Gegenstand. Epist. 63. al. 57. pag. 820 seqq.

unsere Neigung uns Wohlthaten erzeigst, burch ben äußeren Menschen ben inneren läuterst und burch Widerwärtigkeiten uns hinführst zu einem seligen Ende, in der Weise, wie du es für aut hältst." 1)

So wurde benn auch Gregorius durch mannigfaltige innere und äußere Kämpfe und zulest durch förperliche Leiden von dem Bater seiner Tage zu dem seligen Ende hingeführt, nach dem er sich lange gesehnt hatte. Er starb wahrscheinlich an dem Ort, wo er geboren worden war, in Jahr 389 oder 390. Ueber die Umstände seines Todes ist uns nichts Näheres berichtet.

Dies ist bas Leben Gregors von Nazianz. Soll zum Schlusse bas Bilb seines Aeußeren und Inneren bezeichnet werben, so sind bie Hauptzüge besselben folgenbe:

Gregor war von mittlerer Geftalt, etwas blag, boch fo, bag es ihm wohl ftand. Sein Haupthaar war bunn und vom Alter gebleicht; bichter war fein furger Bart und feine hervorstehenden Augenbrauen. Am rechten Auge hatte er eine Narbe. Seine Miene war freundlich und einnehmend; fein Betragen einfach. Der Grundton seines inneren Wesens war Frommigfeit; feine Seele war voll feuriger Glaubensfraft Gott und Christo quaewendet; ein hober Gifer für göttliche Dinge leitete ihn burch fein ganges Leben. Diefer Gifer offenbarte fich allerbings in einem ftrengen Festhalten und Bertheibigen gewisser Glaubensbestim= mungen, bie jenes Zeitalter für besonders wichtig hielt, so wie im lebhaften, bon Bartheilichkeit nicht freien Bekampfen entgegen= gesetter Ueberzeugungen; nicht minder aber auch in innigem und lebenbigem Ergreifen bes thatigen Chriftenthums, beffen Grundung und Verbreitung in den Gemüthern ihm über alles wichtig Seine Ascese war übertrieben, ber Gesundheit ichablich, jeboch nicht in Werkheiligkeit ausartenb; fie war ihm Mittel gur Erhebung und Befreiung bes Gemuthes, aber nicht an und für sich schon höhere Tugend. Angeborene und anerzogene Liebe zur Einsamteit binderte ibn. alle seine Kräfte in gemeinnütiger Thatig= feit anzuwenden. Seine Zurudgezogenheit ließ ihn nicht zu ge= übter Belt- und Menschenkenntniß tommen; Mangel an Menschentenntniß machte ihn bisweilen unvorsichtig zutraulich, bisweilen miß= trauisch und bitter in ber Beurtheilung anderer. Er verlangte von Andern viel, von fich felbst am meisten. Empfänglich für große Entschlusse und voll feurigen Gifers für alles Gute, mar er nicht immer standhaft und beharrlich in der Ausführung. Im Dulben und Rämpfen war er ebel und hochgefinnt, im Siege mäßig, im

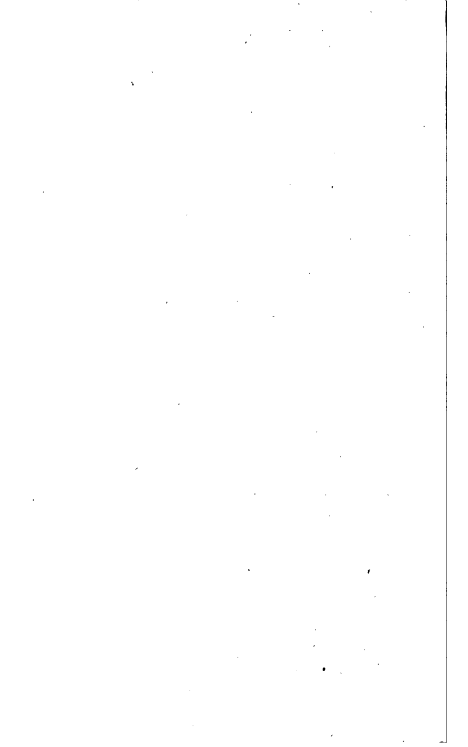
<sup>1)</sup> Epist. 66. al. 60. pag. 824.

Glück bemüthig, ben Mächtigen nie schmeichelnb, aber ben Gebrückten und Verfolgten ein stets bereitwilliger Helfer, ben Armen ein liebender Bater. Den trefflichsten Eigenschaften waren bei Gregor auch Fehler beigemischt, er war nicht ganz frei von Sitelkeit, er war sehr reizbar und empfindlich, aber er vergab auch leicht wieder und nährte keinen Groll. Er war ein Mensch, in ber Heiligung begriffen, und nach dem Besten strebend, aber nicht vollendet, wie es kein Irdischer ist.

# Dogmatische Ueberzeugungen

bes

Gregorius von Nazianz.



# Dogmatische Ueberzengungen des Gregorius von Nazianz.

# Einleitende Bemerkungen.

Die Darstellung ber Lehrmeinungen Gregors ist mit mehreren Schwierigkeiten verknüpft, aber fie wird auch burch einen Umstand bedeutend erleichtert. Das Schwierige der Entwickelung liegt besonders darin, daß Gregorius, ber überhaupt mehr rhetorifder poetischer Schriftsteller, als wissenschaftlicher Forscher und strenger Dogmatiker ift, nirgends seine Ueberzeugungen im Rusammenhange mitzutheilen und ein vollkommen consequentes, von allen Seiten abgerundetes Spftem aufzustellen sucht, fondern jedesmal nur bas vorzugsweise ausführt, was bem besonderen Zwed feiner Rebe entspricht, und in ber Beife, wie es biefem Zwed am angemeffenften ift. Go ift manches bei ihm nur burch ben rednerischen Affect herborgerufen, anderes um bes rednerischen Effectes willen gerade so gestellt, und wieber anderes nur burch die polemische Richtung gang verständlich, die es gegen die Ueber= zeugung eines Theils feiner Zeitgenoffen ober feiner Buborer hatte. Gregorius befaß wohl bie philosophische Bilbung und bie Berrschaft über bie Sprache, welche zu einer richtigen Gebankenent= wickelung nothwendig ist, aber er wurde burch die Absicht rhetorischer Wirkung oft verhindert, sich so einfach und unzweideutig flar auszudrücken, als es bie wiffenschaftliche Begriffsbestimmung berlangt.

Erleichtert wird auf ber anderen Seite bie hiftorische Auffaffung ber Ueberzeugungen Gregors befonders baburch, bag. sich

nicht leicht Biberfpruche bei ihm finden, wie bieg bei fo manchen anderen, oft ausgezeichneteren und originelleren Dentern barum ber Fall ift, weil fie mabrend ihres gangen Lebens in reger Entwickelung begriffen waren, und verschiedene Arten und Formen ber religiöfen Ueberzeugung burchwanderten. Gregors geistige Thätigkeit bestand mehr barin, die Lehrmeinungen, die er fich frühe, zum Theil icon unter bem Ginfluß ber älterlichen Erziehung, 1) angeeignet hatte, immer bestimmter auszubilben und gegen entgegengefette Richtungen feiner Zeit zu vertheibigen. Sein ganzes Leben war (wie wir bieß auch, und zwar mit noch größerer außerer Thatigkeit verbunden, aber zugleich auf eine beschränktere und minder wissenschaftliche Weise bei bem bon ibm so boch verehrten Athanasius finden) der Keststellung einiger ihm besonders wichtigen Glaubensfate gewidmet, und er rühmt fic freudig, biefelbe gottliche Lehre, bie er aus ber Schrift gelernt, bon ben beiligen Batern empfangen, und unberanbert, ohne fie nach ben Beitverhältniffen umzugeftalten, mabrend seines ganzen Lebens vorgetragen habe — biese Lehre, mit ber er geboren worden fen, auch unverbrücklich zu behaupten bis an feinen Tob. 2)

Aus dieser Aeußerung, in welcher uns Gregor seine Lehre als ein von den Bätern übergebenes heiliges Erbgut, das ohne Schmälerung in derselben Gestalt auf die Enkel fortgepflanzt werden müsse, darstellt, muß es uns schon klar werden, mit welcher Festigkeit und Treue Gregor am Ueberlieserten hing und wie wenig er für sich selbst und in Beziehung auf andere neuen Gestaltungen der Glaubenslehren geneigt sehn konnte. In der That wird es uns auch bei genauerer Betrachtung der dogmatischen Ansichten Gregors bald bemerklich, daß sie sich nicht eben durch Neuheit und Eigenthümlichkeit des Inhaltes auszeichnen. Die Elemente derselben waren sast durchgängig schon vorhanden, theils in den Grundsähen des Athanasius und seiner unmittelbaren Nachfolger, theils in dem System des Orisgenes (den ersteren verehrte Gregor unbedingt, 3) den anderen auf eine gemäßigtere Weise, so daß er seinen Geist anerkannte

<sup>1)</sup> Bergl. Orat. XI. 6. p. 246.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIII. 15. p. 614. . . τὰ πρόβατα τὰ ἐμὰ τῆς φωνῆς μου ἀκούει, ἡς ἦκουσα παρὰ τῶν θείων λογίων, ῆν ἐδιδάχθην παρὰ τῶν ἀγίων πατέρων, ῆν ἐδιδάξα κατὰ πάντα καιρὸν ὁμοίως, οὐ συμμορ φούμενος τοῖς καιροῖς, καὶ διδάσκων οὐ παύσομαι, μεθ ἡς ἐγεννήθην, καὶ ἡ συναπέρχομαι.

<sup>3)</sup> Man vergleiche bie gange Orat, in Laudem magni Athanasii. XXI. bei ben Benebictinern p. 386-411.

und manche seiner Lehrsätze annahm, ohne jedoch feinem gangen Shitem beigupflichten), theils überhaupt in ber firchlichen Lebrüberlieferung, wie fie fich aus ben Behauptungen ber angesebensten Kirchenlehrer und ben Beschlüffen ber Concilien gebilbet hatte. Much bie Form, in welcher Gregor feine Ueberzeugungen bortrug, war ihm nicht gerabe eigenthumlich; er hatte fich biefelbe in ben philosophischen und rhetorischen Schulen, worin er gebildet worden war, angeeignet; obwohl hier nicht nachzuweisen ift, welchem Lehrer er vorzüglich feine formelle philosophische Bildung verdankte. Aus bem Inhalt feiner Lehrmeinungen, befonders über Bott und bie menschliche Seele, geht hervor, bag er im Allgemeinen ber platonischen Philosophie zugethan, ober boch vorzugsweise geneigt mar, einzelne ihrer Lehren mit bem Chriftenthum in Berbindung ju feten. Wenn wir aber hiermit unserem Gregorius als Dogmatifer Driginalität absprechen, so möchten wir bamit weber seine Verdienste geschmälert haben, noch bas Merkwürdige feiner Erscheinung im Gebiete ber Lehre verkannt wiffen. Gerade ber Umftand, daß er das Ueber= lieferte in feiner Gesammtheit mit Beift auffaßt, mit Rlarbeit und rednerischer Lebendigkeit wiedergiebt und mit gewandter Dialectif vertheibigt, bag er vermöge seiner ausgezeichneten philosophischen Schulbildung die gegebenen Lehren genauer und haltbarer burchführt, gerabe bieß macht ibn ju einem trefflichen Repräsentanten ber allgemeinen Glaubenslehre ber griedifden Rirde gegen Enbe bes 4ten Jahrhunderts; und in biefer Beziehung ift er auch immer vorzüglich geschätt worden. Spätere griechische Dogmatiter, wie Johannes Damasce= nus, schöpften vorzüglich aus ibm, und schon feit früher Reit mar man gewohnt, feine bogmatischen Bestimmungen in bem Grabe für normal zu halten, daß man jebe Abweichung babon als eine hinneigung zu feterischen Meinungen betrachtete. 1)

Ueber die höchste Erkenntnißquelle seiner Glaubens= lehre spricht sich Gregorius leider nicht klar genug aus; aber aus seiner Praxis geht es hervor, daß er die heilige Schrift2)

<sup>1)</sup> So sagt schon Auffinus im Prolog zu seiner lateinischen Uebersetung ber Reben Gregore: Id obtinuit (Gregorius) apud dominum et ecclesias dei meriti, ut quicunque ausus fuerit doctrinae ejus in aliquo refragari, ex hoc ipso quia ipse magis sit haereticus argustur. Manisestum namque indicium est, non esse rectae sidei hominem, qui in side Gregorio non concordat.

<sup>2)</sup> Er sette babei natürlich bie Inspiration ber heil. Schrift voraus, wie er auch bie wichtigsten Kirchenlehren als unter göttlicher Leitung entstanben betrachtet. Beweise für beibes giebt Gregorius nicht. Ueber bie Inspiration ber heil. Schriftsteller äußert er sich nur gelegentlich, Orat.

und die Tradition als solche anerkannte. Auch über das Berbaltnik beiber finben wir bei ihm feine bestimmte Erklärung: mare jedoch Gregor zu einer entscheidenben Meukerung barüber veranlagt worden, so wurde er wohl ohne Ameifel ber beiligen Schrift ben Vorrang gegeben baben, und er ftellt fie auch in ber That in einer oben berührten Stelle 1) voran: aber bei genauerer Betrachtung der dogmatischen Methode Gregors ergiebt fic, baß er die wenigsten seiner Lehrsätze auf die Schrift zurudführt, sondern vielmehr die meisten als in der kirchlichen Ueberlieferung gegeben und durch allgemeine Anerkennung bestätigt, auch wohl burch Concilien (unter benen er bas nicanische febr boch schätzte) fanctionirt, voraussest, und mehr burch innere philosophische als burch Schriftbeweise zu ftugen fucht. Naturlich fest er babei im Allgemeinen voraus, daß die kirchliche Lehre auch biblisch feb, und nur in einzelnen Rallen mochte es ihm flar febn, bag fic eine von ihm vertheidigte firchliche Lehre wirklich nicht in ber Schrift nachweisen laffe. Ginen folden Fall haben wir an bem Dogma von ber Gottheit bes beiligen Geiftes; von biefem gur Bollständigkeit bes orthodoren Trinitätsspftems so unentbehrlichen Lehrsate gesteht Gregor ein, bag er in ber beiligen Schrift nicht beutlich vorgetragen, sondern erft fbater vermöge ber Ginwirfungen bes heiligen Geiftes felbst offenbar geworben fep. 2) Diefer Neußerung liegt gang flar die Ueberzeugung ju Grunde, bag wichtige Dogmen, ohne in ber heiligen Schrift ausgesprochen au fenn, blos burch bie Autorität ber vom beiligen Geifte fortwährend geleiteten Rirche zur Anerkennung gebracht werben fonnten.

Ohne die überlieferten Lehrformen der Kirche für absolut verbindlich zu halten (wie denn überhaupt eine folche, alles freiere Forschen niederdrückende, Ansicht damals wenigstens noch nicht allgemein herrschend geworden war), legte ihnen Gregor doch einen

II. 105. p. 60: "Wir, bie wir bie Sorgsalt bes (heiligen) Geistes selbs bis auf ben kleinsten Punct und Buchstaben sich erstrecken lassen, können nicht annehmen, daß auch nur die kleinsten Thatsachen ohne Grund von ben Verfassen so sorgsältig dargestellt und auf unsere Zeit überliefert worden sehn, sondern damit wir Erinnerungs- und Erziehungsmittel hätten!

1. w. Bei der Einwirkung des heil. Geistes auf die Apostel nahm Gregor drei Perioden an; während des Lebens Jesu wirkte berselbe schwächer aus sie, nach der Ausersehung kräftiger, am vollkommensten aber nach der Wiedersausnahme Sesu in den Himmel. Orat. XLI. 11. p. 739.

<sup>2)</sup> Gregor. Orat. XXXI. 26. p. 572. Mehreres hierüber weiter unten.

so hohen Werth bei, daß er dadurch nicht selten verhindert wurde, aus der reinsten Quelle christlicher Erkenntniß zu schriften. Und hätte er auch die heilige Schrift noch entschiedener als oberstes Erkenntnisprincip des ächten Christenthums an die Spige seines Lehrspstems gestellt, so stand ihm seiner ganzen Bildung und der Richtung der Zeit gemäß nicht immer die reine exegetische Methode zu Gebot, welche uns den wahren, einsachen, historischen Bibelsinn mit Zuverlässseit entdeden läßt; vielmehr war er ein zu eifriger Freund der allegorischen Deutung, durch welche es möglich wurde, eine Menge dem Sinn Jesu und der Apostel fremde oder widersprechende Ansichten in die Bibel hineinzuersstären.

Auf eine Darlegung der Beweise für die Wahrheit und Göttlickeit des Christenthums und für die Autorität seiner schristlichen Urkunden läßt sich Gregor nirgends aussührlich ein. Was er darüber gelegentlich äußert, besteht hauptsächlich in Folgendem. Julian hatte als Philosoph den Christen häusig vorgeworsen, ihre ganze Weisheit beruhe auf blindem Glauben. Dagegen erwidert Gregorius, daß sich Aehnliches auch in hetdnischen Philosophenschulen sinde, indem das pythagoräische adrog kopa nichts anderes sey, als das christliche alorevoor. "Denn wir wollen mit diesem Ausdruck andeuten, es bünke uns Unrecht, in das jenige, was gottbegeisterte Männer gesagt, Mistrauen zu sehen, vielmehr seh die Glaubwürdigkeit jener Männer eine Bekräftigung ihrer Lehre, stärker als alle Beweise und Gegendeweise aus Denkgründen.") Wenn hier Gregorius

<sup>1)</sup> Orat. IV. 110. p. 138. . . . βούλεται γάς ήμῖν ὁ λόγος, μη εξεῖναι διαπιστεῖν τοῖς ὑπὸ τῶν θεοφόρων ἀνδοῶν εἰρημένοις, ἀλλ ἀπόδειξιν εῖναι τοῦ λόγου τὸ ἐκείνων ἀξιόπιστον πάσης δυνάμεως λογικῆς καλ ἀντιλογικῆς ἰσχυρότερον. Hier erscheint Gregorius, wenn wir es mit der Sprache unserer Zeit ausbrikten wollen, offenbar als Suranaturalist und ertlärt sich gegen das rationalistis de Brincip. Er gründet den Glauben an die Wahrheit und Göttlichfeit des Christenstums auf die Autorität Zesu und der Apostel, nicht auf die aus Dentstünden zu beweisende Bortressischeit seines Inhaltes. Indes werwarf er gewiß das Bestreden nicht, das Christenthum auch als innerlich wahr und gotteswürdig darzustellen. Ueber das Berhältniß des Glaubens zur Bernunftertenntniß spricht sich Gregorius nirgends umsassend aus. Sein philosophisch gebildeter Seist tonnte Bernunstertenntniß nicht gering schäben. Dieß geht aus mehreren seiner Aeußerungen hervor, z. B. Orat. XLIII. 23. p. 788. Aber er betrachtete die Bernunst als unzuverlässe in ihren Bestimmungen und unzulänglich in ihrer Ersenntniß des Göttlichen, inosern seinet durch den Glauben an die göttlichen. Offendarungen erleuchtet und geleitet wird. Wehreres hierilder wird gelegentlich vorsommen. Hier nur eine Aeußerung: "Der Glaube soll uns mehr als die Bernunft zum Führer bienen, wenn du die Schwäche berselben in den Dingen der näheren lüns

bie Wahrheit ber christlichen Lehre auf die Autorität ihrer Berkündiger gründet, so bringt er in einer anderen Stelle auch noch mehreres andere in Anschlag, nämlich ihre innere Vortrefslicheit, die Prophezeiungen, welche sich auf ihren Stifter bezogen, die Wunder, von denen die göttliche Erscheinung desselben begleitet war und die übereinstimmend bewahrte Ueberzeugung der Kirche. Er nennt die christliche Lehre groß 1), durch ihre Grundsätze und durch himmlische Zeugnisse; zugleich alt und neu: alt, durch Borherverkündigungen und durchleuchtende Anregungen der Gottheit (τοις ύπαστράπτουσι κινήμασι της Θεότητος — die Prophezeiungen des a. T.), neu, durch die zulett erfolgte Erscheinung der Gottheit und die von ihr und an ihr bewirkten Wunder; noch größer und außgezeichneter aber durch die überlieferten und die jett bewahrten Lehrsormen der Kirche. (\*\*)

Gregorius bringt baufig und ernftlich auf ben ein facen Glauben, als bas allen Chriften gemeinfame. Der Glaube, als bas Rundament, bie lebendige Burgel ber driftlichen Gefinnung und Thätigkeit ift allen, bem Forscher ebensowohl als bem einfältigen Chriften Bedürfniß; aber ber forschende Theologe fann auf biefem Grunde weiter bauen, mahrend ber einfaltige Chrift babei fteben bleibt. "Foriche nicht fürwing, fagt er, 3) nach ber Natur bes Baters, nach ber Wefenheit bes eingeborenen Sobnes, nach ber Burbe und Rraft bes Geiftes; halte bich feft an bie Lehren, die dir durch Erziehung eingepflanzt find; die wiffen-schaftliche Begründung überlaffe ben Weiseren." Borzüglich fcon aber fpricht Gregor in folgenber Stelle 4) aus, wie einfach bas Beil burch bas Chriftenthum zu erlangen feb: "Bekenne Jesum Chriftum und glaube, bag er von ben Tobten auferstanden ift, und bu wirft felig werben; benn icon bas blofe Glauben (wobon jeboch nach Gregors Ueberzeugung bie lebensthätige driftliche Gefinnung nie getrennt werben fann) gilt als Gerechtigfeit; bas vollkommene Seil besteht aber barin, bak wir es auch bekennen

gebung tennen gelernt, und bie Bernunft (b. h. bie Fähigleiten und Schranken berselben) ertaunt haft burch Ertenntniß bessen, mas über bie Bernunft ift." Orat. XXVIII. 28. p. 519.

<sup>1)</sup> Orat. IV. 110. p. 138.

<sup>2) . . .</sup> ετι δε μείζω και γρωριμώτερον τοις παραδεδομένοις, και είς τόδε τετηρημένοις τύποις ιῆς εκκλησίας. Ueber biefe Bebeutung von τύπος siehe Suiceri Thesaur. eccles. t. II. p. 1340. Hier wird allerbings ber Trabition ein vorzäglich hoher Werth beigelegt, und das Borsherrschen bes firchlichen Sinnes vor dem biblischen ift sehr bemerkich.

<sup>3)</sup> Orat. XXXII. 21. p. 593.

<sup>4)</sup> Orat. XXXII. 25. p. 597.

und mit der Erkenntniß muthvolle Offenheit verbinden. Nirgends fände eine größere Ungerechtigkeit Statt, als in unserem Glauben, wenn er blos den Gelehrten, den Redesertigen, und in logischen Beweisen Geübten zu Theil würde, die Menge aber, wie des Goldes und Silbers und anderer kostdarer Dinge, so auch des Glaubens entbehren müßte. Besser ift ein Armer, der in seiner Frömmigkeit wandelt, ein in Rede und Erkenntniß Armer, der sich auf das ein fältige Wort stützt, und sich auf demselben, wie auf einem leichten Kahne rettet, als ein Thor, der ohne (wahre, lebendige) Erkenntniß auf Wortbeweise vertraut, und die Kraft des Kreuzes Christi, welche höher ist, als alle Worte, zu nichte macht durch die Kraft, die in der Rede liegen soll, wo aber die Schwäche des Beweises zugleich eine Verminderung der Wahrheit ist."

Einen Ueberblid ber Lehrfate, welche Gregor zu biefem allgemeinen Chriftenglauben rechnete, konnen wir auf eine recht awedmäßige Art mit seinen eigenen Worten geben, indem wir fein awar kurzes, aber boch ziemlich vollständiges Glaubensbekenntnif (welches er nach Art ber Regulae fidei bes Frenaus, Tertullian und Drigenes mittheilt) überfegen. Daffelbe findet fich in Greaors Rebe über bie Taufe 1) und lautet fo: "Lehrend taufe ich bich auf ben Namen bes Baters, bes Sohnes und bes beiligen Beiftes: ein Rame ift aber ben Dreien gemeinschaftlich, ber ber Gottheit . . . Glaube, daß die ganze Welt, sowohl bie fichtbare als bie unfichtbare, aus Nichts (aus bem Nichtsevenben) von Gott geschaffen und burch bie Borfebung bes Schopfers regiert. einft zu einer Ummandlung ins Beffere gelangen werbe. Glaube, daß es fein Befen (ovola) bes Bofen und feine ursbrungliche ober felbstiftanbige ober von Gott hervorgebrachte Macht beffelben gebe, fonbern bag es unfer Wert und bas Wert bes Satans (τοῦ πονηροῦ) feb, und daß es fich vermöge unserer Nachläffia= feit, und nicht nach bem Willen bes Schöpfers bei uns eingefunden habe. Glaube, bag ber Sohn Gottes, ber ewige Loaos. ber bom Bater auf eine über Beit und Raum erhabene Beife (άχρόνως καὶ άσωμάτως) erzeugt worden ift, in den letten Tagen um beinetwillen auch als Menschensohn geboren (anb. gezeugt) worben und aus ber Jungfrau Maria auf eine unausibredliche und fledenlose Art bervorgegangen feb; benn feine Be-

<sup>1)</sup> Orat. XL. 45. p. 727 n. 728. Eine ähnliche, nur weiter ausge-führte nub mit polemischen Aeußerungen burchsiochtene Darftellung ber Uebergengungen Gregors ließt man im 2ten Brief an Clebonius gegen die Apollinariften ober Orat. L.H. t. 1. p. 745. ber Leipz. Ausg.

fledung kann ba febn, wo Gott ift, und an bem, burch welchen bas Beil tommt. Glaube, bag er, ber zugleich Gott ift, ganger1) Menich geworben feb. jum Beften bes gangen leibenben Denichen, bamit er bem gangen Menschen bas Beil bringe und ben gangen Fluch ber Gunde lofe. Glaube, bag er über bas Leiben erhaben fey nach feiner Gottheit, bem Leiben unterworfen nach feiner Menichbeit: bak er fo um beinetwillen Menich geworben feb. wie bu um feinetwillen Gott (burch ibn vergöttlicht) wirft; bag er um unferer Sünden willen jum Tobe geführt, gefreuzigt und begraben worben (bamit er nämlich ben Tob schmede), am britten Tage auferstanden und aufgeftiegen feb in ben Simmel, um bich barnieberliegenden mit fich ju erheben; daß er aber in herrlicher Erscheinung wiederkommen werbe als Richter ber Lebenbigen und ber Tobten; nicht mehr mit bem Fleische bekleibet, aber auch nicht forperlos, sondern aus Grunden, die ihm felbft am besten bekannt find, in einem göttlicheren Körper, damit er gesehen werben konne von benen, die ihn gestochen haben (Apocal. 1, 7.), und doch als Gott über alles Materielle erhaben bleibe. Glaube ferner die Auferstehung, das Gericht, die Bergeltung nach bem gerechten Urtheile Gottes, und bag burch biefe Bergeltung ju Theil werbe Licht benen, beren Sinn gereinigt ift, bas beißt, Anschauen und Erkenntniß Gottes nach Maasgabe ihrer Reinigung. was wir auch bas himmelreich nennen: Fin fterniß aber benen, beren eblere Geisteskraft (xò ήγεμονικόν) verdunkelt ift, bas beift, Entfremdung von Gott nach Maasgabe ihrer geiftigen Abftumpfung mahrend biefes irbifchen Lebens. Endlich wirte bas Gute geftütt auf biefen Grund ber Glaubenslehren; benn ber Glaube ohne Werke ift tobt, wie auch bie Werke ohne ben Blauben." 2)

Die hier ausgesprochenen Glaubenssätze hielt Gregor ebensowohl für allgemein gültig, als für allgemein nothwendig, und
glaubte, daß sie zugleich dem Bolke vorgetragen und von den
gebildeten Theologen festgehalten werden müßten. Daneben erkannte er aber auch die Nothwendigkeit oder wenigstens die Zu-

<sup>1)</sup> Bielleicht besser volltom mener Mensch; ich habe bas Wort gan; wegen bes Folgenben gewählt. Der Ausbruck soll sagen, baß Christo, als menschlichem Wesen, kein integrirenber Theil ber menschlichen Natur sehlte, und ift gegen bie Apollinaristen gerichtet, welche ihm als Menschen ben νούς ober bas menschliche πνεύμα absprachen.

<sup>2)</sup> Gregor kennt keinen anberen Glauben, als ben, ber fic auch in Thaten lebendig zeigt. Orat. XXVI. 5. p. 475. sagt er: "Bie bie That nicht ohne ben Glauben vor bem Gerichte bestehen kann, weil vielt auch um ber Ehre willen ober aus natürlichem Trieb bas Gute iben, sift auch ber Glaube ohne die Werke todt."

läffigkeit einer christlichen Philosophie an, die auf ihrem Gebiete mit größerer Freiheit mußte verfahren konnen, beren Refultate jeboch nur ben Einfichtsvolleren ober, wie er fich ausbrückt, Eingeweihten mitgetheilt werben follten. 1) Nicht als ob er einen Wiberspruch ber Refultate biefes tieferen driftlichen Bhilosophirens mit bem einfachen Bolksglauben guläffig gefunden hatte. sondern er betrachtete eben diese Forschungen ber Natur ber Sache nach nicht als allgemein mittheilbar, und war überzeugt, daß folde Probleme, mobei ohne Gefahr verschiedene Anfichten Statt finden konnen, mehr ber Schule, als ber Kirche, mehr ber Theologie, als ber driftlichen Religion angehörten. Was Gregor in biefes Gebiet verfette, ift in folgender Stelle 2) ausgesprochen: "Bhilosophire über die Welt und die Welten, über die Materie, über bie Seele, über bie vernünftigen Wefen, sowohl bie guten als bie bojen, über Auferftehung, Gericht und Bergeltung, über bie Leiben Chrifti; benn wenn bu in biefen Studen bas Rechte triffft, fo ift es nicht ohne Nugen, wenn bu es aber verfehlft, fo bringt es bir feine Gefahr." 3) Es ift intereffant, mit biefer

<sup>1)</sup> Gregor schließt bas oben übersette Glaubensbekenntniß mit ben Worten: έχεις τοῦ μυστηρίου τὰ ἔχφοςα, και ταῖς τῶν πολλῶν ἀκοαῖς οὖκ ἀποξόητα τὰ δὲ ἄλλα εἴσω μαθηση, τῆς τριάδος χαριζομένης, ἄκαι κρύφεις παρὰ σεαντῷ σφραγιδι κρατούμενα. Mit biesen ber heibnischen Musteriensprache entlehnten Ausbrücken bentet Gregor auf eine nicht bios liturgische, sonbern bogmatische Disciplina arcani hin, welche seit längerer Zeit von den driftlichen Lebrern für zweckmäßig gehalten wurde, und, genauer erwogen, der Katur der Sache gemäß auch nothwendig war. Denn beim Lichte betrachtet ist der Unterschied, den jene Schriftsteller zwischen Musterien und össenklichen Lebren machten, ein anderer, als der zweichen Musterien und össenklichen Lebren machten, kein anderer, als der Glaubenslehre, zwischen Schule und Kirche machen. Unter Geheimsdogmen (ἀποξόητα, μυστήρια) versteht Gregor nichts anderes, als die tiefer einbringenden philosophischen Untersuchungen über die Trinität, siber die höheren guten und bösen Geister, die Erschaffung der Welt, den Urschen des Bösen, die Natur der menschlichen Seele, die göttliche Dekonomie des alten und neuen Testaments u. s. w. Denn dies Gegnsände machen den Inhalt der philosophisch-dogmatisirenden Gedichte Gregors aus, welche mit dem Titel ἀποξόρια bezeichnet sind. Tom. II. p. 161—174. Wie Gregor zwischen Stelle (de spiritu sanct. c. 27. t. III. p. 54.) zwischen rieuer bekannten Stelle (de spiritu sanct. c. 27. t. III. p. 54.) zwischen ziegeründung derselben.

<sup>2)</sup> Orat. XXVII. 10. p. 495.

<sup>3)</sup> Diese Aeußerung schien manchen Erklärern zu frei, weil sie einige ber angegebenen Puncte sitr zu wichtig hielten, als daß man ohne Nachteil sir das Seelenheil barin irren fonnte. Die Benechictiner erklären baher bas deauagraver bes Gregorius pro spe frustrari circa eos, quibuscum disputationes aggredimur, qui in erroribus perseverant, licet tum verbo, tum scriptis illorum error invicte consutetur. Offenbar gezwungen und gegen den Zusammenhang. Merkvürdig ist es allerdings,

Stelle und bem oben mitgetheilten Bekenntnisse Gregors die Glaubensregel zu vergleichen, welche Drigenes seinem Berte regi ågxw vorangestellt hat; 1) von ihm finden wir gleichsalls neben der Feststellung der allgemeinen Kirchenlehre die Puncte angegeben, wo nach seiner Meinung die Speculation freien Spielraum hat, und zum Theil die nämlichen Puncte, die auch Gregorius bezeichnet.

Indem wir nun zur Betrachtung der Lehrmeinungen Gregors übergeben, ift nur noch zu erinnern, daß es durch die Stellung Gregors gegen einen Theil seiner Zeitgenossen von selbst nothwendig wird, überall auch auf sein polemisches Streben Rücksicht zu nehmen, und so werden wir, bei den wichtigsten Dogmen wenigstens, jedesmal mit der positiven Darstellung seiner Lehre auch die Nachweisung der Hauptpuncte des Kampses verbinden, den Gregor mit den wirklichen oder vermeintlichen Irrlehren seinen Zeit zu bestehen hatte.

baß Gregor auch die nadinuara Xpiorov zu ben Gegenständen ber frier Speculation rechnet. Der Grund entdedt fich jedoch bald; die Lehre mar noch nicht Streitgegenstand geworden, und man fah fie beghalb auch nicht für so wichtig an.

<sup>1)</sup> Orig. Opp. tom. I. p. 47.

## Erfter Abschnitt.

### Theologie.

I. Lehre von Gott im Allgemeinen, und Kampf bes Gregorius wider den Eunomius und bessen Anhänger.

Eine Ausführung von Beweisgründen für das Da= fenn Gottes werben wir bon einem Lehrer jener Beit noch nicht erwarten, ba ber Gang ber theologischen Speculation noch nicht auf diesen Bunct hingelenkt mar, und namentlich auch von unserem Gregorius nicht, in welchem bas Gottesbewußtsebn bon frühefter Rugend an viel ju fraftig und fest entwickelt worden war, als baß er ein befonderes Bedürfnig hatte haben konnen, bon bem Göttlichen, in bem er lebte, auch burch besondere Berftanbesober Bernunftgrunde gewiß zu werben. Wir finden baber, bag Gregor nur vorübergebend ben Beweisgrund berührt, auf welchen fich bei ihm von Seiten bes Denkens bie Ueberzeugung vom Dafebn Gottes ftutte; es ift ber fogenannte tosmologische Beweis in Berbindung mit bem physitotheologischen. Es wird genügen, folgende Stelle 1) hierüber anguführen: "bag Gott feb, und eine fcopferifche und erhaltende Urfache bes Weltalls, lehrt fowohl ber Anblid, als bas natürliche Gefet; ber Anblid, wenn er fich ben fichtbaren Dingen gumenbet, welche auf eine fo ichone Beife jugleich feststeben und fortgeben, und fich gleichsam unbeweglich bewegen und getragen werben; bas natürliche Gefet, indem es

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 6. p. 499. Womit zu vergleichen Orat. XXVIII. 16. p. 507. u. 508. und Orat. XIV. 33. p. 281, wo Gregor auch fragt: "wie sollte das Weltall entstanden sehn, wenn es nicht jemand ins Dasehn gerusen und geordnet hätte?"

burch die sichtbaren und wohlgeordneten Gegenstände auf einen Urheber berselben schließen läßt. Denn wie sollte dieses All entstanden sehn oder bestehen, wenn nicht Gott alles ins Dasehn gerusen hätte und zusammenhielte?" Gregorius erläutert dieß noch durch ein bekanntes Bild, indem er bemerkt, daß gewiß jeder, der eine Cither mit ihrer Schönheit und Ordnung sehe, auf einen Urheber derselben und einen Citherspieler geführt werden würde.

Indeß barf man nicht glauben, daß bieser, ohnehin nicht so gang haltbare Berftanbesbeweis es war, welcher unferem Gregorius bas Dafenn und Balten Gottes recht innig gewiß machte; viel tiefer war biese Gewißbeit gegründet in einem unabweisbaren, foon fruhe burch bie Erziehung entwidelten, Beburfniffe feines aangen inneren Befens, ein Bedürfnig, welches fortbauernb baburch genährt murbe, daß er fich burch Erfüllung bes göttlichen Willens in ein lebendiges Berhaltnig jur Gottheit verfest fühlte. Es war einer feiner Sauptgrundsate: nur burch ein göttliches Leben wird ber Menich ber Gottheit inne, nur burd belligung bes Willens kann er mit bem Beiligen in Ber binbung treten, nur eine reine Seele vermag die reine Bottbeit ju schauen, 1) weil überall nur bas Berwandte mit bem Berwandten, also auch nur bas Gottabnliche mit bem Göttlichen in ein lebendiges Berbältnig tommen tann. Aber je gereinigter und fündenfreier die Seele, besto vollkommener ift auch ihre Erkenntnig Gottes, besto inniger ihre Berbindung mit ihm. "Durch ben Wandel erhebe bich, fagt Gregor, 2) burch Reinigung verbinde dich mit dem Reinen. Du willst ein Theologe werben und ber Gottheit würdig? fo halte bie Gebote, und manble nach seinen Borschriften; benn bie That ift bie Borftufe ber Erfenntnik."

Wichtiger ift, was Gregor über ben Umfang und die Art ber menschlichen Erkenntniß Gottes bemerkt. Bollkommene Erkenntniß bes göttlichen Wesens schreibt er nur Gott selbst ober bem göttlichen Geiste zu, bem Menschen aber, insoweit seine Seele burch ben göttlichen Geist gereinigt und erleuchtet ist. "Um Gott zu erkennen, sagt er," bedürfen wir jest und immer bes (heiligen) Geistes, burch welchen Gottes Wesen allein erkannt, ausgesprochen und ausgefaßt wird, benn bas Reine allein kann

<sup>1)</sup> Matth. V. 8.

<sup>2)</sup> Orat. XX. 12. p. 383.

<sup>3)</sup> Orat. II. 39. p. 31.

bes Reinen und Ewigen theilhaftig werben." In einer anberen Stelle 1) bemerkt Gregor, bag wir Gott nur bas barbringen tonnen, was wir von ihm empfangen haben, und fährt bann fort: "benn wir haben bon Gott ja auch bas Dafebn und bie Ertenntnig Gottes, und ben Befit beffen, mas wir ihm barbringen." Dbwohl Gregor etwas ursprünglich Gottabnliches und Gottverwandtes im Menfchen annahm, bie Bernunft,2) fo war er boch babei überzeugt, daß bieselbe nicht bie schöpferische Quelle ber mahren Gotteserkenntniß, sonbern nur bas Organ für bie Auffaffung göttlicher Dinge feb, und bag ber Menschengeift eben bavon nur fo viel mit Zuversicht zu erkennen vermöge, als Gott felbst ihm burch seine Offenbarungen mittheilt. Immer hielt er babei bie menfoliche Erfenntnig Gottes für be= forantt und unvollkommen; und bei Behauptung biefer Anficht hatte er es vornemlich mit Eunomius und beffen Anbangern zu thun, welche eine vollfommene Begreiflichkeit Gottes an= nahmen und allein burch logische Operationen 3) bas Gött= liche auffaffen zu können meinten.

Eunomius, 4) einer der interessantesten häretiker des vierten Jahrhunderts, war ein Cappadocier von Geburt und lebte ganz gleichzeitig mit unserem Gregorius; er war der Sohn eines Landmannes zu Dacora in der Nähe des Berges Argäus, und empfing als Anabe von seinem Bater, wenn dieser in den Wintermonaten von Feldgeschäften ruhte, den ersten Unterricht; dann wurde er als Jüngling der Schüler und Amanuensis des durch seine philosophischen und theologischen Kenntnisse ausgezeichneten

<sup>1)</sup> Orat. XIX. 8. p. 368.

<sup>2)</sup> Orat, XXVIII. 17. p. 508 . . . τὸ θεοειδές τοῦτο καὶ θεῖον, λέγω δὲ τὸν ἡμέτερον νοῦν τε καὶ λόγον.

<sup>3)</sup> Orat. XXVIII. 7. p. 500. rebet Gregor einen Eunomianer an: τέ γάρ ποιε υπολήψη τὸ θεῖον, εἴπερ ὅλαις (ὅλως) ταῖς λογικαῖς πιστεύεις ἐφόδοις;

<sup>4)</sup> Eine vollständige Darstellung der Bildung und Denkweise des Eunomins, welche übrigens in einer besonderen Abhaublung gegeßen zu werden verdiente, liegt außer den Gränzen meiner gegenwärtigen. Arbeit. Ich berrühre ihn nur, insosern er silt die Kenntnis der Denkart Gregors wichtig ik. Borarbeiten zu einer historischen Monographie über Eunomius sindet man besonders in dem tressischen Aussache von Basuage: Animadversiones eirea Eunomium et eijus scripta in Henr. Canisii Lectiones antiquae ed. Basnage. Vol. 1. p. 172 seqq. und in Basnagii Annal. politico-ecclesiast. tom. II. p. 860 seqq. Hauptschich aber sind die kleberbleibsel von Schristen des Eunomius zu benutzeh, welche Cave Histor. literar. Vol. I. p. 220. und Fabricii Bibl. graec. Vol. VIII. p. 248. der ersten Ausgabe mittheilen. Literärische Rachweitungen sindet man außer Walch, Schröch, Tillemont u. a. besonders in Fabricii Biblioth. gr. Vol. IX. p. 207. ed Harl.

Aëtius. Durch bie astianische Parthei erhielt er im J. 360 bas Bisthum von Chaitus in Myfien, verlor aber biefe Stelle balb wieber und lebte bamals, als Gregor in Conftantinopel wirkte, in ländlicher Burudgezogenheit nabe bei Chalcebon. 1) Der Befcichtschreiber Philostorgius, ein Anhanger bes Eunomius, rühmt an ibm vorzüglich große Rlarbeit, Bunbigfeit und Rraft ber Rebe, 2) verbunden mit wurdevoller Anmuth ber außeren Bilbung: bie Schriftsteller ber Gegenvarthei beschuldigen ibn ber Rebseligfeit und fprechen ibm Gelehrfamkeit ab; alle aber ftimmen barin überein, bag er ein feiner Dialectifer und gewandter Disputator gewesen; nur daß ibn bie Orthodoren beghalb nicht rühmen, fondern vielmehr beschuldigen, er habe die Theologie in eine Technologie verwandelt. Dialectische Fertigfeit ging von Eunomius auch auf seine Anhanger über, und die Bewandtheit, die fie hierin befagen, verleitete fie, überall und ju jeder Beit Bortstreitigkeiten über religiose Begenftanbe anzufangen, so daß bie Eunomianer vorzüglich als biejenigen bezeichnet werben, welche ben unseligen Geift ber theologischen Disbutirsucht in Conftantinopel wecten und nährten.

Eunomius unterschieb sich von unserem Gregorius in ber ganzen Behandlung der Theologie hauptsächlich dadurch, daß er nicht, wie dieser (und die meisten Kirchenlehrer jener Zeit), die platonische Philosophie, sondern die aristotelische zur Auffassung und Begründung der Dogmen anwendete, 3) und daß seine ganze theologische Methode eine durchaus verständigs dialectische und darum einseitige war, während Gregor die Religion nicht blos als eine Sache des Verstandes, sondern des ganzen inneren Menschen betrachtete und in diesem Sinn auch wissenschaftlich behandelte. 4) Die einzelnen Streitpuncte, worin

<sup>1)</sup> Theobosius verbannte ihn von Chalcebon nach Galmpris in Mössen, bann nach Cafarea in Cappabocien; enblich erhielt er bie Erlaubniß, auf seinen väterlichen Giltern zu Dacora leben zu burfen. Philostorg. X. 6.

<sup>2)</sup> Philostorg. VIII. 18.

<sup>3)</sup> Dieß geht theils aus seiner theologisch-philosophischen Methode, theils auch barans hervor, daß sich nach bestimmten Nachrichten ber Alten sowohl ber Lehrer bes Eunomins, Aëtius, als auch sein Schiller Theophronius, burch aristotelische Philosophie gebilbet hatten und an dieselbe hielten. Socrat. II. 35. Sozom. VII. 17. Die ganze Parthei ober Schule schein also im Gegensat gegen den bei den orthodoxen Kirchenlehrern vorherrschen den Platonismus vorzugsweise dem Aristotelismus gehuldigt zu haben. Aber noch war die Zeit nicht gesommen, wo der Aristotelismus über den Platos nismus siegen tonnte.

<sup>4)</sup> Sehr geiftvolle Bemertungen über bie Geiftesrichtung bes Ennomiss finben fich in Reanbers Chrysoftomns Bb. 1. S. 353. 3ch erlaube mir,

sich die Neberzeugungen Gregors und der Eunomianer entgegenkanden, betrasen zuerst die vollkommene Begreiflichkeit des
göttlichen Wesens, welche Eunomius und seine Anhänger annahmen,
Gregor und die übrigen orthodozen und platonisirenden Bäter leugneten, und sodann das Verhältniß des Sohnes zum Vater,
von denen Gregor und alle Orthodozen lehrten, daß sie ihrem Wesen nach vollkommen gleich, Eunomius und die Seinigen dagegen, daß sie ihrem Wesen nach ungleich i wären. Wir haben
es hier zunächst mit dem ersten Streitpunct zu thun.

So wie Eunomius barauf ausging, ausschließlich vermittelst ber Denkkraft bas Göttliche aufzufassen, so war er auch überzeugt, baß bas Göttliche durch ben Begriff und durch logische Bestimmungen ganz umfaßt, daß Gott vom menschlichen Geiste vollkommen begriffen werden könnte. Sokrates?) berichtet uns Folgendes als wörtliche Aeußerung des Eunomius: "Gott selbst weiß von seinem Wesen nicht mehr als wir; und sein Wesen ist ihm nicht mehr, uns aber minder bekannt; sondern was wir von demselben wissen, das sindet sich unverändert auch in uns." ») Wollten wir bierbei auch annehmen, daß eine

einiges bavon hierher zu seinen: "Eunomins, ein weit merkwilrbigerer Meusch, als Arius, bei dem Alles aus einem Stück war, ist obgleich in einzelnen Lehrmeinungen sehr von ihnen verschieden, doch in seiner theologischen Geistesrichtung in mancher Rücksicht den Socinen sehr verwandt; wie dei diesen eine gewisse logische Nüchternheit ohne Tiese, ein beschränkter blos mit dem Berstande ausgesaßter Supernaturalismus, eine misverstandene Schen vor allem Musischen, die wohl dazu sihren konnte, manche tief begründete Lehre des Christenthums zu verwässern und auszuleeren. Zwar war Eunomins (der übrigens wegen seines nicht der Possust die nenden uneigennläsigen Tiers silr das, was er als Wahrheit zu erkennen glaubte, besondere Achung verdient) in vieler Rücksicht von dem Einstusse bes berrschenden Geistes seiner Zeit seit und stand seinem Zeitalter mehr fremd, als Gegner der ascetischen und mostischen Richtung seiner Zeit, insosern er die Entwickelung der Resigion im Begriffe über alles Andere erhob. Aber daraus solgt noch nicht, daß die theologische Rüchtung, welche Eunomins dem herrschenden Geiste der Kirche seiner Zeit entgegenstellte, etwas Höheres nud Bessers gewesen sein Es war ein beschränkter logischer Dogmatismus im Gegensty gegen den christlichen Platonismus, ein zu sleichlich und ausgesicht ausgesaßter Supernaturalismus, welche Richtung, wenn sie derrschaft hätte gewinnen können, seicht zu einem beschränkten, das Christenthum seines kigenthimslichen Wesens beraubenden Rationalismus hätte hinssilber können."

<sup>1)</sup> Bon welcher Behauptung fie bekanntlich ben Namen Aromoto. Anomöer erhalten hatten. Sie waren die späteren reinen Arianer; nur daß sie ben Lehrbegriff noch mehr ausbildeten, und durch Polemit gegen Andersgestunte besestigten.

<sup>2)</sup> Hist. eccl. IV. 7.

<sup>3)</sup> Benn fic Eunomins wirflich ben fühnen Ausspruch erlaubt hat: "Ich tenne Gott fo gut als mich felbft"; fo ift es auch nicht zu viel,

Behauptung bes Gunomius durch faliche Confequenzen übertrieben worben feb, fo ift es boch teinem Zweifel unterworfen, bag er eine volltommene Begreiflichfeit Gottes annahm. Die Ginwendung ber orthodogen Lehrer, daß bie burch bie Sunde getrübte und burch Bereinigung mit bem materiellen Rorper beschränfte Seele eben beghalb nicht im Stande fep, die heilige und reingeiftige Bottheit volltommen ju erfennen, suchte Eunomius burch folgende Bemerkung 1) zu entkräften: "Wenn auch ber Geist eines Eingelnen burch schlechte Gefinnung verfinftert ift, und er beghalb nichts, felbst bas nicht, mas ihm bor ben Fügen liegt ober über bem Saupte ichwebt, erkennt, fo folgt baraus nicht, bag auch anderen Menschen bas Auffinden ber Ertenntnig vom Wefen ber Dinge unmöglich fep." Ja er feste eben barein einen haupt swed ber Erscheinung Chrifti, bag er bie Menschen zur vollfommenen Erfenntnig Gottes habe führen follen. "Denn, fagt er,2) follte fich wohl ber herr vergeblich die Thüre genannt haben, wenn niemand ba ware, ber nun auch jur Erkenninig und Anschauung bes Baters hindurchginge, vergeblich ben Beg, wenn er es benen nicht leicht machte, bie gum Bater tommen wollen? Und wie ware er ein Licht, wenn er bie Menschen nicht erleuchtete, wenn er bas Auge ber Seele nicht erhellte gur Erfennt nif feiner felbft und bes bochften Lichtes?" Gine Behauptung, bie insofern richtig ist, als burch Resum und in ihm so viel vom Wesen und Willen Gottes für die Erkenntnig offenbar geworben ift. ale ber Menich theoretisch und practifch ju feiner Beseligung bedarf (bieg wurde jedoch von Gregorius nicht geleugnet), aber auch unrichtig, infofern man die Erkenntnig Gottes, wie Eunomius wirklich that, "blos in bas Auffassen gewisser metaphpfischer Bestimmungen über die Gottheit" fest.

Die Eunomianer warfen den Orthodogen vor, fie hätten gar teine Kenntnig von dem Gott, den fie anbeteten, und verdienten nicht

was Gregor Orat. XXVII. 2. p. 489. von den Eunomianern sagt: od πάντα εἰδέναι τε καὶ διδάσκειν ὑπισχνείσθε λίαν νεανικώς καὶ γενναίως. Denn hier ließe sich wohl auch anwenden, was in einem alten Kirchenliede in anderem Sinn von der Seligseit der Berklärten gesagt ist:

Qui scientem cuneta sciunt,

Quid nescire hi queunt? Maften die Eunomianer sich in der That an, den Allwissenden so gut zu kennen, wie sich selbst, so folgte nothwendig, daß sie überhaupt Alles wissen mußten. Die Orthodoren gaben den Eunomianern wegen ihres übermüttigen Dogmatismus den Spottnamen odonvoßarau und perewoolfoxau. Philostorg. IX. 3. X. 1.

<sup>1)</sup> Gregor. Nyssen. advers. Eunom. Orat. X. t. II. p. 670. edit. Paris.

<sup>2)</sup> Gregor. Nyss. eod. loc. p. 671.

einmal ben Ramen Chriften, weil fie felbst jugaben, bag ihnen bie göttliche Ratur unbefannt feb. Dieg konnten bie orthobogen Lehrer nicht einräumen; benn indem fie leugneten, bag bas gottliche Wesen vollkommen begreiflich set, behaupteten fie bamit noch nicht, bag es volltommen unbegreiflich fet. Gregor 1) fcrieb bem Meniden eine fichere Ueberzeugung babon ju, bag Gott feb, wenn auch feine vollständige Erfenntnig von dem, mas er feb; und felbst von ber Erkenntnig beffen, was Gott feb, schloß er ben Menschen nicht gang aus, sondern erklärte nur biese Erkennt= nig für unvolltommen, bas göttliche Wefen nicht erschöpfenb, und auf bas beschränkt, mas Gott felbft bem Menschen von fich mit= theilt und offenbart. Bei ber Entwickelung feiner Anficht bierüber gebt Gregor von der bekannten Aeußerung Platons aus:2) "Gott zu erkennen ift fcmer, ihn auszusprechen aber unmöglich"; und fügt nach einigen Bemerkungen über biefes Wort bes "beibnischen Theologen" folgendes bingu: "Mir scheint es, bak Gott auszusprechen 3) unmöglich sep, ihn zu begreifen, noch unmög= licher, benn was einer erkennt, bas kann er auch, obwohl vielleicht nicht gang auf die angemeffene Beise, aussprechen; . . . einen fo großen Gegenftand aber mit bem Geifte ju umfaffen

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 5. p. 499.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 4. p. 498.

<sup>3)</sup> Mit der Lehre, daß Gottes Wesen nicht vollsommen begriffen werden tönne, mußte sich ganz solgerecht die Ueberzeugung verbinden, daß es auch durch kein Wort ausgesprochen, durch keinen Namen entsprechend bezeichnet zu werden bermöge. "Das Göttliche ist unnennbar (rò desowaxarovóµaorov)... So wie niemand je die ganze Lust einathmen kann, so kann auch das Wesen Gottes weber der Seist ganz begreisen, noch ein Wort umsasseigen. Gregor. Orat. XXX. 17. p. 552. Als die relativ besten Ausbrücke zur Bezeichnung des göttlichen Wesens nennt Gregor die Worte das und des Esseichnung des göttlichen Wesens nennt Gregor die Worte das und der geger die kott seist aber unter diesen dem Namen där wieder den Borzug, theils weil ihn Gott selbst sich bestegt (Exod. III. 14.), theils weil er bezeichnender sey; denn immer seh doch, meint er, der Ausbruck dece ein abgeleiteter und nur beziehungsweise zu nehmen, wie auch der Name Herr, die Bezeichnung där dagegen sey ganz selbstständig und komme allein Gott zu. Um die Unselbsständigseit des Bortes dese dazuthun, slührt Gregor einige Ableitungen desselben an, nämlich von desew (sausushun, slührt Gregor einige Ableitungen dessehen sehren weil Gott alles Schlechte verzehrt und selbst ein verzehrendes Feuer, nüg xaravaltoxov, in der Schrift genannt wird. Deuteron IV. 24.). Die Richtsgleit dieser Ethymologieen geht uns hier nichts an; der letzteren, so unwahrscheinlich sie serymologieen geht uns hier nichts an; der letzteren, so unwahrscheinlich sie serymologie von dess Bezilgliche gesammelt ist. Es ist hier der Ort nicht, auf diese Sache einzugehen; wir verweisen auf Lennep Etymolog. ling. gr. p. 251. und andere Schriften, welche Ereuzer Symbol. 1. p. 170. ansihrt. Die dauptstelle Gregors über dies alles ist Orat. XXX. 17 n. 18. p. 552 n.

(τῆ διανοία περιλαβείν) ift ganz unmöglich, nicht allein für bie Geistesträgen und Niedriggefinnten, sondern auch für bie höhergefinnten und gottliebenden Manner, ja überhaupt für jebe geschaffene Ratur, welche biefes (irbifche) Duntel bedt, und biefe bichte Sulle bes Rorpers gur Erfenntnig ber Babrbeit nicht binburchbringen läßt; ja ich weiß nicht, ob nicht vielleicht auch für bie höheren und geistigen Naturen, welche, weil Gott naber und bon bem gangen Lichte erleuchtet, vielleicht auch flarer erkennen, und wenn auch nicht bollftanbig, boch bollfommener und tiefer einbringend (extunwiregor) als wir, und zwar die einen wieder mehr ober weniger als die anderen, je nach Maasgabe ihrer Stellung." Bas bier am Schluffe nur angebeutet ift, bas fpricht Gregor in einer anberen Stelle 1) beftimmter aus, wo er zugleich febr icon hervorhebt, wie ber Menich bis ju einem gewiffen Grad Gott erfenne, und eben baburch jum Göttlichen hingezogen werbe, ohne ihn jedoch bei ber Unbolltommenheit biefes Lebens gang umfaffen zu können: "Auch bie reinen und feligen Naturen faffen faum die Berrlichfeit Gottes, ben ein Abgrund verhüllt und buntel verbirgt, 2) da er ein vollkommen reines und ben meisten unzw gangliches Licht ift. Er ift im Weltall und ift auch außer bemfelben; er ift alles Schone und ift auch über allem Schonen; er erleuchtet ben Berftand und ift über bie Schnelliakeit und Sobe bes bentenben Berftanbes erhaben; er entzieht fich immer eben fo viel als er begriffen wird, und erhebt eben baburd, bag er fich entzieht, und, beinahe erfaßt, boch wieber entschlüpft, ben, ber ibn liebt, jum Soberen." Und in einer anderen Stelle: 3) , burch bas, mas an Gott für une begreiflich ift, gieht er une ju fich, benn bas bollig Unbegreifliche konnte fein Gegenftand ber Sehnfucht und bes Strebens feyn; infofern er uns aber unbegreiflich ift. erfüllt er uns mit Bewunderung; burch Bewunderung wird bie Sehnsucht mehr rege, burch bie Sehnsucht bas Gemuth gereinigt, burch Reinigung gottähnlicher gemacht, und, wenn bieß

<sup>1)</sup> Orat. II. 76. p. 49.

<sup>2)</sup> Ps. XVIII. 10-12.

<sup>3)</sup> Orat. XLV. 3. p. 847. Die Stelle endigt sich so: τοιούτοις δέ γενομένοις, ως οίχειοις ήδη προσομιλή. τολμά τι νεανικόν ό λόγος δεός δεοίς ένούμενος τε καλ γνωριζόμενος καλ τοσούτον Ισως, δσον ήδη γινώσκει τούς γινωσκομένους. (1 Cor. XIII. 12.) Die letzte Aeußerung schein sich übrigens auf die volltommnere Erfenntniß Gottes in jenem Leben zu beziehen. Die ganze Stelle enthält das Wesenliche de Lehre von Gott, wie sich Gregor dieselbe ausgebildet hatte, und ist deshalb im Griechischen nachzulesen. Fast wörtlich wiederholt sindet sich dieselbe Orat. XXXVIII. 7. p. 667.

geschehen ift, geht die Seele mit dem Göttlichen als mit einem ibr Berwandten um."

Die Grunde, womit Gregor ben Sat rechtfertigte, bag bas göttliche Wefen für ben Menschen nicht vollkommen begreiflich feb. find bon ihm mehr gelegentlich angebeutet, als weitläufig ausgeführt. Es find aber hauptfächlich folgende. Borerft liegt es nach feiner Ueberzeugung icon im Wefen eines en blichen Geiftes, bas Unenbliche nicht volltommen umfaffen zu können; und bas Unendliche wurde aufhören, bas zu fenn, mas es ift, wenn es bon bem Endlichen bollftanbig aufgefaßt und begriffen werben tonnte; Die Begreiflichkeit mare ja eine Beschränkung. 1) Die= jenigen, welche das Göttliche vollkommen begreifen zu können meinten, weißt Gregor stets barauf bin, wie mangelhaft und unzulänglich ihre Erkenntnig felbst von geschaffenen und endlichen Dingen sey, wie wenig fie 3. B. fich felbst, die Vereiniaung ihres Geiftes und Körpers gang verftunden — wie viel weniger alfo ben unendlichen Gottesgeift. 2) Ferner : ber endliche Menschengeift, icon als folder unfähig, bas Unenbliche gang zu umfaffen, ift auch noch mit einem materiellen Rörper verbunden, welcher wie eine Nebelhulle zwischen uns und bem rein immateriellen Göttlichen liegt, und bas Geistesauge hindert, Die Strahlen bes aöttlichen Lichtes in voller Klarbeit aufzunehmen. 3) Mit anderen Worten: Gregor mar überzeugt, daß ber menschliche Geift, weil mit bem Rörper fo ungertrennlich vereinigt, eben barum auch bei aller feiner Erkenntnig nothwendig an die Formen finnlicher Unicauung und Erfahrung gebunden feb, und beghalb bas boll= fommen Ueberfinnliche (wie bie Gottheit) nicht in feinem reinen Befen zu erkennen vermöge. "Wie es unmöglich ift, daß jemand feinem eigenen Schatten voraneile, ober bag bas Auge mit ficht= baren Gegenständen in Berbindung trete, ohne bie Dagwischenfunft bes Lichtes und ber Luft, ober bag Fische außer bem Waffer schwimmen, so unmöglich ist es auch für solche, bie im Körper

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 10. p. 503 . . . χαι οὖπω λέγω τὸ περιγραπτὸν πάντως εῖναι τὸ θεῖον, χαι εὶ διανοία χαταληπτόν. Εν γὰρ περιγραφῆς εῖδος χαι ἡ χατάληψις.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 22. p. 512. Sollte ber Menich, fragen Bafilins und Gregor von Ruffa, ber nicht einmal die Natur einer Ameije vollständig ju erklären vermag, das Wesen Gottes vollsommen begreifen?

<sup>3)</sup> Orat. XXVIII. 4. p. 498. u. 12. p. 504. "Zwischen uns und Gott steht bieses Dunkel bes Körpers (& σωματικός οδτος γνόφος) wie einst die Wolke zwischen ben Aegyptern und Hebräern; und das ist vielleicht das Dunkel, in welches er sich verbirgt, nämlich unser grobmaterielles Wesen, durch welches nur Einzelne ein wenig hindurchschauen."

leben, ohne alles Rörperliche (b. h. frei von aller Einwirkung finnlicher Anschauungs = und barnach bestimmter Denkformen) gang rein mit bem Ueberfinnlichen in Berbindung zu treten; benn immer wird etwas von bem Unfrigen bazwischen tommen, mag fich ber Beift auch fo viel wie möglich bon bem Sichtbaren trennen, und rein für fich felbst zu bem ihm Berwandten und Unfichtbaren zu erheben versuchen." 1) Enblid betrachtete Gregor auch bie Gunbe als ein wesentliches hindernig vollkommener Gotteserkenntnig. Da er bie beiben Grundfate festhielt, bag nur ein reiner und heiliger Sinn ben Allheiligen auffassen könne, und auf ber anderen Seite, daß die geiftige Ratur aller Menschen burch bie Gunde getrübt fet, so mußte baraus nothwendig die Folgerung berborgeben, daß bei allen Menschen feine bollfommene und reine Erfenntnig Gottes möglich fen.

Diefe hier bezeichneten hinberniffe fallen inbeg nach Gregors Neberzeugung weg, wenn die Seele von ber Sunbe gereinigt und, von den Reffeln des materiellen Körpers entbunden, zu einem freieren und unbeschränkteren Dasehn erhoben wird; in bem Leben ber Geheiligten nach dem Tobe findet volltommene Gotteserkennt= nif Statt, ja bie ewige Seligkeit (bie Baochela zur obpaνων) besteht eben in biefer bollen Ertenntnig und reinen Anschauung Gotte &. 2) Dieg spricht Gregor in mehreren Stellen aus; ich begnüge mich bier mit einer einzigen,3) wo er fagt: "Bas Gott feiner Ratur und feinem Befen nach fep, bas hat noch nie ein Menfch gefunden und möchte es auch nicht finden. Er wird es aber, wie ich glaube, finden, wenn biefes Gottahnliche und Göttliche, ich meine unferen Geift und unfere Bernunft, fich mit bem ihm Berwandten (mit Gott) bereinigt, und bas Bilb fich erhebt zum Urbilbe, nach welchem es jest Berlangen trägt; und bas icheint mir ein recht philosophisches Wort: wir werben einst erkennen, wie wir erfannt finb." 4)

Gregor versuchte auch, fich Rechenschaft ju geben, warum bie Gottheit bem Menschen in seinen gegenwärtigen Berhältniffen eine unbeschränkte Erkenntnig ihres Wesens versagt habe. 5) Er fand

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 12. p. 505., womit zu vergleichen §. 13. p. 505. u. §. 21. p. 511.

<sup>2)</sup> Orat. XX. 12. p. 384.

<sup>3)</sup> Orat. XXVIII. 17. p. 508. Bergl. Orat. XXXIX. 8. p. 681.

<sup>4) 1</sup> Cor. XIII. 12.

<sup>5)</sup> Orat. XXVIII. 11. 12. p. 503 seqq.

bie Urfache bavon nicht in einem Reibe ber Gottheit; in bem beiligguten, alle Geschöpfe mit Liebe umfaffenben Wefen Gottes kann kein Reib fepn. Auch kann nicht etwa ber Gottheit eine höhere Majeftat baburch jumachsen, daß bie Sterblichen nicht ju ihrer vollen Erkenntniß gelangen konnen. Bielmehr liegen nach Gregors Unficht bie Grunbe bavon in ben fittlichen Bedurfniffen ber menschlichen Natur; nämlich: "querft, bamit nicht bas, was leicht erworben wird, eben beghalb auch leicht wieder vernach= läsigt werbe. Denn bas, was man mit Mühe errungen bat, hält man auch gerne fest, bas Leichterworbene aber wirft man leicht von sich, weil man es immer wieder bekommen zu konnen glaubt. . . . Sobann vielleicht, bamit es uns nicht geht, wie bem gefallenen Lucifer, bag wir nämlich, weil wir im Befit alles Lichtes wären. uns wiber ben allmächtigen Gott empörten und aus Ueberhebung fielen, ben beklagenswertheften Sall. Rulett etwa auch, bamit in jenem Leben ein höherer Rampfpreis für ihre Anftrengung und ihr befferes Leben benen zu Theil werbe. die fich bier gereinigt und in ausbarrender Geduld nach bem Erfebnten geftrebt baben. Denbalb ftebt awifden und und Gott biefe Sulle bes materiellen Körpers, wie einft bie Bolfe amifchen ben Aeapptern und Sebräern."

Nach bem Bisberigen wird man icon erwarten, bak bie Bestimmungen Gregors über bas Wefen Gottes mehr negativer, als positiver Art sind, und wirklich macht er es auch gegen bie Eunomianer geltend, daß unsere Erfenntniß bon Gott, weil großentheils in negativen Saben bestebenb, eben barum nicht erschöpfend feb.1) Er führt in biefer Beziehung werft ben Sat aus, bag Gott nichts Rörperliches fen, bemerkt aber babei. bag wir baburch eben fo wenig eine gureichende Erklärung feines Wefens erhielten, als burch bie Bestimmungen ungezeugt, anfangslos, unveränderlich, unvergänglich u. bgl. Dieß alles führt uns nicht zur Erkenntnig von Gottes Natur und Wesen: "benn bagu ift es nicht hinreichend zu fagen, was er nicht ift, fondern man muß auch genauer bestimmen, was er ift. Sonft ware es ja, wie wenn Remand fragte, wie viel zweimal fünf feb. und man antwortete ibm, es feb weber zwei, noch brei, noch vier, noch fünf, noch zwanzig, noch vierzig, unterließe aber zu fagen, bag es gebn fey. Es ift viel leichter, wenn man weiß, was etwas ift, zu entwickeln, was es nicht ift, als burch Abzug beffen, was es nicht ift, 2) ju zeigen, was es ift." Das beißt:

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 7-10. p. 500 seqq.

<sup>2) . . .</sup> ἐχ τοῦ ἀνελεῖν ἃ μὴ ἔστιν.

Ullmann, Gregorius von Ragiang.

wenn wir vorerst eine positive Renntniß vom Wesen Gottes hatten, so ergabe sich baraus die negative von selbst, aber aus lauter negativen Bestimmungen entsteht nie eine positive Erkenntnig.

In Beziehung auf die positiven Borstellungen, die sich der Menschengeist von Gott bildet, und die z. B. in den Worten Lebensodem (πνεῦμα), Licht, Feuer, Liebe, Weisheit, Gerecktigkeit, Geist, Vernunft u. s. w. ausgedrückt werden, bemerkt Gregorius, daß sie auch nicht zureichend sehen, um das Göttliche vollständig darzustellen und aufzusaffen, weil diesen Vorstellungen entweder, wie den Ausdrücken Licht, Feuer, etwas Sinnliches, oder doch wenigstens, wie den Ausdrücken Liebe, Weisheit, Gerechtigkeit, etwas anthropomorphistisches beigemischt seh. Alle diese Bezeichnungen sind bildlich und symbolisch, und darum dem göttlichen Wesen nicht ganz angemessen; die die Ganzes zusammengesaßt können sie das nicht ausdrücken was Gott wirklich in der Fülle seines Wesens ist.

Der Hauptsat, ben Gregor als positive Bestimmung über bas Befen Gottes festhält, ift ber: bag Gott ben Grund bes Senns in fich felbft habe, und bagin ihm jugleich ber Grund bes Sepns aller übrigen Dinge liege; baß Gott also ein nothwenbiges, ewiges und unbebingtes 2) Sepn jutomme, während allen geschaffenen Dingen außer ibm nur ein abgeleitetes, bedingtes und veranderliches Geyn augufdreiben feb; weftwegen Gregor auch ben Ramen o d'v für ben noch am meiften erschöpfenben gur Bezeichnung bes göttlichen Befens erflart. 3) "Gott war immer und ift und wird sebn; ober vielmehr er ift immer; benn bas war und wird febn find Beitbestimmungen nach unserem Berhältnig und für bie veränderliche Natur; Gott aber ift ber Emigsepen be und fo nennt er fich felbft, ba er fich bem Dofes auf bem Berge offenbart; 4) benn er fagt in fic gufammen alles Gebn, ohne Anfang, ohne Ende, wie ein unenbliches und grenzenlofes Deer bes Geyns, Aberfteigenb alle Begriffe ber Beit und ber Natur." Und in einer anderen

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 13. p. 505. Inbest verwirft boch Gregor bieft Ansbrüde nicht, und gebraucht besonbers gerne bas Bilb bes Lichtes gur Bezeichnung bes göttlichen Wesens. Orat. XXXII. 15. p. 589. u. a. St.

<sup>2)</sup> Die negative Seite bes Satzes, daß Gott den Grund des Seins in sich selbst habe, nämlich die Behauptung, daß der Grund seines Seins nicht in einem anderen Wesen liege, daß Gott also ohne Princip und Ansang (ἀναίτιος καὶ ἄναοχος) seh, spricht Gregor auch mehrmals aus. Orat. XXX. 2. p. 540. XXXVIII. 8. p. 667.

<sup>3)</sup> Orat. XXX. 18. p. 553.

<sup>4)</sup> Exod. III. 13.

Stelle: "Gott ift der Schönste und Erhabenste unter allem, was eristirt, wenn es nicht vielleicht einem zusagt, ihn über alles Wesen hinauszusezen, oder das Sehn ganz in ihn zu setzen, von dem ja auch die übrigen Wesen ihr Sehn haben." Wenn nun Gregor in diesen Sätzen, obwohl er sich auf das alte Testament beruft, doch im Grunde der platonischen Philosophie folgt, so filhrt er anderwärts den Plato auch ausdrücklich an, indem er von ihm jene schöne Vergleichung entlehnt, welche die Gottheit unter dem Bild der Sonne als den Urgrund alles Sehns in der sinnlichen, vornehmlich aber in der geistigen Welt darstellt. 1)

Unter ben göttlichen Gigenschaften liebt Gregor außer Bottes Emigfeit und Unendlichkeit besonders feine väterliche Liebe. bie innere Sarmonie feines Wefens, und feine über alles Bofe volltommen erhabene Seiligkeit bervorzubeben. Wir führen für jebe biefer Eigenschaften eine Stelle an. Erftlich: 2) "Wenn uns jemand fragte, was wir eigentlich anbeten, fo konnten wir unbebenklich fagen, bie Liebe; benn unfer Gott ift, felbft nach einem Ausspruch bes heiligen Geiftes, 3) die Liebe, und freut sich biefes Namens mehr als aller anderen." Sobann: 4) "In ber Gottheit tann tein Gegenfat febn, woraus eine Auflösung ihres Befens hervorgeben wurde; vielmehr ift die Gottheit mit fich selbst sowohl, als mit anderen Wesen in so vollkommener Uebereinstimmung, daß fich Gott vorzüglich ber hierauf fich beziehenden Namen erfreut, benn er wird ber Friede und bie Liebe genannt." Endlich in Beziehung auf Gottes Beiligkeit: 5) "Das Göttliche ift gang und gar fculblos an allem Bofen, ba es feiner Ratur nach gut ift, und bie Urfache bes Bofen in bem liegt, der es erwählt."

Die genauesten Bestimmungen über das göttliche Wesen giebt Gregor bei Aussührung der Trinitätslehre, die wir nun zunächst zum Gegenstand der Betrachtung machen. Sonderbar ist es hierbei, daß Gregor, der den Satz vertheidigte, daß die Gottheit für den Menschen nicht vollkommen begreislich seh, auf der anderen Seite bei Entwickelung der Trinitätslehre in die Erkenntniß der innersten Tiesen des göttlichen Wesens einzudringen zweisels

Plato de republ. Lib. IV. Greg. Orat. XXVIII. 30. p. 520.
 XL. 5. p. 693. XXI. 1. p. 386.

<sup>2)</sup> Orat. XXII. 4. p. 416. u. XI. 7. p. 246.

<sup>3) 1</sup> Joh. IV. 16.

<sup>4)</sup> Orat. VI. 12. p. 187.

<sup>5)</sup> Orat. IV. 47. p. 98. Bergl. Jacob. 1. 13. 14.

los gewiß war. Dieser Widerspruch bes Grundsaßes und ber Ausübung (ben wir bei Gregor in einigen Beziehungen sinden) würde sich dann auslösen, wenn das, was Gregor über die Trinität vorträgt, wirklich so in der dristlichen Offenbarung vollständig enthalten wäre; und allerdings glaubte Gregor davon überzeugt sehn zu dürsen; allein dem undesangenen Betrachter wird es nicht entgehen können, daß Gregor in dieser Lehre manches als entschiedenen Glaubenssaß vorträgt, worüber wir in den heil. Urkunden keine Bestimmungen sinden, und Ausdrücks für wesentlich und nothwendig erklärt, die wir dei Jesus und den Aposteln vergeblich suchen.

## II. Trinitätslehre.

Es ist icon mehrmals gesagt worben, bak Gregorius eigentlich sein ganges Leben vorzugsweise ber Ausbildung und Bertheibigung biefer Lebre widmete, und baf er faft in jebem feiner Bortrage auf fie gurudtommt. Er hielt fie, ben bamaligen Berbaltniffen gemäß, für bie eigentliche Grunblebre bes Chriftenthums. Und awar geichnet er biefe Lebre nicht blos unter ben Blaubensfäten, beren grundliche Renntnig bem Theologen nothwendig ist, als ganz besonders wichtig aus, 1) sondern auch als populares Dogma angefeben, legt er, freilich hierin nicht gang confequent, ben bochften Werth auf ihre Begrundung und allgemeine Berbreitung. Biele Stellen fprechen Gregors lebenbige Begeisterung für die Trinitätslehre aus. Nur eine mag bier stehen. Der Redner preißt alle freien und muthvollen Betenner jenes Glaubenssates gludlich und fährt fort: 2) "D! bag wir boch bis ju unserem letten Lebenshauche mit vieler Ruberficht bekennen möchten bas berrliche Bermächtniß ber beiligen Bater, die Chrifto naber ftanden, und bes erften 3) Glaubens -

<sup>1)</sup> Orat. II. 36. p. 29.

<sup>2)</sup> Orat, XI. 6. p. 246.

<sup>3)</sup> Man fleht aus biefer Stelle zugleich, baß Gregorius überzeugt war, bie Trinitätslehre, bie er vertheibigte, fen so alt als bas Chriftenthum, und fle sen namentlich auch von ben früheren Kirchenlehrern vorgetragen worden. Schwerlich hätte Gregor bie in jener Zeit fast unmögliche Unbefangenheit gehabt, bas Unhaltbare biefer Anficht wirklich anzuerkennen, wenn er auch bie Schriften ber älteren Bäter hinlänglich flubirt gehabt hatte, um fich von biefer Unbaltbarkeit überzeugen zu können.

bas Bekenntniß, bas wir mit ber Muttermilch eingesogen, bas wir zuerst ausgesprochen haben, und mit welchem wir auch zu-lest von bannen scheiben wollen, indem wir, wenn auch nichts anderes, boch Frömmigkeit von hier mitnehmen."

Dabei übersah Gregorius bie Schwierigkeiten, welche ber Entwickelung und bem Bortrag biefer Lehre besonbers im Bollsunterricht entgegenstanden, nicht. Denn abgesehen bavon, bag nach seiner Ueberzeugung fein Mensch bas innere Berhältniß bes göttlichen Wefens gang zu ergründen vermöge, bag es nur burch Unterftutung bes beiligen Geiftes gelingen konne, in bie Tiefen ber Gottheit einzubringen, und bag es nur einem gereinigten Gemuthe gegeben feb, Gott ben reinen und beiligen gu ertennen, abaefeben bon bem Allem, fonnte er es fich nicht ber= bergen. welchen Schwierigkeiten ber Bortrag eines fo geheimniß= bollen Dogmas bor einer an Fassungsfraft so verschiedenen Bersammlung unterliegen muffe. "Es ift schwer, fagt er 1) beghalb, besonders bor einer gemischten Menge bon fo boben Dingen gu reben, und bei Menschen bon fo berichiebenem Alter und fo ber= ichiebener Beschaffenheit, wie bei einem vielbesaiteten Inftrumente, welches auch auf verschiedene Art geschlagen werben muß, gerade bas Wort zu finden, bas Alle zu ergreifen und mit bem Licht ber Erfenntniß ju burchbringen bermag." Gregor gefteht, bag bas Wesen ber Trinität weber gang begriffen, noch in vollkommen angemeffenen Ausbruden und Bilbern 2) bargeftellt werben fonne, und erklärt es beswegen für beffer, fich einfach an die Worte bes Glaubens zu halten. 3) "Go schien es mir also zulett am beften ju febn, die Bilber und Schatten als trügerisch und bon ber Bahrheit abführend fahren zu laffen, und bafür fest an bem frommen Sinn zu halten, bei wenigen Ausbruden fteben zu bleiben, und unter ber Führung bes beiligen Beiftes bie Erleuchtung, die ich von borther empfangen, als die beste Begleitung und Unterftützung bis ans Ende zu bewahren; auf biefe Beife burch bie Welt mich hindurchzufämpfen und auch andere nach Aräften babin zu bringen, ben Bater, Sohn und heiligen Geift als eine Gottheit und Kraft anzubeten." Dbwohl nun Gregor fich überall bestrebt, bas Dogma bon ber Dreieinheit fo einfach als möglich zu entwickeln, und felbft irgendwo fagt, er fpreche barüber nicht nach Weife bes Ariftoteles, fonbern einfältiger

<sup>1)</sup> Orat. II. 39. p. 31.

<sup>2)</sup> Eine ganze Reibe folder Bilber, Die bas Wesen ber Drejeinheit barguftellen suchen, ohne es zu erschöhfen, beurtheilt Gregor Orat. XXXI. 31. 32. p. 576 u. 577.

<sup>3)</sup> Orat. XXXI. 33. p. 577.

Ftscher [alieveinag, all odu Aquororelinag1)], so muß man boch gestehen, baß seine Borträge, wenn sie sich zu diesem Buncte hinwenden, großentheils die Fassungskraft des Bolkes übersteigen, und mit ihren dialectischen Beweisen mehr auf philosophisch oder wenigstens wissenschaftlich gebildete Ruhörer berechnet sind.

Die orthodoge Trinitätele bre ift nach Gregore Ueberzeugung die caracteriftische Grundlehre bes Chriften= thums im Gegenfat gegen andere Religionen und gegen alle baretischen Meinungen. In ersterer Begiebung ftebt fie bem Beibenthum und Jubenthum gegenüber, bem beibnifden Bolytheismus nämlich burch ben bestimmt ausgesprochenen Sas von ber Einheit Gottes, bem beschränkten jubischen Monotheismus burch die Lehre von einer Dreiheit der Bersonen in dem einen göttlichen Wefen; fo daß fie alfo einen Mittelmeg zwischen Seibenthum und Jubenthum einschlägt, aber boch beibe ftreng vermeibet, indem fie ein brittes Soberes giebt. In letterer Beziehung ift fie befonders bem Sabellianismus und Arianismus entgegengefest, bem erften burch die Behauptung ber felbstständigen Existen, ber brei Personen in ber Gottheit, bem zweiten burch bie Annahme ber bollfommenen Wefensgleichheit eben biefer Berfonen.

Bas nun ben Gegenfat ber Trinitätslehre gegen ben beibnischen Bolytheismus betrifft, so werben wir ihn besonders ba bon Gregorius nachgewiesen finden, wo er bon ber absoluten Einheit Gottes, bie burch bas Dogma von ber Trinität nicht im minbeften berlett werben foll, fpricht. Der Unterschied bes Chriftenthums bom Judenthum in biefer Begiehung ift aber bon Gregor besonders in folgender Stelle 2) bemerklich gemacht: "Die Lebre ift gang furg. Erinnere bich an bein Taufbekenntnig. Worauf bift bu getauft worden? Auf ben Bater? icon. bas ift noch jubifch. Auf ben Sohn? schon. Das ift nicht mehr judisch, aber noch nicht vollkommen. Auf ben beiligen Geift? Bortrefflich. Nun ift es vollendet. Aber fo ichlechthin auf diefe brei, ober giebt es für fie auch einen gemeinsamen Ramen? 3a Welcher ift es? Offenbar ber Name Gottes." Arianismus, weil er allein bem ungezeugten Bater vollfommene Gottheit zuschreibe, bezeichnet Gregorius als einen erneuerten Judaismus (καινον Ιουδαϊσμόν). 3)

Die häretischen Meinungen, welche burch die orthodoxe Trinitätslehre vermieden werden sollen, sind vorzüglich a) ber,

<sup>1)</sup> Orat. XXIII. 12. p. 433.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIII. 17. p. 615. und in mehreren anderen Stellen.

<sup>3)</sup> Orat. XXXIII. 16. p. 614.

ben realen Unterschied bes Baters, Sohnes und Geistes in ber einen Gottheit mißkennende Sabellianismus; b) der, die wesentliche Gleichheit dieser drei Personen zerstörende Arianismus, mus und c) der übertriebene, und durch falsche Unterscheidung der drei Personen Dreigötterei herbeiführende Orthodozismus, die Hyperorthodozie. Dem ersten stellt die richtig verstandene orthodoze Ansicht die Lehre von dem Unterschiede und selbststänzigen Bestehen der drei Personen, dem zweiten die Lehre von der Homousie, dem dritten die Lehre von einer bei dem Unterschiede der Personen bestehenden Monarchie, oder Einheit des Wesens und der Macht entgegen.

Hierüber erklärt sich Gregor besonders in folgender Stelle: 1), Da es jest drei Kransheiten giebt in Beziehung auf die Lehre don Gott, nämlich Atheismus, Judaismus und Polytheismus, deren erstere Sabellius 2) der Libyer repräsentirt, die andere Arius der Alexandriner, die dritte einige übertriebene Orthodoge unter und (rivès rav äyav nag hur de Jodósav): was ist meine Ueberzeugung? Das Schäbliche von diesen dreien zu meiden, und in den Grenzen der Frömmigseit zu bleiben — und (a) weder zu dem Atheismus des Sabellius durch diese neue Art, (das göttliche Wesen) aufzulösen oder zusammenzusezen, überzugehen, so daß ich entweder annähme, ebensowohl, eines seh das Ganze, als jedes seh nichts, denn das, was ist, hört auf zu sehn, wenn es ins Andere übergeht und übersließt, oder daß ich mir widersinnig genug einen zusammengesexten Gott, wie die mythischen Wesen (z. B. Centaur, Chimäre oder dergl.), bildete, 3) — noch (b) die

<sup>1)</sup> Orat. II. 37. p. 29 u. 30. `

<sup>2)</sup> Es ist sür ben Berftänbigen nicht nöttig zu bemerken, mit welchem Unrecht Gregorius ben Sabeltins ber a Befculbigt; besonbers wenn Atheismus nach ber heutigen Bebeutung genommen wird. Indes schein Gregor in Beziehung auf ben Sabellius bas Bort nicht in biesem strengen Sinn genommen zu haben, sondern vielleicht so: daß durch bie Lehre bes Sabellius alles Feste und Bestehende im Wesen ber Gottheit ausgelöst würde.

<sup>3)</sup> Der ganze Sat ist bunkel. Er heißt so: καὶ μήτε προς την Σαβελλίου άθείαν έκ τῆς καινῆς ταύτης άναλύσεως η συνθέσεως ύπαχθηναι, μη μάλλον εν τὰ πάντα, η μηδεν έκαστον είναι όριζομένους φεύγει γὰς είναι ὅπες ἐστιν είς ἄλληλα μεταχωροῦντα καὶ μεταβαίνοντα σιαγοαφοῦντας καὶ ἀτοπον ἡμῖν θεὸν, άςπες τὰ μυθώθη τῶν ζώων σκιαγραφοῦντας καὶ ἀναπλάττοντας. Die Meinung Gregors mit biesen Borten scheint mir solgende zu sehn: Sabellius nahm drei πρόσωπα an, insosern bie eine Gottheit auf dreisache Weise sich uns wirksam offenbart, nud auf dreisache Weise don uns ausgesaßt wird, er lengnete aber drei hypostasen, als selbstitändig existirende Personen in der einen Gottheit. Nun sagt Gregor: durch diese Lehre wird das innere Wesen der Gottheit ausgesößt oder zusammengesetzt. Es wird ausgelößt, indem man ebensowohl

Naturen zu trennen nach der Lehre des Arius, die man mit Recht Wahnsinn nennt, und uns wieder auf die jüdische Armuth einschränken zu lassen, und einen Neid in die göttliche Natur einzuführen, indem wir allein dem Ungezeugten Gottheit zuschrieben, gleichsam aus Furcht, Gott möchte uns zerftört werden, wenn er der Vater eines wahren und ihm seinem Wesen nach an Würde gleichen Sohnes ist — noch auch (c), indem wir drei Grundwesen sich entgegen setzen oder zusammen setzen, eine heidnische Bielherrschaft zurückzuschen, der wir ja entgangen sind." 1)

Auf ähnliche Art spricht sich Gregorius noch mehrmals aus. Er bezeichnet auch in dieser Beziehung die orthodoxe Lehre als einen glücklichen Mittelweg zwischen einer falschen Art, die Einheit des göttlichen Wesens zu behaupten (bei Sabellius), und einer noch schlimmeren Trennung desselben (bei Arius — καὶ τὴν φαύλην συναίχεσιν παραιτούμενοι, καὶ τὴν ἀτοπωτέραν διαίχεσιν). Er behauptet, Sabellius seh aus Furcht der Gottheit anzunehmen, und habe Vater, Sohn und Geist nur als leere Namen stehen lassen; Arius aber habe drei ungleiche, unter sich verschiedene Wesenheiten in die Gottheit eingesührt, und so die Einheit des göttlichen Wesens zerrissen; beides müsse man dermeiden, und sowohl einen Gott, als drei Personen bekennen, jede mit ihrer Eigenthümlichkeit (ἐκάστην μετὰ τῆς ἰδιότητος). Δ)

Dieß führt uns auf die positive Lehre bes Gregorius, die wir in zweifacher Beziehung betrachten werden, insofern er nämlich seine Ueberzeugung A. über die Trimität im Allgemeinen, B. über jede ber drei Hypostasen ausspricht.

sagen kann, eines (eine ber brei Personen) ist das Ganze, die ganze Gottheit, welche nur auf dreisache Art wirkt, also jedes der drei Prosopen ist nichts, weil es nichts sit sich Bestehendes, nichts Selbständiges ift, denn demjenigen kann doch kein wahres Senn zugeschrieben werden, welches in das Andere überstießt, und nicht auch persönlich für sich eristirt. Oder das Wesen der Gottheit wird als ein Zusammengesetzes gedacht, insosern die Prosopen oder Wirkungsarten nicht in einander übergeben, sondern sich bestehen, und mithin verschiedene und getrennte Theile und Aeuserungen desselben Wesens sind. — Die Richtigkeit dieser Einwendung lassen wir das bin gestellt sebn.

μήτε τρεῖς ἀρχὰς ἀλλήλαις ἀνιεπεξάγοντας ἢ συντάσσοντας πολυαρχίαν εἰςάγειν ἐλληνικὴν, ἢν πεφεύγαμεν.

<sup>2)</sup> Orat. XX. 6. p. 379.

# A. Allgemeine Trinitätslehre.

Fassen wir Gregors Neberzeugung im Ganzen zusammen, so läßt sie sich wohl am einsachsten in folgenden Sägen außsprechen: "Es ist ein Gott, in ihm sind drei Personen... Bater, Sohn und heiliger Geist. Diese drei haben etwas Gemeinsames, vermöge bessen sie ein Wesen und eine Gottheit sind; sie haben aber auch (jeder) etwas Sigenthümliches, oder verschiedene Eigenschaften (idiorgs oder idiorges), vermöge deren sie verschiedene Personen sind. Sie sind in ihrer wesentlichen Sinheit persönlich verschieden, und in ihrer persönlichen Verschiedenheit wesentlich eins." Diese Säge müssen nun nach Gregors Sinn und Ausdruck erörtert und begründet werden; sie zerfallen in folgende Behauptungen:

1. Es ift ein Gott ober eine Gottheit. Die Ginheit Bottes wird im wahren und ftrengen Sinne behauptet, und zwar berubt fie auf ber Einheit bes Wefens, bes Willens und ber Macht. "Es ist ein Gott in ben breien" (elg Beog er rolg τρισί), 1) fagt Gregorius; und in einer anderen Stelle: 2) ,,So= wohl das Brinciplose (ber Bater), als das Princip (nämlich ber Weltschöpfung b. h. ber Sohn), als bas, was mit dem Princip ift (ber h. Geist), ist ein Gott (άναρχον, καὶ άρχή, καὶ τὸ μετά της άρχης είς θεός)." Doch es ist nicht nöthig, viele Stellen anguführen. Es fann feinem Zweifel unterworfen febn, baß Gregorius, so wie alle Bertheidiger ber Trinitätslehre bem heibnischen Bolytheismus gegenüber die Lehre von der Einheit Gottes aufs ftrengfte festhielten. Aber es konnte fich boch nicht fehlen, daß ihnen nicht, da fie die Gottheit und Persönlichkeit bes Baters, Sohnes und Geiftes behaupteten, von ihren Gegnern der Borwurf gemacht wurde, sie führten brei Götter ein, und zerftörten damit eine Grundlehre bes Chriftenthums. Borwurf wurde gerade in den Zeiten Gregors, wie er felbst be= merkt, aufs Neue häufig gebort. Er erklart fich baber auch gang ausführlich barüber: 3) "Wenn Gott und Gott und Gott ift, fagen fie, find bann nicht brei Götter? Und verehren wir nicht eine göttliche Bielherrschaft? — Wer fpricht fo? Die, welche es auf ben boberen Grab treiben mit ber Gottlofigfeit (Arianer und Eunomigner), ober bie, welche noch auf einer mittleren

<sup>1)</sup> Orat. XXXIV. 9, p. 624.

<sup>2)</sup> Orat. XLII. 15. p. 758.

<sup>3)</sup> Orat. XXXI. 13. 14. 15. p. 564 seqq.

Stufe steben, ich meine biejenigen, welche noch eine beffere Ueberzeugung bom Sohne haben (Macedonianer)? Den letteren fage ich: was werft ihr uns Dreigotterei vor, ba ihr felbst ben Gohn verehrt, wenn ihr auch vom Geifte abgefallen fepb? Findet bei euch nicht Zweigötterei Statt? Dieselben Grunde, womit ihr euch gegen Zweigötterei vertheibigt, konnen auch uns gur Ablehnung ber Dreigötterei bienen. Aber wie vertheidigen wir uns nun gemeinschaftlich gegen Beibe (Arianer und Gunomianer)? Wir bekennen einen Gott, benn es ift eine Gottheit. Wenn wir auch brei glauben, so werden boch auf Eines bie gurudgeführt, bie aus ihm (bem Einen) ben Ursprung haben (nuiv είς θεός, δτι μία θεότης και πρός εν τα έξ αυτού την αναφοράν έχει, καν τρία πιστεύηται). Denn keineswegs ift bas eine mehr, bas anbere weniger Gott, bas eine früher, bas anbere fpater; auch ift fein Unterschied im Wollen, feine Theilung in ber Macht, und es findet überhaupt hier nichts Statt, was einer Trennung ähnlich mare, sonbern ungetheilt ift in ben getheilten (b. b. in ben berichiebenen Bersonen) bie Gottheit (all' αμέριστος εν μεμερισμένοις ή θεότης) und wie in brei mit einander vereinigten Sonnen, eine Mifchung bes Lichtes. Wenn wir also auf die Gottheit seben, und auf die erste Ursache, und auf die Alleinherrschaft (znr μοναρχίαν), so ist es Eines, was wir anschauen. Wenn wir aber auf bas feben, worin bie Gottheit besteht (προς τα εν οίς ή θεότης), und was aus ber erften Urfache zeitlos und mit gleicher Burbe begabt bervorgebt, so find es brei, die wir anbeten." 1) Gregorius will also sagen: Bater, Sohn und Beift find als Gottwefen nicht im minbeften berichieben; fie haben alle Gigenschaften bes gottlichen Wefens gemeinsam, find gleich ewig, gleich mächtig, gleicher Burbe theilhaftig, fie haben nur einen - Willen. Das, was also bie Gottheit ausmacht, ift in ben breien Eines und baffelbe; und barum ift nur ein Gott. Obwohl in ber einen Gottheit eine Dreiheit ber Personen anerkannt und angebetet wird, so sind es barum nicht brei Götter, benn ihr Unterschied beruht nicht auf einer Berschiedenheit ber göttlichen Gigenschaften, welche allen breien gemeinsam find, fonbern ber perfonlichen Gigenschaften, welche eben bewirken, daß ber Bater Bater, ber Sohn Sohn und ber Beift Geift ift; und biefe brei, obwohl perfonlich unterschieben,

<sup>1)</sup> όταν μεν οὐν πρὸς την θεότητα βλέψωμεν, καὶ την πρώτην αἰτίαν, καὶ την μοναρχίαν, εν ήμεν τὸ φανταζόμενον ὅταν δὲ πρὸς τὰ ἐν οἰς ἡ θεότης, καὶ τὰ ἐκ τῆς πρώτης αἰτίας ἀχρόνως ἐκεῦθεν ὅνια καὶ ὁμοδόξως, τρία τὰ προςκυνούμενα.

werden auf eine Grundursache, die πρώτη altia oder to altion, zurückgeführt, in welcher und durch welche sie ihr Bestehen haben; sie haben also ein gemeinsames Princip, ein gemeinsames Wesen, eine gemeinsame Macht, sind folglich ein Gott. 1)

Aber nun konnte man noch einwenden: ist benn nicht nach biefer Lehre ber Begriff Gott' ober Gottheit ein Gattungsbegriff, eine allgemeine Ibee, unter welche die brei Personen, Bater, Sohn und Beift, in Gebanten jufammengefagt werben, ohne bag fie in ber That eins find? wie g. B. ber Gattungsbegriff ber Menschheit, unter welche bie Individuen Betrus, Baulus 2c. subsumirt werben, ohne daß bei ihnen eine reale Ginbeit und eine folche Wefensgleichheit Statt'findet, wie fie bei ben göttlichen Bersonen gebacht werben muß. Auch hierauf antwortet Gregor:2) "Wie aber? läßt er sich felbst einwenden — haben nicht auch die Beiben eine Gottheit, wie die benkenderen Weisen unter ihnen wohl eingesehen haben, und giebt es nicht auch eine Menschheit, bas gange Geschlecht nämlich? Und doch haben fie auch viele Götter und nicht einen, fo wie es auch viele Menfchen giebt? Aber babei, erwiebert Gregorius, begründet bas Gemeinsame eine Cinheit, Die blos burch ben Gebanten ange-

<sup>2)</sup> Orat. XXXI. 15. p. 565.

schaut und aufgefaßt wird 1) (babei wird bas Gemeinsame blos als ein Begriff aufgefaßt). Die Ginzelwesen aber find unter fic ber Reit, ben Affecten und ber Kraft nach fehr verschieben; benn wir find nicht blos jusammengesett, fonbern auch entgegengesett, sowohl anderen, als uns felbft, ba wir auch nicht einen einzigen Tag gang bieselben bleiben, geschweige benn bas gange Leben hindurch, fondern bem Rörper und ber Seele nach immer im Werben und in der Umwandlung begriffen find." Go ift alfo ber Begriff Gottheit in gewiffem Sinne ein Gattungebegriff, insofern er auf bie brei Bersonen, Bater, Sohn und Beift angewendet wird; er ift aber auch fein Gattungsbegriff, wenn man bieses Wort so versteht, wie es bei geschaffenen Dingen genommen werben muß. Denn bei geschaffnen Dingen werben auch biejenigen Individuen unter einen allgemeinen Begriff ausammengefaßt, bie unter fich in vielen Begiehungen (phyfifchen und geistigen, zeitlichen und räumlichen) fehr verschieben find, und zwar werden fie nur im Denten gufammengefaßt, ohne daß fie in ber That eines find (benn bie Menschheit ift etwas blos Gebachtes, in ber That giebt es blos Menfchen). In ber Gottheit aber find bie brei Berfonen (göttlichen Individuen) nicht blos dem Begriffe nach, sondern in der That eines, und biefe Einheit ift nicht blos eine relative, fonbern eine absolute, indem bas göttliche Befen in allen brei Bersonen volltommen ift, und in allen auf eine vollkommen gleiche Beife. In biefem Ginn wird also von Gregorius und den Bertheidigern der orthodogen Trinitatelebre bie Ginbeit Gottes behaubtet.

2. In diesem einen göttlichen Wesen ist aber auch eine wahre Dreiheit, Bater, Sohn und Geist. Insosern Bater, Sohn und Geist, und für sich selbst besteht, kommt ihm Personlichkeit zu. Es ist ein Dreiheit der Personen bei ber Einheit des Wesens. Eben so wenig als die Einheit eine blos gedachte ist, eben so wenig ift es auch die

<sup>1)</sup> Griechich: ἀλλ έχες μὲν ἡ χοινότης τὸ εν έχει μόνον ἐπινοίς θεωρητόν — b. b. mit anberen Borten, es ift feine reale, sonbern eine blos gedachte Einheit. Esias Cretensis macht zu dieser Stelle die Bemerkung: Aliud est, re quidquam considerari, aliud ratione et cogitatione. At que in omnibus quidem redus creatis, personarum divisio re consideratur. Communitas autem et conjunctio et units considerantur ratione duntaxat et cogitatione. . . At in Trinitate contrario modo res se habet. Nam in ea, quod est commune, re consideratur, propter coaeternitatem et identitatem essentiae, propter etiam essentiae, voluntatis et sententiae conspirationem, et potentiae identitatem. Quod vero in eadem discrimen habet, id cogitatione intelligitur. Nam Deum unum agnoscimus, atque in solis proprietatibus Paternitatis, Filiationis et Processionis discrimen intelligimus etc.

Dreiheit; vielmehr ist badurch ein realer Unterschied in die Gottbeit gefest, jedoch feineswegs eine Bericiebenheit bes Wefens. fondern nur ein Unterschied ber Berfonen. "Gott ift eines. fagt Gregorius, 1) infofern wir auf bas Wefen feben, und auf die Un= getheiltheit der Anbetung; es find aber auch brei nach den Bersonen" Ferner: 2) "Wir beten ben Bater, ben Sohn, ben beiligen Geift an als eine Gottheit: Gott ben Bater, Gott ben Sohn, Gott ben bei= ligen Geift, eine Ratur in brei verschiebenen Bersonen (er rotair έδιότησι), welche geiftig und vollfommen find, für fich felbft besteben (καθ' ξαυτάς ύφεστώσαις), ber Bahl nach unterfcieben, ber Gottheit nach nicht unterschieben find." Sobann:3) "Die Dreiheit ift in Wahrheit eine Dreiheit, meine Brüder, eine Dreiheit, nicht als eine Zusammengählung ungleicher Dinge (benn was hinderte uns fonft, auch eine Bebnbeit, Sun= bertheit 4) u. f. w. anzunehmen?), sondern ein Zusammenfaffen gleicher und gleichwürdiger." 5)

Jebe bieser brei Personen, Bater, Sohn und Geist, ist im vollsommenen Berstande Gott. "Wir erkennen, sagt Gregor, 6) jede dieser brei Personen als Gott, wenn sie für sich allein betrachtet wird, und unsere Bernunft das trennt, was an und für sich untrennbar ist; wir erkennen aber auch die drei als Gott, wenn sie zusammen angeschaut werden vermöge der Einheit ihres Willens und ihrer Ratur.") Ueberall werden dem Sohne und dem heil. Geiste von Gregor dieselben Sigenschaften des einen göttlichen Wesens zugeschrieben, wie dem Bater. Die Stellen, worin noch besonders dem Sohne und Geiste die vollsommene Gottbeit vindicirt wird. Iernen wir später zum Theil kennen.

<sup>1)</sup> Orat. XLIL 16. p. 759.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIII. 16. p. 614.

<sup>3)</sup> Orat. XXIII. 10. p. 431.

<sup>4)</sup> Gerade die Dreiheit scheint auch Gregor wichtig und bebeutungsvoll gewesen zu sehn: μονας ἀπ' ἀρχης είς δυάδα χινηθείσα, μέχρι
τριάδος έστη. Orat. XXIX. 2. p. 524. Obwohl wir über die Rothwendigkeit einer göttlichen Dreizahl weiter keine Bemerkungen bei ihm
finden.

<sup>5)</sup> οὐ πραγμάτων ἀνίσων ἀπαρίθμησις — ἀλλ ἴσων καὶ ὁμοτίμων σύλληψις, ἐνούσης τῆς προςηγορίας τὰ ἡνωμένα ἐκ φύσεως, καὶ οὐκ ἐωσης σκεδασθῆναι ἀριθμῷ λυομένω τὰ μὴ λυόμενα.

<sup>6)</sup> Orat. XXXIII. 11. p. 432.

Θεὸν ἔχαστον, ἄν Θεωρῆται μόνον, τοῦ νοῦ χωρίζοντος τὰ ἀχώριστα· Θεὸν τὰ τρία, μετ ἀλλήλων νοούμενα τῷ ταυτῷ τῆς χινήσεως καὶ τῆς φύσεως.

3. Es ift also in ber Dreieinheit etwas Gemeinsames, bermoge beffen fie mahre Einheit, und etwas Unterscheibendes, ber moge beffen fie mabre Dreiheit ift. a. Das ben breien, Bater, Sohn und Geift, Gemeinsame ift bas gottliche Wefen, bie göttliche Natur, mit einem Worte bie Gottheit; es wird bei Gregor burch bie Ausbrücke odola, odolg und Jeotng bezeichnet. Dieß finden wir in ungahligen Stellen; nur eine mag hier fteben: "So wird nach meiner Meinung bie Ginheit Gottes bewahrt, indem auf eine Grundurfache (eig &r altior) fowohl ber Sohn als ber Geift gurudgeführt, jeboch nicht gusammengefest ober bermischt werben; bie Einheit wird ferner bewahrt vermöge bes einen und selben Willens ober, bag ich so fage, Bewegens ber Gott beit und vermöge ber Gleichheit bes Wefens. 2) Es find aber auch brei Bersonen, jedoch so bag fein Rusammenschmelzen ober Auflösen ober Bermischen babei gebacht wird, bamit nicht bas Bange aufgelöft werbe burch folche, welche auf die Ginheit einen höheren Werth legen, als recht ift." 3)

Schon in dieser Stelle ift es ausgesprochen und in anderen wird es noch weiter ausgesührt, daß das Gemeinsame des Baters, Sohnes und Geistes auch darin liegt, daß die beiden letteren auf einen obersten Urgrund (altov, newty altia oder dexý), nämlich auf den Bater zurückgesührt werden. Im Bater haben Sohn und Geist den Ursprung ihres Wesens, aber so daß ihr Wesen dem des Baters vollsommen gleich ist, und daß der vom Bater Erzeugte (der Sohn) und der von ihm Ausgegangene oder Ausgehende (der Seist) wesentlich in keiner Beziehung vom Bater verschieden ist. "Indem ich einen über die Zeit erhabenen, unternabaren, unbeschränkten Urgrund der Gottheit einsühre (Feótytos äexyv äxeorov, xaì äxwototov, xaì äogiotov), sagt Gregor, dehre ich sowohl den Urgrund, als das, was aus dem Urgrund hervorgeht; jenen, weil er der Urgrund solcher (göttlicher Personen), diese, weil sie auf solche Weise, und als

<sup>1)</sup> Orat. XX. 7. p. 379.

χαὶ κατὰ τὸ ἐν καὶ ταυτὸ τῆς Θεότητος, ἵνα οὕτως ὀνομάσω κίνημά τε καὶ βούλημα, καὶ τὴν τῆς οὐσίας ταυτότητα.

<sup>3)</sup> Borzilglich treffend ist das, was die Monarchie oder Einheit Sottes begründet, auch in der Kürze ausgesprochen Orat. XXIX. 2. p. 523. μοναρχία δε, οὐχ ἢν εν περιγράφει πρόσωπον ἔστι γὰρ καὶ τὸ εν στασιάζον πρὸς έαυτὸ, πολλὰ καθίστασθαι, ἀλλ' ἢν φύσεως ὁ μοτιμία συνίστησι, καὶ γνώμης σύμπνοια, καὶ ταυτότης κινήσεως, καὶ πρὸς τὸ εν τῶν εξ αὐτοῦ σύννευσις, ὅπερ ἐμήχανον ἐπὶ τῆς γεννητῆς φύσεως.

<sup>4)</sup> Orat. XXIII. 8. p. 430.

solche, und aus einem solchen hervorgegangen, und weber ber Zeit, noch der Natur, noch der Würde nach von ihm verschieden sind, indem sie eins sind in ihrem Unterschiede, und unterschieden in ihrer Einheit, wenn dieß auch auffallend klingt, und nicht weniger verehrungswürdig wegen ihres Verhältnisses zu einander, als wenn jedes für sich betrachtet und genommen wird; eine vollstommene Dreiheit aus drei Vollkommenen." 1)

b. Das Unterscheibenbe, vermöge beffen eine wahre Dreis heit bes Baters. Sohnes und Beistes in ber einen Gottheit ift, liegt in den personlichen Eigenschaften (idiornreg). Diese bezeich= net Gregorius in folgender Stelle: 2) "Die Eigenschaften find: bes Baters, daß er ohne Princip und Anfang, zugleich aber selbst Princip und Anfang ift und beißt, Princip, als das Ur= fähliche, als die Quelle, als das ewige Licht; des Sohnes, daß er zwar keineswegs ohne Brincip, aber boch bas (fchöpferische) Princip bes Weltalls ift. Wenn ich Princip und Anfang jage, muß man nicht an etwas Zeitliches benten, und feinen 3wischenraum setzen zwischen ben Erzeuger und bas Erzeugte, noch burch eine schlimme Unterscheidung die Natur (ovoir hier soviel als ovoiar) berer trennen, die gleich ewig und aufs genaueste verbunden find. Wenn bie Beit früher gewesen ware, als ber Sohn, so ware allerbings ber Urheber ber Zeit, ber Bater, qu= erst gewesen; aber wie sollte ber Schöpfer ber Zeiten (mointig

<sup>1)</sup> εν όντα διησημένως, και διαισούμενα συνημμένως, εί και παφάσδος τοῦτο είπεῖν, οὐχ ήττον επαινετά τῆς πρὸς ἄλληλα σχέσεως, ῆ καθ έαυτὸ εκαστον νοούμενόν τε καὶ λαμβανόμενον τριάδα τελείαν έχ τελείων τριών κ. τ. λ. Νοφ bentlicher brildt fich Gregor in folgender Gelle αιθ, die ich, weil Mehreres in berselben nicht wohl zu übersehn ist, griechisch beistigen will: "Φύσις δὲ τοῖς τρισι μία, θεὸς· ενωσις δὲ, ὁ πατήρ, ἐξ οῦ καὶ πρὸς δν ἀνάγεται τὰ ἐξῆς· οὐχ ώς συναλείφεσθαι, ἀλλ' ώς έχεσθαι, μήτε χρόνου διείργοντος, μήτε θελήματος, μήτε δυνάμεως· ταῦτα γὰρ ἡμᾶς πολλὰ είναι πεποίηκεν, αὐτοῦ τε έκάστου πρὸς έαυτὸ, καὶ πρὸς τὸ ετερον στασιάζοντος· οἰς δὲ ἀπλῆ φύσις καὶ τὸ είναι τα υτὸν, τούτοις καὶ τὸ εν κύριον." Orat. XLII. 15. p. 758. Indeb, fragt es sich allerdings, ob es nicht ein Mangel in ber Ebeorie Gregors ift, daß er Sohn und Seist auf den Bater als ihr gemeinsames Brincip zurüdführt; daburch schen und beist auf den Bater als ihr gemeinsames Brincip zurüdführt; baburch schen ber Gubord inmer der Meinung Raum gegeben zu sehn, daß dem Sohn und Seist, deren Sottheit aus ihm abgeleitet wäre. Es sind also nicht alse Spuren der Subord in ationstheorie vertilgt, welches, wie ich glaube, nur dann geschehen wäre, wenn Gregor ebensowohl die dyposiase des Baters, wie die des Sohnes und Geistes, auf die Θεσίγς, als ihre ἀρχή, ihren gemeinsamen Urgrund zurüdgeführt hätte.

<sup>2)</sup> Orat. XX. 8. p. 380. Die Stelle fängt an: al δε ίδιότητες, πατρός μεν, και ανάρχου και αρχης επινοουμένου και λεγομένου κ. τ. λ. Mehrmals kommt ber Ausbrud αρχή in ber boppelten Bebeutung von Princip und Anfang vor, welches im Deutschen nicht wohl durch ein Wort zu geben war.

xgóvor Hobr. I, 2.) selbst wieder unter der Zeit stehen? Und wie könnte er Herr von allem (Rom. X. 12.) sehn, wenn die Zeit ihm voranginge und er ihren Bedingungen unterworsen wäre? So ist also der Bater ohne Princip und Ansang, denn er hat das Sehn nicht anderswoher, ja nicht einmal von sich selbst. 1) Der Sohn aber, wenn du als das Ursächliche desselben den Bater annimmst, ist nicht principlos; denn das Princip des Sohnes ist der Bater als das Ursächliche, wenn du aber an einen Ansang in der Zeit denkst, so ist er ansanglos, denn der Herr der Zeiten fängt nicht an in der Zeit."

Bestimmter noch bezeichnet Gregorius, wie alle griechischen Bäter jener Zeit, als die έδιότης des Baters das Ungezeugtsehn (τὸ μὴ γεγενῆσθαι, ἀγεννησία), des Sohnes das Gezeugtsehn (τὸ γεγενῆσθαι, γεννησία), des heiligen Geistes das Ausgehen (τὸ ἐκπορεύεσθαι, ἐκπόρευσις), bemerkt aber dabei ausdrücklich, daß die Berschiedenheit der Personen ihren Grund nicht in einem Mangel der einen oder in einem Borzug der anderen, sondern blos in ihrem eigenthümlichen aegenseitigen

Berbältnif babe.

Merkwürdig ift in biefer Beziehung besonders folgende Stelle: 2) "Was ift es, fagen fie, bas bem b. Geifte fehlt, um Sohn zu febn? Denn wenn ihm nichts mangelte, fo mare er auch Cohn. Wir fagen, daß ihm nichts mangele. Denn Gott fann nichts mangeln. Nur ber Unterschied ber Offenbarung, bag ich mich fo ausbrude, und bes gegenseitigen Verhaltniffes giebt Grund zu verschiebenen Benennungen. 8) Dem Sohn mangelt nichts zum Batersehn, und bas Sohnsehn (viorns, die Sohnheit) ift fein Mangel, aber er ift beghalb boch nicht Bater; ebenfo mangelt auch bem Bater nichts jum Sohnsehn; und boch ift ber Bater nicht Sohn. Aber bas ift burchaus tein Mangel, und eben fo wenig eine Unterordnung bes Wefens; vielmehr wird bem Bater bas Ungezeugtsebn, bem Sohne bas Gezeugtsebn, bem b. Geifte bas Ausgeben jugeschrieben, bamit bas Unbermischte ber brei Personen festgehalten werbe bei ber Einheit ber Natur und Würbe ber Gottheit. Der Sohn ift nicht Bater (benn es ift nur ein

<sup>1)</sup> Elias Cretensis macht zu biesen Borten bie Bemertung: Si a se ipso ortus esset, a se ipso quoque separari posset; atque ita unus esset duo, quorum alter praeextitisset, alter postea ortus esset; aut ita divideretur, ut dimidia parte esset, dimidia rursus ex parte non esset.

<sup>2)</sup> Orat. XXX. 9. p. 561.

<sup>3)</sup> τὸ δὲ τῆς ἔκφάνσεως, εν οῦτως εἴπω, ἢ τῆς πρὸς ἄλληλα σχέσεως διάφορον, διάφορον αὐτῶν καὶ τὴν κλῆσιν πεκοίηκεν.

Bater), aber er ist, was der Bater; der Geist ist nicht Sohn, weil er aus Gott ist (denn es ist nur ein Eingeborener), aber er ist, was der Sohn; die drei sind Eines der Gottheit nach, das Eine ist drei den Eigenschaften nach; und so haben wir weder eine sabellianische Einheit, noch eine schlimme Zertheilung."¹) Am kürzesten und bestimmtesten ist die Sache von Gregorius in folgenden Worten²) ausgesprochen: "Gemeinschaftlich dem Bater, Sohn und heil. Geist ist das Nichtgeschaffensehn und die Gottsheit (xolvèr — rò μη γεγονέναι καὶ η θεότης), eigenthümlich dem Bater ist das Ungezeugtsehn, dem Sohn das Gezeugtsehn, dem heil. Geist das Ausgesandtsehn (ίδιον δὲ, πατρός μὲν ή ἀγεννησία · νίοῦ δὲ ἡ γέννησις · πνεύματος δὲ ἡ ἔκπεμ-ψις)."

Das innere Wechselberhältnig ber Bersonen in ber Gottheit fann nach Gregors Ueberzeugung burch fein volltommen analoges Bild bezeichnet werben; benn jebes Gleichniß, bas wir gebrauchen können, ift von geschaffenen Dingen entnommen, und kann auf bie über alles Erschaffene absolut erhabene Gottheit nicht gang paffenb angewendet werben. Zwar versucht Gregor mehrmals bas Berhaltnig ber Trinitat in Bilbern auszubruden, jeboch immer mit bem Bewußtsebn ber Ungulänglichkeit berfelben. Go vergleicht er 3) bie Gottheit mit einem lebendigen Waffer, und 3war den Bater mit bem Urquell, 4) ben Sohn mit ber herbor= fprubelnden Quelle, ben beil. Beift mit bem fliegenden Strom ; aber er gesteht babei fogleich feine Beforgnig, es mochte baburch bie Borftellung eines immer manbelbaren Fliegens ber Gottheit und ber Begriff bon Bahleinheit eingeführt werben, weil bie bezeichneten Dinge ber Bahl nach eins, und nur ber Form nach verschieden find. Rerner vergleicht er 5) bie brei Bersonen in

<sup>1)</sup> ⑤ benso Orat. XLI. 9. p. 739. . . . πάντα δσα ὁ πατηρ, τοῦ υίοῖ, πλην τῆς ἀγεννησίας πάντα ὅσα ὁ υίὸς, τοῦ πνεύματος, πλην τῆς γεννήσεως ταῦτα δὲ οὐχ οὐσίας ἀφορίζει, κατά γε τὸν ἔμὸν λόγον, περὶ οὐσίαν δὲ ἀφορίζεται.

<sup>2)</sup> Orat. XXV. 16. p. 467.

<sup>3)</sup> Orat. XXXI. 31. p. 576. Όφθαλμόν τινα, και πηγήν, και ποταμόν [ενενόησα, και γὰρ και ἄλλοι, μη τῷ μεν ὁ πατηρ, τῷ δε ὁ υτος, τῷ δε τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον ἀναλόγως ἔχη' — — ἀλλ' ἔδεισα, πρῶτον μεν ὁ΄σιν τινα θεότητος παραδέξασθαι στάσιν οὐκ ἔχουσαν' δεύτερον δε μτ τὸ εν τῷ ἀριθμῷ διὰ τῆς εἰκασίας ταύτης εἰςάγηται.

<sup>4)</sup> Die Ausbrilde ὀφθαλμὸς και πηγή fönnen wohl hier nichts anders bezeichnen, als die Quelle, iniofern sie der letzte Ursprung des Wassers ist, und insofern sie auf der Oberstäche der Erde hervorsprudelt. Elias Cretensis sagt: Οφθαλμός hoc loco significat principium fontis, e quo, tanquam ad oculo lux, promanat e terra prorumpens.

<sup>5)</sup> Orat. XXXI. 32. p. 577.

ber Gottheit mit ber Sonne, bem Strahl und bem Lichte, bemertt aber auch bierbei fogleich, wie er befürchte, man möchte nach biefem Bilbe bas unzusammengeseste Befen ber Gottheit für etwas Rusammengesettes halten, ober man möchte gar barauf verfallen, nur bem Bater Befenheit juguschreiben, ben übrigen Berfonen aber felbstftanbige Erifteng absprechen, und fie nur für göttliche Kräfte halten, welche in Gott, aber nicht für fich felbft find. 1) Als bas paffenbfte Bild ber Gottheit scheint Gregorius bie Vergleichung berselben mit bem menschlichen vous, lovos und πνευμα anzusehen. Er fagt: 2) ,, Wir wollen eine und biefelbe Natur ber Gottheit festhalten, welche in bem, was ohne Anfang ift, in bem Erzeugten und bem hervorgehenden erkannt wird, wie unfer Inneres in bem Berftanbe, ber Bernunft und bem Beift: " 3) er fest aber fogleich bingu: "foviel man bas Reingeistige mit bem Sinnlichen vergleichen barf, und bas Größefte mit bem Kleinen, indem fein Bild ber Babrheit gang entspricht." Gregorius will fagen: wie bie, ihrem Wefen nach eine Gottheit in ben brei Bersonen bes Baters, Sohnes und Beistes auseinandergeht, fo ift auch unfer Inneres, feiner Ginheit ungeachtet, breifältig getheilt in bas, was man als Verstand, Vernunft und Beift bezeichnet. 4)

Die Kunstworte, welche Gregorius bei ber Darstellung ber Trinitätslehre anwendet, sinden großentheils schon in dem bisherigen ihre Erläuterung; doch kann nachträglich noch einiges Wenige darüber gesagt werden. Er gebraucht die wichtigsten Ausdrücke ganz in dem Sinn, in welchem sie auch bei den anderen orthodogen Bätern der griechischen Kirche seit der Mitte des vierten Jahrhunderts vorkommen. Das dem Bater, Sohn und Geist Gemeinsame, wodurch jeder derselben Gott, und von allen geschaffenen Dingen gänzlich verschieden ist, das characteristische Göttliche, woran jeder auf gleiche Weise Theil nimmt, ist die

δεύτερον δὲ, μὴ τὸν πατέρα μὲν οἰσιώσωμεν, τἄλλα δὲ μὴ ὑποστήσωμεν, ἀλλὰ δυνάμεις θεοῦ ποιήσωμεν ἐνυπαρχούσας, οἰχ ὑφεστώσας.

<sup>2)</sup> Orat. XXIII. 11. p. 431.

αὐτοὶ δὲ μίαν καὶ τὴν αὐτὴν εἰδέναι φύσιν θεότητος, ἀνάρχῷ, καὶ γεννήσει, καὶ προόδῷ γνωριζομένην, ὡς νῷ τῷ ἐν ἡμῖν, καὶ λόγῷ, καὶ πνεύματι.

<sup>4)</sup> Hierher gehört auch noch folgende Stelle Gregors Orat. XXXIV. 8. p. 623. " θεός εν τρισί τοις μεγίστοις εσταται, αίτιω καὶ δημιουργῷ καὶ τελειοποιῷ τῷ παιρί λέγω, καὶ τῷ υἰῷ, καὶ τῷ ἀγίφ πνεύματι."

 $o\vec{v}\sigma(\alpha, 1)$  bas göttliche Wesen, die göttliche Substanz. Gleichbebeutend mit ovoia wird von Gregor auch ber Ausbruck ovois gebraucht, 2) obwohl sich die Bezeichnung ovoia häufiger findet und auch ausbrüdlich von Gregor vorgezogen wirb. 3) Das Besondere und Eigenthümliche, wodurch Bater, Sohn und Geift fich unterscheiben, ift bie idiorns ober bie idiornreg, burch biefe idiounteg wird Bater, Sohn und Geift, jeder ein für fich bestehendes Subject, eine υπόστασις ober ein πρόσωπον, 4) eine persona. Die Worte ίδιότης und υπόστασις werben auch bisweilen gleichbebeutend gebraucht. Vornemlich bezeichnend ift in dieser Beziehung folgende Stelle: 5) "uiav φύσιν εν τρισίν ίδιότησι, νοεραΐς, τελείαις, καθ έαυτὰς ύφεστώσαις, ἀριθμῷ διαιρεταῖς, καὶ οὐ διαιρεταίς Seornri" - in welcher zugleich ber Ausbrud ύπόστασις durch die Worte καθ ξαυτάς ύφεστώσαις seine beste Erklärung findet.

<sup>1)</sup> Das Wort οὐσία wird Orat. XXIX. 11. p. 530. so efflärt: δ δ è μόνου θεοῦ καὶ ἐδιον, τοῦτο οὐσία. Diese οὐσία Gottes tann aber vom Menschengeist unter den jetigen Beschräntungen nicht vollsommen ertannt werden. Außerdem vergl. besonders Orat. XXIX. 13. p. 532. δ μèν οὖν ἡμέτερος λόγος κ. τ. λ.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIII. 16. p. 614. "θεόν τὸν πατέρα, θεόν τὸν υἰὸν, θεὸν εἰ μὴ τραχύνη, τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, μίαν φύσιν ἐν τριοὶν ἰδιότησι." κ. τ. λ. Orat. XIII. 11. p. 431. "αὐτοὶ δὲ μίαν καὶ τὴν αὐτὴν εἰδέναι φύσιν θεότητος." Epistol. I. ad Cledonium p. 739. edit. Lips.

<sup>3)</sup> ad Evagrium de Divinitate zu Anfang. p. 717. edit. Lips, καὶ περὶ τοῦδε ἦν, ὡς τινα τρόπον ἄν εῖη πατρός τε καὶ υἰοῦ καὶ ἀγίου πνεύματος ἡ φύσις, ἢν ἄν τις ὀρθῶς οὐσίαν μᾶλλον ἢ φύσιν καλοίη.

<sup>4)</sup> Die Worte υπόστασις und πρόσωπον bezeichnen dem Gregor dasielbe, doch zieht er das erstere dor und gebraucht es gewöhnlicher. Orat.

ΧΧ. 6. p. 379. ἐπειθή χρή καὶ τὸν ἕνα θεὸν τηρεῖν, καὶ τὰς τρεῖς
ὑποστάσεις ὁμολογεῖν, εἶτ οὖν τρία πρόσωπα, καὶ ἐκάστην μετὰ τῆς
ἰδιότητος. Orat. ΧΧΧΙΧ. 11. p. 683. Θεοῦ δὲ ὅταν εἶπω, ἐνὶ φωτὶ
περιαστράφθητε καὶ τρισί τρισὶ μὲν, κατὰ τὰς ἰδιότητας, εἶτ οὖν ὑποστάσεις, εἴ τινι φίλον καὶεῖν, εἴτε πρόσωπα. Bu dergleichen ift hier besonders auch die längere Stelle Orat. XLII. 16. p. 759., wo zugleich der
Unterschied zwischen οἰσία und ὑπόστασις τεcht schar serorgehoben wird:

1 γάρ φατε οἱ τὰς τρεῖς ὑποστάσεις εἰςφέροντες; μὴ τρεῖς οὐσίας
ὑπολαμβάνοντες τοῦτο λέγετε; μέγα οἰδ΄ ὅτι βοήσετε καιὰ τῶν οὕτως
ὑπειληφότων, μίαν γὰρ καὶ τὴν αὐτὴν τῶν τριῶν δογματίζετε. τί δαὶ
οἱ τὰ πρόσωπα; μὴ ἕν, οἱόν τι σύνθετον, ἀναπλάσσετε, καὶ τριπρόσωπον, ἢ ἀνθρωπόμορφον ὅλως; ἄπαγε, καὶ ὑμεῖς ἀντιβοήσετε . . . τί
οὖν ὑμῖν αἱ ὑποστάσεις βούλονται, ἢ ὑμῖν τὰ πρόσωπα; τὶ τρία
εἰναι τὰ διαιρούμενα, οὖ φύσεσιν, ἀλὶ ἐδιότησιν. ὑπέρευγε.

π. τ. λ.

<sup>5)</sup> Orat. XXXIII. 16. p. 614.

Obwohl Gregor gang regelmäßig ben Ausbrud ovoia für bas Bemeinsam Bottliche, bas Bort vnooragig für bas Unterscheibend-Berfonliche gebraucht, fo war boch biefe Rebeweise in jener Beit nicht ohne alle Ausnahme, und auch bei ben Orthobogen nicht ohne Ausnahme allgemein. Gelbst bie nicanische Spnobe batte die Worte odoia und unoorageg gleichbebeutenb gebraucht, und auch nachher unterschied man fie, besonbers im Abenblande, fo wenig icharf, bag man fie vielmehr beibe burch bas lateinische substantia ju überfeten pflegte. Diefen Umftand berührt Gregorius, aber er ift babei weit entfernt, bartnadig auf feiner Ausbrucksart ju befteben, und erflart ben barüber entstandenen Streit für einen blogen Bortfrieg: "Bir bekennen auf fromme Beise, fagt er, 1) ein Besen und brei Sphoftasen (bas eine bezeichnet bie Natur ber Gottheit, bas andere bie Eigenschaften ber brei);2) baffelbe wird auch von ben Stalianern (παρά τοῖς Ιταλοίς, bier Abendlander) angenommen; aber fie konnen wegen ber Beschränktheit ihrer Sprace und wegen Armuth an Ausbruden οὐσία und ὑπόστασις nicht geborig unterscheiben, und haben begwegen, bamit nicht brei Befenheiten angenommen wurden, ftatt Sppoftafen ben Musbrud Berfonen (πρόσωπα) eingeführt: aber mas geschieht? etwas mahrhaft Lächerliches ober vielmehr Beflagenswerthes: Die unbebeutenbe Wortverschiebenheit ichien ein Unterschied bes Glaubens. Dan argwöhnte wegen ber brei Profopen Sabellianismus, megen ber brei Sppoftasen Arianismus, hier bloße Erfindungen ber Streitsucht." Darauf bemerkt noch Gregorius, wie Athanasius burch rubige Berftanbigung über bie Begriffe vieles bagu beige tragen habe, um ben Streit auszugleichen, und einer großen Trennung ber morgenlänbischen und abendlänbischen Rirche boraubeugen. Inbeffen fubren bie Lateiner boch fort, vnooragic und ocoia gleichbebeutend ju nehmen, und bekannten auch nadber nicht felten nur eine Sppoftafe.

<sup>1)</sup> Orat. XXI. 35. p. 409 u. 410.

<sup>2)</sup> Auch hier wieder φύσις gleichbebeutend mit οὐσία, und εδείτητες mit ὑπόσιασις.

# B. Einzelne Sypostasen ber Trinität.

#### 1. Vom Bater.

Der Ausbruck Bater, wenn er von Gregor in ber Trinitätslehre gebraucht wird, bient ihm nicht jur Bezeichnung bes gott= lichen Befens ober einer Thätigfeit Gottes, fonbern gur Bezeichnung bes Gigenthumlichen, was ber erften Berfon in ber Dreiheit gutommt, und befonders bes Berhaltniffes, worin biefe erfte Berfon gur giveiten ober bem Gobne fteht. Den letteren Bunct entwidelt Gregor in einer gegen Die Gunomianer gerichteten Bemerkung. Diese wendeten nämlich gegen bie orthobore Trinitätelehre unter anderem auch folgendes ein: "Bater ift entweder Bezeichnung bes Befens ober ber Birfung; ift es Bezeichnung bes Wefens, fo muß ber Sohn anderes Wefens (έτεροούσιος) fenn, benn es ift nur ein Wefen Gottes und biefes hat ber Bater vorher in Besit genommen; es ift Bezeich= nung ber Wirfung, fo muß man jugeben, bag ber Sohn nicht erzeugt, fondern geschaffen feb; benn wo ein Wirkendes ift, ba ift boch nothwendig auch ein Gewirktes (Geschaffenes), und es ware ju bermundern, wie boch bas Gefchaffene bem Erichaffer gleich fenn follte." Diefem Dilemma fucht nun Gregor ju begegnen, indem er bemerkt: "Bater ift weder Bezeichnung bes Befens noch ber Birfung, fondern allein bes Berhältniffes, in welchem ber Bater jum Sohne und ber Sohn jum Bater ftebt. Denn wie bei uns (Menschen) biefe Namen ein echtes und inniges Berwandtschaftsverhältnig bezeichnen, fo bezeichnen fie auch bort bie Gleich natur bes Erzeugten mit bem Erzeugenden." 1)

Die Monarchie ober bie Lehre von ber Einheit Gottes wird, wie bemerkt, von Gregorius nicht allein dadurch bewahrt, daß er eine vollkommene Einheit des Wesens, Willens und der Macht in der Gottheit annimmt, sondern vorzüglich auch dadurch, daß er die Hypostasen des Sohnes und des heil. Geistes auf den Bater als ihr gemeinsames Princip, ihre Grundursache, zusrücksührt. Das bezeichnet er als die eigentliche Würde des unsgezeugten Baters, daß er der Urheber der Gottheit des Sohnes

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 16. p. 534. Gregor fügt noch bingu: gefett auch Bater fen eine Bezeichnung bes Befens, so würde baburch ber Sohn nicht entfernt, sondern mit eingeschlossen; und gesetzt, es set Bezeichnung ber Birkung, so läßt sich babei immer annehmen, baß er ein ihm bem Besen nach gleiches Subject gewirft habe.

und des Geistes ist (Jeórntog altrog thz er vis nad need
mare). 1) Aber bei diesem Ursprung der Gottheit des Sohnes

und Geistes aus dem Bater sind alle Zeit vorstellungen gänzlich

zu entsernen. Der Sohn und Geist sind aus dem Bater, son
der auf eine ewige Art; der Bater wird nicht erst Bater, son
bern er ist es auf eine eben so ewige Weise, als er Gott ist.

Die Zeugung des Sohnes durch den Bater ist in keiner Beziehung

zu vergleichen mit erschaffenen Dingen, welche den Zeitbedingungen

unterworsen sind; und überhaupt ist keine Vergleichung zwischen

bem Geschöft und Schöpfer ganz passend. 2) "Obwohl Gott durch

sein bloßes Wort das zu Erschaffende hervordringt, so ist doch

sein Schaffen nicht menschlicher Art. 3) Wie sollte er nun auf

menschliche Art, zwar nicht schaffen, aber doch zu zeugen ge
nöthigt seyn?"

Beil in dem Bater die Einheit Gottes liegt, insofem Sohn und Geist aus ihm hervorgehen, und immer wieder auf ihn als ihre Grundursache bezogen werden, 4) so wird er auch disweilen ausschließlich Gott und der einzige Gott genannt; aber natürlich nicht mit Ausschließung des Sohnes und Geistes als göttlicher Subjecte, sondern nur im Gegensat gegen falsche Götter. 5) In dem berührten Berhältniß liegt auch der Grund, warum der Bater größer genannt wird, als der Sohn. Dieß ist, nach Gregors Meinung, nicht sowohl darauf zu beziehen, daß der Sohn als Mensch betrachtet wird, sondern darauf, daß die letzte Ursache vom Sehn des Sohnes im Bater liegt. Gleich ist der Bater dem Sohn in Bezug auf die göttliche Natur, größer ist er als der Sohn, insofern er Ursache der Gottheit des Sohnes ist. 6)

Orat. XX. 6. p. 379. . . τίνος γὰρ ἄν καὶ εἴη υίὸς, μὴ πρὸς αἴτιον ἀναφερόμενος τὸν πατέρα; μήτε τῷ πατρὶ τὸ τῆς ἀρχῆς κατασμικρύνειν ἀξίωμα, τῆς ὡς πατρὶ καὶ γεννήτορι; μικρῶν γὰρ ἀν εἴη καὶ ἀναξίων ἀρχὴ, μὴ θεότητος ὧν αἴτιος τῆς ἐν υίῷ καὶ πνεύματι θεωρουμένης.

<sup>2)</sup> Orat. XXIX. 2. p. 524. . . . ό πατής μέν γεννήτως καὶ προβολεύς, λέγω δὲ ἀπαθῶς, καὶ ἀχρόνως, καὶ ἀσωμάτως, κ. τ. λ.

<sup>3) . . .</sup> οὐκ ἀνθρώπινον αὐτῷ τὸ κτίζειν. Orat. XX. 9. p. 381.

<sup>4)</sup> Orat. XLII. 15. p. 758.

<sup>5)</sup> Orat. XXX. 13. p. 549. . . . άλλ' ολμαι το μέν τνα γινώσχωσι σε τον μόνον άληθινον θεον, επ' άναιο έσει λέγεσθαι τῶν οὐχ ὄντων μεν θεῶν, λεγομένων δέ. Bei ben Worten Jelu Luc. XVIII. 19: ,, Reiner ift gut, außer einer, nämlich Gott" — macht Gregor barauf aufmerksam, baß Jesus bamit bem ihn versuchenben Geseites gelehrten habe begegnen wollen, welcher ihm als Menschen bolltommene Gilte zuschrieb.

<sup>6)</sup> Orat. XXX. 7. p. 544. . . . η δήλον δτι τὸ μεῖζον μέν ἐστι τῆς αἰτίας, τὸ δὲ Ισον τῆς φύσεως.

Eine Hauptfrage jener Zeiten in ber Lehre vom Bater war, ob er Bater seh nara govor ober nara Bovlyvor, bas heißt, ob er ben Sohn vermöge eines in seiner Natur liegenden Grundes habe erzeugen muffen, ober ob er ihn aus freiem Entschluß erzeugt habe. Wie sich Gregor hierüber ausspricht, werden wir bei ber Lehre vom Sohne sehen, wo auch noch manches andere, was sich zugleich auf ben Bater bezieht, erwähnt werden muß.

## 2. Bom Sohne. Biberlegung ber Gunomianer.

Die positiven Sate, welche Gregor in ber Lehre bom Sohn aufftellt, laffen fich furz jusammenfaffen. Es find hauptfächlich folgende: Der Sohn ist mit bem Bater bollfommen gleichen Wesens, bie höchste göttliche Macht und Würde und überhaupt alle bie Eigenschaften, welche in ihrer Gesammtheit bas göttliche Wefen bilben, kommen ihm eben fo ju, wie bem Bater; in biefer Beziehung ist er mit bem Bater eins. Er ift aber auch vom Bater berschieben als ein selbstständig existirendes göttliches Subject. Die Eigenschaft, wodurch er als Berfon bom Bater berichieben ift, ift bas Gezeugtseyn vom Bater. Bon biefer Zeugung, bie ein unbegreiflicher göttlicher Act ift, find alle Borftellungen von Beit und Raum und alle Anglogieen mit geschaffenen Dingen zu entfernen. Diefe Sate finden fich bei Gregor fehr häufig und in bericiedener Form wiederholt; aber fie mußten auch bielfachen Biderspruch erleiden und Gregor war mahrend seiner öffentlichen Birtfamteit befonders in Conftantinopel ftets aufgeforbert, fie gu vertheibigen. Borzüglich hatte er auch in biefer Beziehung mit ben Cunomianern, bas beißt, ben nach einem neueren Bartheihaupte benannten ftrengen Arianern, ju fampfen, welche ibre ganze dialectische Runft aufboten, um die orthodoge Lehre bon ber Wesensgleichheit bes Sohnes zu wiberlegen. Wir lernen die Grunde, die fie hierbei gebrauchten, so wie diejenigen, welche ihnen Gregor entgegenstellte, vornemlich aus feiner britten und vierten theologischen Rebe 1) kennen, und find also bier veranlagt, bas Wesentliche bavon mitzutheilen.

a. Ihre Haupteinwürfe richteten die eunomianischen Gegner zuerst gegen den Sat, daß der Sohn vom Later erzeugt seh, indem sie mit dem Worte Zeugung Vorstellungen verknüpften,

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. u. XXX. p. 522. in ber Benebict. Ausgabe.

bie awar nach bem gewöhnlichen Sprachgebrauch in bemfelben liegen, bei ber Anwendung bes Bortes im theologischen System aber gang entfernt gehalten werben follten. Gie betrachteten bie Beugung als eine außerliche Sandlung, ichloffen baraus, bag fie auch irgendwann in ber Beit geschehen febn mußte, und fragten nun bie Orthodogen fpottifch, wann fie wohl erfolgt feb? Bierauf erwiebert Gregorius: 1) " bieß ift über bas mann;" und wirft bagegen bie Frage auf: "wann war ber Bater? es war teine Beit, ba er nicht war;2) ebenso auch ber Sohn und ber beilige Geift." Freilich ichienen bie Ausbrude: er bat at zeugt, er ist gezeugt worben, beren sich auch die Orthodogen bedienten, auf einen Anfang ber Reugung bingutveisen, und mitbin ben Begriff einer emigen Beugung aufzuheben; aber Gregor bemerkt, bag bie Tempora auch in ber Sprache ber Schrift oft unbestimmt gebraucht und verwechselt wurden, und schlägt, um alles Zweibeutige zu vermeiben, bor, fich ber Formel zu bebienen: "Er war von Anfang an gezeugt." 3) Gregor giebt zwar gu, man konne bom Sohn und Beift fagen, fie hatten eine aggi, insofern man barunter ihr gemeinsames Brincip, to allior, ben Bater, verftunde, aber feineswegs infofern man babei an einen Anfang in ber Zeit bente; 4) benn ber Sohn, als bas bie Delt und mithin auch die Beit, welche ohne die Welt und bor ber Welt nicht febn fann, bervorbringenbe gottliche Subject, fann nicht felbst wieder Zeitbedingungen unterworfen febn; er ift außer aller Reit, über alle Reitbedingungen erhaben, ewig. Alle brei Sypor stafen in der Gottheit find gleich ewig. "Wenn eine Zeit war, ba ber Bater nicht war, bann war auch eine Zeit, ba ber Sohn nicht war; war aber eine Beit, ba ber Sohn nicht war, fo mar auch eine, ba ber heil. Geift nicht mar; wenn eines bon Anbeginn war, fo waren es alle brei; wenn bu eines erniedrigft, fo mage ich ju fagen, daß bu auch bie beiben anberen nicht magft."5) Auf Diefen Bunct tommt Gregor im Berfolg feiner Widerlegung ber Eunomianer mehrmals wieber gurud, und läßt unter andern seine Gegner auch einwenden: "Wer ift benn nun ber Bater, welcher nie angefangen bat, es zu febn?" worauf

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 3. p. 524.

<sup>2)</sup> Gregors Worte find: oux po ore oux po, mit Anspielung auf bie bekannte arianische Formet: po nore ore oux po.

<sup>3)</sup> Orat. XXIX. 5. p. 526.

<sup>4)</sup> Sie find οὐα ἄναρχα τῷ αλτίφ, ἄναρχα δὲ τῷ χρόνφ. οὐ γὰρ ὑπὸ χρόνον τὰ έξ ὧν ὁ χρόνος.

<sup>5)</sup> Orat. XXXI. 4. p. 558.

er entgegnet: "berfelbe, welcher überhaupt nicht begonnen bat, ju febn. Wenn er angefangen bat, ju febn, fo bat er auch angefangen, Bater ju febn. Da er aber überhaupt nicht angefangen hat, fo ift er auch nicht erft fpater Bater geworben." Das heißt: alle Gotteseigenschaften find fo ewig, als bie Gottheit felbft, mithin auch bie Gottvaterschaft. Auch folgendes Di= lemma ber Eunomianer gegen ben Begriff einer emigen Beugung bes Sohnes führt Gregorius noch an : 1) "Wenn Gott nicht aufgehört hat, ju zeugen, fo ift bie Beugung noch unvollenbet; und wann hat er aufgehört? Wenn er aber aufgehört hat, fo hat er nothwendiger Weise auch angefangen." Gregor bagegen fann fich bon ber Nothwendigfeit biefes Schluffes nicht überzeugen und erwiedert: "Wenn, wie fie fagen, bas, mas aufhort, an= gefangen hat, fo muß auch bas, was nicht aufhort, nicht angefangen haben. Was werben fie nun fagen von ber Geele ober bon ber Natur ber Engel? Wenn fie angefangen hat, fo wird fie auch aufhören; wenn fie aber nicht aufhört, fo muß fie offenbar auch nicht angefangen haben; und boch hat sie angefangen und hört nicht auf; also muß auch nicht nothwendig, wie fie meinen, bas, was einmal aufhört, angefangen haben."

Fernere Einwürfe ber Eunomianer bezogen fich auf bie Art und Beise ber Zeugung bes Sohnes und gingen großen= theils auch babon aus, bag fie fich unter berfelben nach bem ge= wöhnlichen Gebrauch bes Bortes einen finnlichen ober forperliden Act vorstellten. Die Orthodoren eifern dagegen aufs strengste wiber eine folche Ginmischung finnlicher Borftellungen, wollen iebe Analogie mit ber Erzeugung geschaffener Befen ent= fernt, und die Erzeugung bes Gottessohnes als etwas Unbegreifliches betrachtet miffen. "Die Beugung mare nichts Großes, fagt Gregor, 2) wenn bu fie volltommen begriffeft, ber bu ja nicht einmal beine eigene Beugung, ober boch wenigstens nur bem fleinsten Theile nach berftehft." Gregor weißt barauf bin, wie bem Menschen so vieles in seinem eigenen Wefen, wie ihm nicht blos feine Entstehung, sondern auch die Berbindung feines Geiftes und Rorpers, die Tiefen ber eigenen Seele unbetannt und unbegreiflich feben, und fahrt bann fort: "Wenn bu nun auch beine Erzeugung begriffeft, fo begreifft bu bamit boch noch nicht die göttliche; benn um wie viel fcwerer Gott ju ertennen ift als ber Menich, um fo viel unbegreiflicher als beine

<sup>1)</sup> Orat, XXIX. 13. p. 532.

<sup>2)</sup> Orat. XXIX. 8. p. 528.

Erzeugung ift auch bie gottliche . . . Es ift für bich ja icon etwas Großes, ju miffen, bag er erzeugt feb; bas wie aber ju versteben, tann ich nicht einmal ben Engeln, geschweige benn bir jufdreiben. Berlangft bu's, fo will ich bir auch fagen, wie? fo wie es ber Bater weiß, ber gezeugt hat, und ber Sohn, ber erzeugt ift. Das Weitere ift von ber Wolfe verhüllt und entzieht fich beiner Kurgfichtigkeit." Auch unterließ Gregor nicht, ben Eunomianern, welche auf genauere Erklarung bes Begriffs ber Reugung brangen, ihren Ginwurf gurudzugeben, inbem er ihnen bemertlich machte, wie auch ihre Borftellung bon ber Erfchaffung bes Sohnes etwas Unbegreifliches enthalte: "Du fpricht, wie ist ber Gobn gezeugt? Gi wie ift er benn geschaffen, wenn er, wie bu meinft, geschaffen ift? Denn auch bas ift schwer zu erklären. Du magft wohl fagen: burch ben Willen und bas Wort. Aber bamit baft bu noch feineswegs alles erklärt. Denn wie konnen Willen und Bort Wirkungefraft haben? Sier bleibt noch etwas unerflart, benn beim Menschen ift bien wenigstens nicht ber Fall."1)

Indem die Eunomianer die Erzeugung bes Sohnes als etwas Rörperliches und Sinnliches nahmen, warfen fie auch bie Frage auf: wie kann biefelbe ohne Affect (οὐκ ἐμπαθής) erfolgt fenn? Sierauf antwortet Gregor:3) "Beil fie unforperlich ift; wenn die forperliche Beugung mit Affect verbunden ift, fo ift bie untörperliche bon bemfelben frei. 3ch frage bich bagegen: wie fann ber Sohn Gott fenn, wenn er ein Gefchopf 3) ift; benn bas Geschaffene ift boch nicht Gott." Den Spott, welchen fic bie Eunomianer über bie fo gang außerlich aufgefaßte prthobore Lehre bon ber Erzeugung bes Gobnes erlaubten, fucht Gregor baburch abzuweisen, bag er bie fraffen Borftellungen ber Gegner noch überbietet: "Ich wundere mich, fagt er, 4) bag bu nicht auch so weit gehft, gewisse Begattungen auszubenken, und Reiten ber Schwangerschaft, und Gefahren ber Fehlgeburt, als ob ber Bater nicht auf anbere Beife erzeugen konnte, als auf biefe" ... und nach mehreren ähnlichen Aeugerungen schließt er mit ber Bemerkung: "bag bem Bott, welchem ein bon bem unfrigen ber fchiebenes Sebn gutommt, nothwendig auch ein bon bem unfrigen berichiebenes Beugen jugefdrieben werben muffe."

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 7. p. 528.

<sup>2)</sup> Orat. XXIX. 4. p. 525.

<sup>3)</sup> Den Ausbrud zrloua gebrauchten bie Eunomianer bom Sohne.

<sup>4)</sup> Orat. XXIX. 4. p. 525.

o. "Der Bater hat ben Sohn, fagten bie Eunomianer weiter 1) mit Beziehung auf eine altere Streitfrage, entweber wollend ober nicht wollend gezeugt" und bilbeten baraus wieder ein Dilemma gegen bie orthodore Lebre: "hat er ibn nicht wollend erzeugt, fo ift ihm Gewalt geschehen, und wer bat ibm benn Gewalt angethan? ober wie kann ber Gewalt leibenbe Gott fenn? hat er ihn wollend erzeugt, fo ift ber Sohn ein Sobn bes Willens (Belnoews vios o vios), wie fann er also aus bem Bater febn?" Gregor, obwohl er fich hütete, bie Crieuaung bes Sohnes als eine Art von göttlicher Naturnothwendiafeit barguftellen und biefelbe ohne ober gar gegen ben Billen bes Baters erfolgen ju laffen, 2) tonnte boch auch nicht maeben, bag ber Gohn aus bem Willen bes Baters, wie aus feinem ich öpferischen Grunde hervorgegangen feb, weil eben baburch bie Wesensgleichheit bes Sohnes mit bem Bater aufgehoben und ber Sohn, mas die Eunomianer wollten, als ein Geidobf bes Baters bargestellt worben ware. Er begegnet baber bem oben berührten Ginwurf feiner Wiberfacher mit einem Beweise ad hominem, indem er fragt: "Bist du von beinem Bater mit ober ohne feinen Willen erzeugt? Wenn ohne feinen Willen. so ift ihm ja Gewalt geschehen; o ber Gewaltthat! und wer hat ibn benn gezwungen? Du wirft boch nicht bie Ratur nennen; benn bie ift enthaltsam und mäßig. Wenn aber mit feinem Billen, fo fommt bir ja mit biefen wenigen Sylben bein Bater abhanden. Denn bann bift bu ja offenbar ber Sohn bes Billens und nicht beines Baters. Aber man fann bief auch auf Gott und fein Berhältnig ju ben geschaffenen Dingen anwenden: Sat Gott mit freiem Willen alles geschaffen, ober ge= zwungen? Wenn gezwungen, so ift auch hier Gewaltthat und ein Gewaltthuender; wenn aus freiem Willen, fo ift die Welt Gottes beraubt, indem ber Wille ftatt feiner als Schöpfer amiiden eingeschoben wird." Noch mehr sucht Gregor bie eunomianische Behauptung als widersinnig barzustellen, wenn er in ber Rolge fagt: 3) "Der Bater ift entweber mit seinem Willen Gott.

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 6. p. 526.

<sup>2)</sup> Orat. XXIX. 2. p. 524. spricht sich Gregor hierliber auf eine merkwürdige Weise aus. Er rebet von der Erzeugung des Sohnes und bewerkt, er wage dieselbe nicht zu bezeichnen als υπέρχυσιν άγαθότητος, μή ποτε άχού σιον την γέννησιν εξαγάγωμεν, καὶ οἶον.περίττω μά τι φυσικόν καὶ δυσκάθεκτον ήκιστα ταις περί Θεότητος υπονοίως πρέπον.

<sup>3)</sup> Orat. XXIX. 7. p. 527.

ober wider seinen Willen; ist er es mit seinem Willen, wann hat er denn zu wollen angesangen? Doch nicht ehe er war? benn vorher war ja nichts; oder ist er theils etwas Wollendes, theils etwas Gewolltes, mithin getheilt? Sollte also nicht auch er nach deiner Meinung ein Erzeugniß des Willens sehn? — Ist er es gegen seinen Willen, was hat ihn denn zum Sehn genöthigt? und wie kann er Gott sehn, wenn er gezwungen ist, und zwar zu nichts anderem, als gerade dazu, Gott zu sehn? "

Aus der Behauptung der Orthodoren. Gott feb Bater nicht κατά βούλησιν, sondern κατά φύσιν, zogen nun die Euno: mianer, indem fie noch einen anderen Sat ber orthodoxen Lehre hinzunahmen, folgenben Schlug: 1) "Wenn ber Bater, insofern er bas Urfächliche ift, größer ift als ber Sohn, und wenn er bas Urfächliche ift feiner Natur nach (xarà grour), fo ift er größer als ber Sohn fein'er Ratur nach, folglich nicht mit ihm gleichen Wefens." Außer einigen Spitfindigfeiten, welche Gregor hiergegen vorbringt, ift bas Wefentliche folgenbes: "Der Fehlschluß liegt meiner Meinung nach barin, baß fie etwas relativ gesagtes schlechthin nehmen, wie es überhaupt folche Runft benter in ber Art haben. Wenn wir bas größer allein ber Natur bes Urfachlichen jufchreiben, fo beziehen fie es fogleich auf bie Natur im allgemeinen, und führen ein ber Natur nach Größeres ein. Wie wenn wir fagten: ber Denfch (b. b. ber ober jener) ist tobt, und sie nabmen es nun schlechthin: ber Menich ift tobt."2)

d. "Aber das Ungezeugte und das Gezeugte, wendeten die Eunomianer ferner ein, 3) können doch nicht gleich (où radron, nicht gleichen Wesens) sehn; wenn dieß richtig ist, so ist auch der Sohn dem Bater nicht gleich, und es ist kaum nöthig zu bemerken, daß diese Behauptung entweder den Sohn oder den Bater von der Gottheit ausschließt. Denn wenn das Ungezeugtsehn zum Wesen Gottes gehört, so wird das Gezeugtsehn nicht dazu gehören; wenn aber dieses, dann nicht jenes." Gregor giebt zu, daß Unerschaffenes und Erschaffenes allerdings nicht gleicher Ratur sehn könnten; behauptet aber, daß Erzeugendes und Erzeugtes

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 15. p. 534.

<sup>3)</sup> Orat. XXIX. 10. p. 530.

nothwendig gleicher Natur febn mußten. "Denn bas liegt ja in ber Natur bes Erzeugers und bes Erzeugten, bag bas Erzeugte bem Erzeugenben bem Wefen (ber Ratur) nach gleich feb. Dber auch fo: Was berftebst bu unter bem Ungezeugten und Gegeugten? Wenn eben bas Ungezeugtfebn felbft und bas Gezeugt= fen, bann find fie freilich nicht baffelbe; wenn aber biejenigen (Subjecte), benen biefe Eigenschaften zufommen, warum follten fie nicht gleich fenn? Auch Unweisesen und Weiseseyn find nicht baffelbe; aber fie finden fich an bemfelben Menschen; folche Eigenichaften unterscheiben nicht bas Wefen, aber fie unterscheiben fich an bemfelben Wefen." Alfo: bas Gezeugtfebn und Ungezeugt= febn begründen nicht einen Unterschied ber Natur und bes Wefens. sondern nur ber Eigenschaften, vermöge beren Bater und Sohn bericiebene gottliche Perfonen find; wohl aber wurden bas Unerichaffensehn und Erschaffensehn eine Berichiebenheit bes Wefens bewirken, und bas Erichaffensebn, wenn es bem Gobn jugefdrieben werden mußte, murbe benfelben bom Gottfeyn ausfoliegen; bieß ift jedoch nicht ber Rall, benn er ift auf uner= flärliche Art ewig gezeugt. 1)

e. Auch aus ber älteren arianischen Behauptung, bag ber Bater ben Sohn aus nichts (es ovn orrwr) hervorgebracht habe, bilbeten die Eunomianer auf ihre Beise einen doppelten Streitsat gegen die orthodore Lehre. Sie fagten:2) "Gott hat bem Sohn gezeugt, entweder ba berfelbe ichon existirte, ober ba er noch nicht existirte."3) Nahm man ben ersten Fall an, fo wurde badurch ber Begriff ber Zeugung aufgehoben, ba etwas icon Eriftirendes nicht noch erft gezeugt werben fann : nahm man ben zweiten, fo wurde man entweber auf ben arianischen Sat, daß ber Sohn aus bem Nichtsehenden hervorgebracht sey, ober boch auf eine Bervorbringung beffelben in der Reit hingeführt. Gregorius erwiebert: bag eine folche Bemertung wohl auf ben Menschen paffe, ber theils aus Sevendem, theils aus Richtseben= bem hervorgegangen fen, ober auf bie ursprüngliche Materie, welche gang aus bem Richts geschaffen worben, feineswegs aber auf ben Sohn Gottes, "benn ba fällt bas Erzeugtwerben mit bem Seyn zusammen, und zwar von Anfang an. 4) Und was tann benn alter fenn, als bas von Anbeginn, um ba einen Beit= punct anzunehmen, ba ber Sohn war ober nicht war? benn auf

<sup>1)</sup> Beiter ausgeführt Orat. XXIX. 12. p. 531.

<sup>2)</sup> Orat. XXIX. 9. p. 529.

<sup>3) . . .</sup> ὄντα οὖν γεγέννηκεν, ἢ οὐκ ὄκτα.

<sup>4) . . .</sup> Ενταῦθα σύνδρομον τῷ είναι τὸ γεγεννῆσθαι, καὶ ἀπ' ἀρκῆς.

jeben Fall wurde badurch die Bestimmung von Anbeginn aufgehoben werden: ober du läufst gar auch mit dem Bater Gesahr, wenn wir nun fragten, ob er aus dem Sependen oder Richtsependen hervorgegangen, daß er dir ein Doppelter werde, ein Borhersepender und ein Sepender, oder daß ihm das nämliche begegnet, was dem Sohne, nämlich aus dem Nichts zu entspringen. Ich aber gebe keines von beiden zu, und sage, daß deine Frage ganz unstatthaft seh. Man könnte dagegen eben so gut fragen: Ist die Zeit in der Zeit oder nicht in der Zeit? wenn in der Zeit, in welcher denn? wenn nicht in der Zeit, was ist das sür eine außerordentliche Weisheit, eine zeitlose Zeit einzusühren?" So fährt Gregor fort, seinen Gegner durch spissindige Fragen in die Enge zu treiben, um darzuthun, daß von einem solchen Dilemma beide Gegensäte falsch sehn können.

### Schriftbeweise für und gegen bie Gottheit Chrifti.

Die antitrinitarischen Bartheien suchten sich vornemlich auch baburch gegen die Trinitarier in Bortheil zu setzen, daß sie ihre Theorie als mit der Schrift übereinstimmender und die der Trinitarier als davon abweichend darstellten. Was Gregorius hiersüber vorbringt, findet sich gegen das Ende der dritten theologischen Rede 1) und im Verlauf der ganzen vierten. Das Wesentliche besteht in Folgendem:

"Wir (die Orthodogen) haben aus großen und erhabenen Ausbrücken die Gottheit des Sohnes erkannt, nämlich aus folgenden: er wird Gott, der Logos, der von Anbeginn war, der mit dem Ursprung war, auch selbst der Ursprung (aoxy, das Princip) genannt. Sodann der eingeborne Sohn, Weg, Wahrheit, Leben, Licht, der Rraft, dern, Kraft, derner Gottes Abglanz, Abdruck, Bild, Siegel; dodann Herr, König, der Sehende, der Allmäch-

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 17. p. 535 seqq.

<sup>2)</sup> Joh. I. 1. Ps. 109. 3. Jesai, 41. 4. Joh. I. 18. XIV. 4. VII. 12.

<sup>3) 1</sup> Cor. 1. 24.

 <sup>4) . . .</sup> ἀπαύγασμα, χαρακτήρ, εἰκὼν, σφραγίς. Hebr. 1. 3. Sapient. VII. 26. Joh. VI. 27.

tige. 1) Dieg alles 2) bezieht fich auf folche Eigenschaften bes Sohnes, bie nicht etwa fpater erft hingugetommen find; eben fo wenig als ber Sohn, haben auch ber Beift und ber Bater mit ber Beit erft etwas erhalten; benn bas Bollfommene fann nicht burch Rusat entstehen. Run zeige mir (redet Gregor ben Eunomianer an) auch beine Aussprüche; es find bie Ausbrude: Dein Gott und euer Gott — ber Bater ift größer benn ich — er bat geschaffen, gemacht, gebeiligt. Man fete bingu, bag ber Sohn Diener (dovlog) und bem Bater gehorfam feb, bag ihm ber Bater etwas gegeben, daß ber Sohn gelernt und Aufträge erhalten habe, daß er gefandt feb, daß er nichts von fich felbst thun tonne: ferner bes Sobnes Richtwiffen, Unterwerfung, Gebet, Fragen, fein Bunehmen, feine Bollenbung - und was noch niebriger ift, fein Bachen, Sungern, Beinen, feine Mübigkeit, seinen Rampf, seine Riebergeschlagenheit. Bielleicht wird man ihm auch seine Kreuzigung und seinen Tob vorwerfen; benn bie Auferstehung und himmelfahrt wird man wohl übergeben, weil fic eber etwas Gunftiges für uns enthalten möchten."

Dhne fich bier nun fogleich ins Gingelne einzulaffen, macht Gregor vorerft bie allgemeine Bemerfung: 3) Die erhabenen Ausspruche find auf die Gottheit zu beziehen und auf die Natur, welche über Leiben und Rörper erhaben ift; die niedrigeren Ausbrude bagegen auf die jusammengesette, um unsertwillen ernie= brigte, Fleisch und Mensch geworbene, nachher aber wieber erhöhte. Man foll unterscheiben, was fich auf die Natur bezieht und was auf die Heilshaushaltung. 4) Eben fo hebt Gregor im Allgemeinen hervor: wie den Ausbrücken, die sich auf die mensch= liche Natur in Chrifto beziehen, biejenigen bas Bleichgewicht hal= ten, welche bon bem Göttlichen in ihm Zeugniß ablegen: "er ift awar geboren worden, aber er war auch vorher ichon geboren. bon einem Weibe zwar, aber auch von einer Jungfrau; jenes ift menschlich, biefes göttlich; in ber ersteren Beziehung ift er bater= los, in ber anderen mutterlos, aber bas Bange ift Sache ber Gottheit; er ift zwar in die Krippe gelegt, aber auch von Engeln berherrlicht, bom Stern angebeutet, bon ben Magiern angebetet

<sup>1)</sup> Genes. XIX. 24.

<sup>2)</sup> Auf die angeführten Stellen beruft sich Gregorins. Jeber einigermaßen Rundige fieht, in welcher bunten Reihenfolge sie burch einander geben und wie wenig beweisend fie jum Theil sind.

<sup>3)</sup> Orat. XXIX. 18. p. 537.

<sup>4) . . .</sup> καλ γινώσκης, τίς μὲν φύσεως λόγος, τίς δὲ λόθος οἶκονομίας.

worben; er ist zwar nach Aegypten vertrieben worden, aber er hat auch das ägyptische Wesen vertrieben. 1) Er ward getauft als Mensch, aber unsere Sünden hat er aufgehoben als Gott; er ward versucht als Mensch, aber er siegte als Gott. Er ward hungrig, aber er hat viele Tausende gespeist, und ist selbst das lebendige Brod, das vom himmel kommt. Er stirbt, aber er macht lebendig; er wird begraben, aber er steht wieder auf; er steigt in den Hades hinab, aber er führt die Seelen herauf und fährt gen himmel und wird kommen, zu richten die Lebendigen und die Todten und solcherlei Reden zu prüfen."

Was sodann die einzelnen Stellen betrifft, welche die Gegner ber Gottheit Christi für sich anzusühren pflegten, so erinnert Gres gor babei hauptsächlich folgendes: 2)

Eine Sauptstelle, Die im Berlauf ber arianischen Streitigfeiten vielfach gebraucht, und besonders bon ben Arianern ju Gunften ihrer Theorie in Anspruch genommen wurde, war Proverd. VIII. 22. nach ber Uebersetung ber LXX: xύριος έκτισέ με άρχην όδων αὐτοῦ εἰς ἔργα αὐτοῦ. Beibe Partheien famen barin überein, bag unter ber oowia, welche hier rebend einge führt wird, ber Logos ober Sohn Gottes ju berfteben fen, und baß man fich an die Worte ber alexandrinischen Uebersetzung als vollkommen authentisch zu halten habe. Dieg vorausgesett, mußten nun die Orthodogen allerdings verlegen febn, wie aus ber Stelle bie Behaubtung entfernt werben tonnte, bag ber Bater ben Sobn geschaffen habe. Gregorius will babei nicht zu ber von einigen aufgestellten Meinung seine Buflucht nehmen, bag ben Sprüchen Salomos wegen ber fpateren Sunbhaftigfeit ihres Urhebers keine verbindende Autorität zukomme (woran er aller bings fehr wohl thut), auch will er in ber Stelle nicht eine Brosopopoie einer gottlichen Gigenschaft finden (obwohl er augiebt, bag bie Schrift oft auch leblofe Dinge personificire) - fonbern er bezieht bas extive µe auf die Erschaffung bet menschlichen Natur Christi, und die Worte elg coya avrov auf den 3med ber irbischen Erscheinung Chrifti, nämlich um bie Babrheit ju offenbaren und Gericht ju halten. Die Worte bes 25ften B.

<sup>1) . . .</sup> έφυγαδεύθη μέν είς Αξυυπτον, αλλά έφυγάδευσετά Αξυυπτίων. Diese wenigen Borte enthalten mehr Richtiges, als bie frilherhin beliebte, jett in ihrer Blöße bargestellte Hopothese, baß Leus aus Aegypten seh nun essäische ober priesterliche Beisheit mitgebracht ober empfangen und seiner Lehre einverleibt habe; nein — έφυγάδευσετά Αλγυπτίων.

<sup>2)</sup> Orat. XXX. p. 540-556.

bagegen προ πάντων βουνών γεννά με beutet Gregor, wie schon manche vor ihm, auf die ewige Geburt des göttlichen Logos.

Ueber die Stelle 1 Cor. XV. 28. τότε καὶ αὐτὸς ὁ νίὸς ύποταγήσεται τῷ ύποτάξαντι αὐτῷ τὰ πάντα bemerkt Gre= gor: bamit man nicht glaube, Chriftus muffe fich erft im Berfolg ber Zeit Gott unterwerfen, als ob er vorher widersvenstig und feinbselig gegen Gott gefinnt mare, fo fey bie Stelle nicht sowohl auf Chriftus, als auf die Menschen, beren Saupt und Reprafentant Christus ift, ju beziehen. Go wie er um unsertwillen ber Fluch genannt wird, weil er ben Fluch von uns genommen hat, fo wird ihm auch unsere Widerspenstigkeit und Richtunterwerfung pugeschrieben, als dem Saupt bes gangen Körpers. Wenn ihm aber alles unterworfen fenn wirb - und bief geschieht burch Er= fenntnig und innere Umwandlung, bann hat er bie Unterwerfung vollendet und führt mich jur Geligkeit ein. Die Unterwerfung Chrifti besteht alfo in ber Erfüllung bes väterlichen Billens, und es unterwirft fich ebenfowohl ber Gohn bem Bater, als ber Bater bem Sohn. Eben so beutet Gregorius auch ben Ausruf Chrifti: "mein Gott, mein Gott! warum haft bu mich verlaffen?" nicht junachst auf Chriftum felbft, als ob berfelbe bom Bater, ober bon feiner eigenen Gottheit verlaffen mare, sondern wieder nur auf Chriftum als Repräsentanten ber Mensch= beit. In ihm rief bie verlaffene Menschheit, für bie er litt, qu Gott. 1)

Die Stellen, wo Christus ben Bater größer ober seinen Gott nennt, bezieht Gregor auf die Menschheit Christi, bemerkt aber auch dabei, es könne einem, der der Sache tieser auf den Grund gehe, vielleicht wenig damit gesagt scheinen, daß der Sohn als Mensch geringer seh, denn der Vater als Gott, 2) und man möchte daher auch füglich die Ausdrücke auf das Göttliche in Christo beziehen, in dem jadoch das, was aus dem Ursprungslosen unmittelbar entsprungen seh, an der Herrlichkeit desselben Theil nehme. Gregor versteht also den Ausdruck insofern von dem Göttlichen in Christo, als auch dieses sein Dasenn vom Bater hat. Auch bei andern Stellen, wo es heißt, daß Christo etwas gegeben worden seh, z. B. das Leben, das Gericht, Ehre, Macht über alles Fleisch u. s. w., will Gregor nicht gerade durchaus an dessen Mensch eit gedacht wissen, und glaubt, man könne es ohne Anstand auf ihn als Gott beziehen, wenn man nur dabei

<sup>1) . .</sup> ἐν έφυτῷ τυποῖ τὸ ἡμέτερον.

<sup>2) . .</sup> τι γὰρ θαυμαστὸν, εὶ μείζων ἀνθρώπου θεός;

Ullmann, Gregorius von Ragians.

nicht annehme, baß er es erst in ber Folge bekommen, sondern von Anbeginn gehabt, daß er es nicht vermöge ber Gnade, sondern berm vermöge seiner Natur erhalten habe.

Die Stelle Joh. V. 19. "ber Sohn kann nichts von ihm selber thun, als was er sieht ben Bater thun" versteht Gregor von der Einheit der göttlichen Macht und Würde im Bater und Sohne, vermöge deren es absolut unmöglich ist, daß der Sohn etwas thue, was der Bater nicht thut, benn alles, was der Bater hat, das hat auch der Sohn, und umgekehrt. Nichts ist besonders, alles ist ihnen gemein, selbst das Sehn. In demselben Sinne wird von Gregor auch Joh. VI. 38. erläutert. Wie Bater und Sohn eine Gottheit haben, so haben sie auch einen Milen.

Ueber die Stellen Joh. XVII. 3. "dich, ber bu allein wahrer Gott bist" und Luc. XVIII. 19. "Riemand ift gut, benn ber alleinige Gott" — bemerkt Gregor, die zuerst angeführten Worte sehen nur im Gegensatz gegen die fälschlich sogenannten heidnischen Götter gesprochen; die andere Aeußerung Jesu aber habe die Absicht, dem Jrrthum des versuchenden Schriftgelehrten zu begegnen, der Jesu, als einem Menschen, Güte zuschrieb.

Aus Beranlassung ber Stelle Hebr. VII. 25. stellt Gregor ben Sat auf, baß Christus die Menschen fortwährend als menschlicher Mittler bei Gott bertrete, und daß man ihn, insofern er Mensch seh, fortwährend, als mit dem Körper bekleidet, zu benken habe, den er um unseres Heiles willen angenommen, nur ohne körperliche Leidenschaft und daraus hervorgehende Sünde. Bei dem Flehen des Mittlers für uns dürfe man aber ja nicht an eine sclavische Unterwerfung desselben unter den Bater benken.

Die Stelle Marc. XIII. 32. "die Stunde weiß niemand, auch der Sohn nicht" — bezieht Gregor zuerst auf die Menscheit Christi; fühlt aber dann doch, daß diese Erklärungsweise unbefriedigend sehn könnte, und fügt noch folgende Auskunstsmittel hinzu. Man könne annehmen, daß die Erkenntnis der höchsten Dinge zur unterscheidenden Ehre des Vaters nur auf ihn, als die erste Grundursache, zurückgeführt würde. Oder man könne es auch so beuten, wie einer unserer Philologen, 1) daß der Sohn den Tag over die Stunde nicht anders wisse, als der Vater;

<sup>1)</sup> Elias von Creta glaubt, daß ber von Gregor als rwv xas' huäs peilolo'y wr ris bezeichnete Basilius sep. Es ist indes die Frage, ob der Ausbruck gelolo'yos hier in seiner gewöhnlichen Bedeutung zu nehmen, und nicht vielmehr Freund des Logos d. h. des göttlichen Logos ober der Gottheit Christi zu übersetzen sep? Das Lettere scheint mir wahrscheinlicher.

und daß also die Zeit in gewissem Sinn niemand bekannt sey, als der ersten Natur. Alle andere Stellen, wo vom Leiden, Beinen, Beten Christi u. dgl. die Rede ist, deutet Gregorius natürlich auf seine menschliche Natur.

Im Berfolg beschäftigt sich Gregor noch damit, die Namen, welche Christus im neuen Testamente trägt, und besonders diesenigen, die sich nach Gregors Ueberzeugung auf das Göttliche in ihm beziehen, zu erläutern. Nur weniges davon scheint besmerkenswerth. Er sagt: "Sohn wird er genannt, weil er dem Besen nach eins mit dem Vater und aus demselben ist; Eingesborner nicht blos, weil er allein, der Einzige aus dem Einzigen, sondern auch auf eine ganz einzige Weise (erzeugt) ist; Logos, weil er sich so verhält zum Vater, wie das Wort zum Geist; Beisheit, als die Wissenschaft göttlicher und menschlicher Dinge; Vild, weil er mit dem Vater gleiches Wesen und aus dem Vater, nicht der Vater aus ihm ist; die Wahrheit, weil er seinem Wesen nach Sines und nicht Vieles ist; denn das Wahre ist Sines, die Lüge aber ist vielsach getheilt."

Genug hiervon. Wir burfen uns der Mühe überheben, alle einzelne Stellen, von denen Gregor Gebrauch macht, durchzugehen, da er in ihrer Erklärung und Anwendung nur zu oft von der Bahn einer echten, reinhistorischen Exegese abweicht.

### 3. Bom heiligen Geist. Bestreitung ber Macebonier.

Der arianische Streit bezog sich, wie bekannt, zunächst auf bas Berhältniß des Logos oder des Göttlichen in Christo zum Bater, und die durch diesen Streit veranlaßte nicänische Synode hatte auch nur darüber genauere Bestimmungen gegeben, ohne über das Verhältniß des heil. Geistes zum Bater und Sohn etwas sestzusezen. Die Worte des nicänischen Symbols: xaì eis vò äy100 urvevua — ließen noch die verschiedenartigsten Vorstellungen zu. Man war zwar schon seit den Zeiten der frühesten Apologeten gewohnt, von einer göttlichen Dreiheit zu sprechen, und den heil. Geist als das dritte nothwendige Glied in dieselbe einzuschließen, allein dei manchen älteren Kirchenlehrern bleibt es dabei zweiselhaft, ob sie dem heil. Geiste, wie dem Vater und Sohne, selbstständige Existenz oder Persönlichseit zuschrieben, bei anderen ist es gewiß, daß sie ihn dem Vater und Sohn subordinirten, als ein Geschöpf darstellten, und ihm mithin absolute Gottheit

absprachen. Solche Borstellungen, die in verschiedener Gestalt auch im Berlauf des 4ten Jahrhunderts auftraten, konnten nun mit einem volkommen abgeschlossenen Dreieinheitsspsteme nicht zussammen bestehen, welches nur dann seine Bollendung hatte, wenn die Persönlichkeit des heil. Geistes und seine Homousie oder absolute Göttlichkeit eben so bestimmt anerkannt war, als die des Sohnes. Diese Lücke im orthodoxen System auszussüllen, war das Bestreben ausgezeichneter Lehrer um die Mitte und gegen das Ende des 4ten Jahrhunderts, namentlich des Athanasius, Basilius und am meisten unseres Gregorius von Nazianz; und sie hatten dabei noch tüchtige Kämpse zu bestehen, denn nicht allein die Arianer und Semiarianer waren Gegner entweder der Persönlichseit oder der Homousie des heil. Geistes, sondern unter den Orthodoxen selbst herrschten darüber sehr verschiedene Borstellungen.

Gregor giebt uns in ber etwa ums Jahr 380 verfaßten 5ten theologischen Rebe, welche bie Lehre vom beil. Geifte behandelt, einen Ueberblid ber verschiedenen Anfichten, Die über biefen Bunct berrichten. Nachbem er ber Sabbucaer als formlicher Beiftesläugner Erwähnung gethan, und beibnifder Beifen, welche tiefer in bas Wesen göttlicher Dinge blidend (Ellipuw of Jeologinwregor) wenigstens einen alles burchbringenben Weltgeift (vovr τοῦ παντός) angenommen, fährt er fort: 1) "Bon ben Weisen unter uns aber halten einige ben beiligen Geift für eine Birtung, andere für ein Geschöpf, andere für Gott; andere wiffen nicht, wofür fie fich entscheiben follen, 2) aus Chrfurcht, wie fie fagen, bor ber beil. Schrift, weil fie nichts genaues barüber bestimme; und baber verehren fie weber ben beil. Geift, noch ichagen fie ibn gering, indem fie in biefer Beziehung fo eine Art Mittelweg ober vielmehr einen febr folimmen Weg einschlagen. Unter benen, welche ihn für Gott halten, find einige nur in ihrem Inneren rechtalaubig, andere icheuen fich auch nicht mit ben Lippen ihre fromme Gefinnung auszusprechen. Bon anderen, Die noch weifer fenn wollen, habe ich gehört, daß fie die Gottheit gleichsam meffen, indem fie gwar, wie wir, bekennen, bag man Drei benten muffe, babei aber biefelben fo weit von einander trennen, baf fie ben einen bem Wefen und ber Macht nach unbeschränft machen; ben

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. sive theologica V. 5. p. 559.

<sup>2)</sup> Dahin gehörte z. B. Eustathius von Sebaste, ber, als Macebonius bem heil. Geiste das Gehören zur göttlichen Dreiheit abzusprechen begann, nach Socrat. h. c. II. 45. äußerte: έγω οὔτε θεον ονομάζειν το πνεῦμα τὸ ἄγιον αίφοῦμα, οὔτε χτίσμα καλεῖν τολμήσαιμ.

andern zwar der Macht, aber nicht dem Wesen nach; und den britten weder dem Wesen noch der Macht nach; indem sie in anderer Weise diejenigen nachahmen, welche den einen Weltsschöpfer, den andern Mitschöpfer, den britten Diener nennen."

Auch erwartet Gregor noch ben Ginwurf, bag er, bie Gottbeit bes heiligen Geiftes behauptend, einen neuen, fremben und unidriftmäßigen Gott einführe, 1) und bemerkt im Boraus, bag man bier nicht fo ftreng am Buchftaben ber Schrift bangen muffe, und daß diejenigen, welche fich bei biefer Lehre zu fest an ben Buchstaben hielten, bamit nur ihre unfromme Gefinnung bemanteln wollten. 2) Ohne Zweifel konnte fich Gregorius babei felbft nicht verhehlen, bag bie Lehrfate bom beil. Beift, ju benen er fich bekannte, nicht gerade fo bestimmt und unzweibeutig im neuen Testament ausgesprochen seben, als er es wohl munschte; und er nahm beghalb zu ber Behauptung feine Buflucht, bag bie Lehre bon ben verschiebenen Bersonen in ber göttlichen Dreiheit erst stufenweise offenbar geworden sey:3) "das alte Testament verfündigte ben Bater beutlich, ben Sohn etwas bunfler; bas neue offenbarte ben Sohn, aber es beutete bie Gottheit bes Geiftes nur an; jest aber ift ber Geift unter uns, und giebt fich uns beutlicher zu erkennen, benn es war nicht rathsam, so lange bie Gottheit bes Baters noch nicht anerkannt war, die bes Sohnes ju verkündigen, und fo lange die bes Sohnes noch nicht ange= nommen war, bie bes Geiftes, um mich etwas fühn auszudrücken, noch bagu aufzuburben." Gregor rechnet bie Lehre vom beiligen Beift zu ben Säten, welche Jefus feinen Schülern nicht flar mittheilte. weil fie biefelben noch nicht tragen fonnten (Joh. XVI. 12.), und glaubt, ber gottliche Erzieher bes Menschengeschlechts babe in biefer Beziehung, bamit bie Augen nicht auf einmal durch zu volles Licht geblendet würden, seine Röglinge erft allmählig bon einer Klarbeit zur andern geleitet. Go wie er nun hierin eine göttliche Dekonomie annahm, fo war er auch ge= neigt, bei bem Bortrag ber Lehre vom heil. Geist eine menfcliche zu gestatten, so daß fie nur mit Borficht borgetragen und allmählig eingeführt werben follte. Er fonnte auch allerdings

Orat. XXXI. 1. p. 556. τι δ ἄν εξποις, φασί, περὶ τοῦ Πνεύματος; πόθεν ἡμῖν εἰςἀγεις ξένον θεὸν καὶ ἄγραφον; u. §. 3. p. 557. Οἱ μὶν οὖν, ὡς ξένον τινὰ θεὸν καὶ παρέγγραπτον εἰςαγόντων ἡμῶν τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, δυσχεραίνοντες. . .

<sup>2)</sup> Orat. XXXI. 3. p. 557. "Οτι ἔνδυμα τῆς ἀσεβείας ἐστὶν αὐτοῖς ἡ φιλία τοῦ γράμματος.

<sup>3)</sup> Orat. XXXI. 26. p. 572.

babei ju vielen Wiberspruch und Anftog befürchten. In biesem Sinn fagt er: 1) "Die, welche ben beiligen Geift für Gott halten, find göttliche Manner und von erleuchteter Erfenntniß; und bie, welche ibn auch so nennen, wenn es vor wohlgefinnten Zuhörern geschieht, haben etwas Erhabenes; wenn bor niedriggefinnten, so besiten sie nicht bie rechte Lehrweisbeit (εὶ δὲ ταπεινοίς, οὐκ οἰκονομικοί) weil sie bie Perle in ben Schlamm werfen, bas schwache Auge mit Sonnenlicht blenben, und benen, bie Milch bedürfen, icon fraftige Speise geben, ftatt fie allmählig emporzuführen und von einem Lichte jum andern ju leiten." Rach bemfelben Grundfate vertheibigt Gregor auch feinen Freund Bafilius, ber, obwohl in feinem Sinn die Gottheit bes beiligen Geiftes anerkennend, boch mit bem wirklichen Bortrag biefer Lehre, um nicht Anftog zu geben, äußerst behutsam war, und dekhalb auch wohl von den hyperorthodogen cappados cifchen Bischöfen bitteren Tabel erfahren mußte. 2) Nur follte biefe

<sup>1)</sup> Orat. XLI. 6. p. 736.

<sup>2)</sup> Bafilius ertannte bie Befensgleichheit bes beil. Geiftes mit dem Bater und Sohn im vollen Sinn an, und bekannte sich auch somohl privatim, als öffentlich, εξ ποτε καιρος ήν, zu dieser Ueberzeugung. Aber mahrend der Regierung des Balens, da alle Augen auf ihn, als einen Hauptgegner des vom Hose begünstigten Arianismus, gerichtet waren, hielt er es ber Rlugheit gemäß, um nicht Mehreres preisgeben zu muffen, zwar nicht bie öffentliche Bertheibigung ber Gottheit bes beil. Beiftes zu unterlaffen, aber boch ben beil. Beift nicht ausbrildlich Gott gu nennen, weil gerabe barauf bie ibm feinbseligen Arianer lauerten , um einen Bormand gu feiner Bertreibung zu haben (οί μέν γάρ εζήτουν λαβέσθαι γυμνης της περί τοῦ πνεύματος φωνής, ώς εξη θεός κ. τ. λ. Greg. Orat. XLII. 68 u. 69. p. 823 seqq.). Aber biese Lehrstugheit, ober, wie es Gregor gewöhnlich nennt, οίκονομία, nahmen ihm hyperorthodoxe Geistliche in Cappadocien, die den Basilius beneideten und auf keinem so gesährlichen Boften flanben, wie er, febr libel, und bavon ergablt uns Gregor (Epist. 26. al. 20. p. 788.) eine febr caracteriftische Thatsache. Bei einem Gaft mahl nämlich, bem mehrere febr angesehene Männet, besonbers Geiftliche beiwohnten, kam, noch ehe man bas Trinken begonnen hatte (οὖπω πότος ήν), die Rebe auf Bafilius und Gregorius. Beibe engverbundene Freunde, besonders ber entfernte Bafilius, murben von ben Anwesenben gelobt. Da erhob fich ein Geistlicher, ber fonft im Ansehen großer Frömmigfeit fland, und rief mit einer auffallenden heftigfeit: "Wie könnt ihr benn so lugen und schmeicheln? Alles andere mögt ihr meinetwegen an ihnen loben; aber und schmeicheln? Alles andere mogt ihr memetwegen an ihnen iden; wied bie Hauptsache gebe ich nicht zu. Bas die Rechtgläubigkeit betrifft, wird mit Unrecht Basilius gelobt, mit Unrecht auch Gregorius. Der eint ist ein Verräther an der Wahrheit durch das, was er saget; der andere ein Mitverräther durch das, was er sagen läst." Der Mann berief sich, da Gregor für eine solche Schmähung Zeugniß verlangte, darauf, daß er eben don der wegen des Märthrers Eupshchius gehaltenen Jusammenkunst tomme, und dort den großen Basilius habe theologistren hören; da habe berselbe tiefer der Anter und Sahn amer sohn an un is quilkertressisch geharden; der über ben Bater und Sohn zwar fehr gut, ja unübertrefflich gefprochen; ben beiligen Geift aber habe er aus ber Gemeinschaft losgeriffen, wie Flufe ben Sand am Ufer megipulen und Steine aushöhlen. Bafilius verbuntle

Lehrklugheit nach Gregors Ueberzeugung auch wieder nicht so weit geben, daß man die Lehre ganz überginge, und deßhalb spricht er sie auch an manchen Stellen wieder um so entschiedener und frästiger aus. 1) Während der arianischen Herrschaft des Valens, da Basilius, auf einer ausgezeichneteren Stelle befindlich, manches der Klugheit opfern mußte, hatte es Gregor, dessen Stellung\*nicht so gesahrvoll war, übernommen, diese Lehre desto freimuthiger zu vertheidigen. 2)

Diejenigen Gegner, mit benen es Gregor in ber Lehre bom h. Geift vornehmlich zu thun hatte, begriff man gewöhnlich unter bem gemeinsamen Ramen ber Uneumatomachen, obwohl fie unter sich wieder fehr verschieden waren. Richt allein die reinen Arianer, die sich als Anhänger bes Actius, Eunomius und Acacius unter bem Namen ber Anomber hielten, waren, wie es fich bon felbst versteht.. Wibersacher ber homoufie bes heil. Geiftes. sondern auch die Parthei der Semiarianer, obwohl fie fich sonst ben homousianern immer mehr annäherten und mit ihnen gemeinsame Sache gegen bie ftrengen Arianer machten, wichen boch im Dogma vom heil. Geift fortbauernd von ben Orthodogen ab. In Beziehung barauf fagt Gregor: 3) "Was wir an ben Wegen und Bluffen bemerken, daß fie fich bon einander trennen und bann wieder vereinigen, bas ereignet fich auch hier, daß bie, welche in einer Lehre verschieden find, in der anderen wieder übereinstimmen, so daß man gar nicht klar erkennen fann, worin fie eins find, und worin fie fich befämpfen."

bie reine Lehre, bekenne die Wahrheit nicht offen, handle mehr mit politischer als wahrhaft frommer Gesinnung, und verdede seine Zweibentigkeit durch die Kunst der Rebe. Darauf nun erwiederte Gregorius: daß ein Mann, der auf einem so bedeutenden Posten stehe, wie Basilius (er scheint ihon Bischof von Casarea gewesen zu sehn, als der Brief geschrieben wurde), und von allen Seiten belauert werde, um ihm irgendwo beizukommen und ihn zu verdrängen, wohl etwas klug und schoneid in Verkündigung der Bahrheit versahren (Beltior odrovolundnuat rid alligenad) und dem Rebel des Zeitgeistes nachgeben konne, um nicht durch offene Berklindigung der guten Sache mehr zu schaden. Aber eine solche Lehrweisheit wollten die Anwesenden nicht billigen; sondern verwarfen sie als Feigheit. — Gregostius berichtet den ganzen Vorsall dem Basilius, und sordert ihn auf, sich über zeine Lehre zu erklären, damit er künstig seine Keinde noch kräftiger widerigen könne.

<sup>1)</sup> Orat. XII. 6. p. 251., fo wie in ber gangen 31ften Rebe unb in mehreren Gebichten.

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 69. p. 824. "Οτι τοῦ καιοοῦ στενοχωροῦντος ἡμᾶς, ξαυτῷ μὲν τὴν οἶκονομίαν ἐπέτρεψεν (sc. Basilius), ἡμῖν δὲ τὴν παξξησίαν, οὖς οὐδεὶς ἔμελλε κρίνειν, οὐδὲ ἀποβάλλειν τῆς πατρίδος, ἀφανεία τετιμημένους.

<sup>3)</sup> Orat. XXX. 1. p. 556.

Unter ben Semiarianern, welche fich ber Lehre von ber Somoufie bes beil. Geiftes entgegensetten, zeichnete fich besonders Macedonius aus, ber im Jahr 341 von ber eusebianifcharianischen Barthei zum Bischof von Constantinovel erwählt wurde, und unter mannichfaltigen Rampfen bis jum Jahr 360 fich erbielt, wo er bann bon ben reinen Arianern ober Anomoern berbrangt wurde und vermuthlich balb barauf ftarb. Als bas Gigenthumliche in ber bogmatischen Ueberzeugung bes Macebonius wird uns folgendes angegeben: "Er behauptete, bag ber Sohn Gott und in jeder Beziehung, auch dem Wefen nach, bem Bater abnlich feb; ben beil. Geift aber folog er von biefer Burbe aus, und nannte ibn einen Gehülfen, Diener und ähnliches, mas man etwa mit Recht von ben Engeln ausfagen könnte." So Sozomenus; 1) wozu Theodoret 2) noch hingufügt, bag er ben beil. Geift ein Gefcopf genannt babe. Racebonius war besonders in ber späteren Beit feines Lebens für bie Berbreitung bes Lehrbegriffs von ber Wesensähnlichfeit febr thätig gewesen, und hatte baburch eine Barthei gesammelt, bie feinen Ramen trug 3,) und theils Semiarianer beariff, theils folde, die man bisber als Bneumatomachen bezeichnet batte, Gegner ber Homousie und Perfonlichkeit bes beil. Geiftes. Spaterbin und besonders im Abendlande pflegte man jedoch vorzugeweise diese letteren, die Wibersacher ber Gottheit bes heil. Geiftes, Macebonianer zu nennen. Da Macedonius beinahe 20 Jahre lana Bischof von Conftantinopel war, fo ift es naturlich, bak fich seine Meinungen besonders in und um Constantinopel, in Thracien, Bithynien, ben Gegenden bes Bellesponts und ben be nachbarten Probingen ausbreiteten; fie fanden hier bor ber Regierung bes Theodofius zahlreiche Anhänger, welche sowohl burch einen glanzenden, zur Ueberredung geschickten Bortrag, als auch burch eine strenge monchsbeilige Lebensart und ernften Anftand im Betragen auf bas Bolf großen Gindrud machten. Durch folde Gigenschaften that fich unter ihnen namentlich ein gewiffer Da.

Sozom. IV. 27. Εἰςηγεῖτο δὲ τὸν υἱὸν θεὸν εῖναι, κατὰ πάνα
τε καὶ κατ' οὐσίαν ὅμοιον τῷ πατρὶ τὸ δὲ ἄγιον πνεῦμα ἄμοιον
τῶν αὐτῶν πρεσβείων ἀπεφαίνετο, διάκονον καὶ ὑπηρέτην
καλῶν. κ. τ. λ.

Socrat. II. 45. . . συνέββεον οὐν πρὸς αὐτὸν πολλοὶ τῶν γνω ρίμων αὐτῷ, οἱ νῦν Μακεδονιανοὶ χρηματίζουσιν ἔξ αὐτοῦ.

rathonius hervor, ber aus Liebe jum afcetischen Leben ein febr angesehenes und einträgliches Staatsamt aufgab, bei Constantinopel ein Kloster gründete, auch eine Zeit lang Bischof von Nicomedien war, und fich folche Berdienste um die Berftärkung ber Parthei erwarb, daß sie nach ihm auch wohl die marathonianische genannt wirb. Dbwohl gablreich, hatten nach ber Absetzung bes Macedonius feine Anhänger in Constantinopel boch keinen Bischof und keine Kirchen; fie waren mabrend ber Regierung bes Balens aus bem firchlichen Besitze verbrängt; nach bem Regierungsantritt bes Theodosius aber wurden sie, wie oben schon erzählt ist, vollends unterbrückt und auf der ökumenischen Synobe 381 förmlich verbammt. Indeß erhielten fich, trop ber Berfolgung bon Seiten ber Katholischen, noch manche Gemeinschaften ber Macedonianer besonders in Phrygien und am hellespont bis ins 5te Jahrhundert. Neftorius zeichnete fich noch burch Bekämpfung berselben aus: von da an verschwinden sie aber aus ber Geschichte.

Gregor äußerst fich gegen die Pneumatomachen ober Macebonianer ungleich milber, als gegen bie ftreng arianischen Par= theien, querft weil fie fich wenigstens in ber Lehre bom Gohne ben Orthodogen annäherten, ja sogar zum Theil mit ihnen vollkommen übereinstimmten, 1) und sobann vorzüglich weil fie sich burch ein ascetisch-frommes Leben für Gregorius als solche barstellten, die wenigstens in ihrem Bergen die Wirkungen des Geiftes, beffen Gottheit fie nicht bekennen wollten, erführen. In biefem Sinn spricht Gregor zu seinen Gegnern: 2) "Wir geben nicht barauf aus, ju fiegen, sonbern Brüber mit uns ju bereinigen, bon benen getrennt ju febn uns qualt; bieß fage ich euch, bei benen wir doch auch Leben finden, und die wenigstens in Beziehung auf ben Sohn eine gesunde Ueberzeugung haben, beren Wandel wir bewundern, ohne in jeder Rückficht die Lehre zu billigen."

Seine positive Darstellung bes Dogmas vom heiligen Geist beginnt Gregor 3) damit, daß er die Stelle Joh. I. 9.  $\tilde{\eta}\nu$   $\tau \delta^c \varphi \tilde{\omega}_S$   $\tau \delta$   $\tilde{\alpha}\lambda \eta \mathcal{F} \iota \nu \delta \nu$  — auf die drei Hypostasen der Gottheit, den Bater, Sohn und heil. Geist anwendet, und sagt: "Es war Licht, und Licht, aber ein Licht, nämlich ein Gott. Was auch dem David vorschwebte, wenn er sagte: In deinem Lichte sehen

<sup>1)</sup> Epiphan. Haeres. 74. 1.

<sup>2)</sup> Orat. XLI. 8. p. 737.

<sup>3)</sup> Orat. XXXI. 3. p. 557.

wir das Licht. Denn jest schauen und verkündigen wir es auch, indem wir aus dem Lichte dem Bater das Licht den Sohn in dem Lichte dem heiligen Geist erkennen" — das kurzeste und einfachste Bekenntniß der Dreieinheit.

Nun geht er zuerst barauf über, eine göttliche Eigenschaft bes heil. Geistes, nämlich seine Ewigkeit zu beweisen: "War eine Zeit, da der Bater nicht war, so war auch eine, da der Sohn nicht war; war aber eine, da der Sohn nicht war, so war auch eine, da der heil. Geist nicht war. War aber eines von Anbeginn, so waren es auch die Orei. Denn was nütte eine unvollkommene Gottheit, oder vielmehr, was gäbe es für eine Gottheit, wenn sie nicht vollkommen wäre? Wie sollte sie aber vollkommen sehn, wenn ihr dazu etwas Wesentliches, die Heiligkeit, mangelte? wie sollte sie aber diese haben, wenn sie nicht den heil. Geist hätte?" — So gewiß also Gott ewig vollkommen ist, eben so gewiß muß auch der beil. Geist ewia sehn. 1)

Allein hiermit war noch nicht viel gewonnen, benn ber beil. Beift konnte auch ewig fenn, als eine bloge Eigenschaft und Wirkungsweise Gottes; und die Sauptsache, wenn bas orthodore Dogma in seiner Bollständigkeit festgehalten werden follte, lag barin, die felbst ftanbige Existen, bes beil. Geistes von Emigfeit barguthun. Dafür bersucht Gregor folgenden Beweis: 2) "Man muß auf jeden Fall annehmen, daß ber beil. Geift entweber zu ben Dingen gehört, Die felbstftanbiges Dafenn haben, ober zu benen, die nur an anderen erfennbar find. Das erftere heißt bei Rundigen Wefen, bas andere Gigenschaft (οὐσία, συμβεβηκός, Substang, Accidens). Bare er eine Gigenschaft, fo mußte er eine Wirfung Gottes feyn. Und wenn er eine Birfung Gottes ware, fo mußte er offenbar bewirft werben, und nicht felbst wirfen, und zugleich mit ber Wirfung aufhören. Bie ift es benn nun boch möglich, bag er (wie bie beil. Schrift fagt) wirft, spricht, absondert, daß er betrübt merbe? u. f. m. Ift er aber ein Wesen und nicht eine Eigenschaft, so ift er nothwendig ein Geschöpf, ober Gott; benn ein brittes giebt es nicht, und aus beiben tann er nicht gusammengesett febn. Bare er aber ein Beschöpf, wie follten wir an ihn glauben, ober in ihm vollendet werben? Denn es ift gar nicht einerlei, an etwas und bon etwas glauben; bie erfte Art bes Glaubens hat nur Gott jum Gegenstand, bie

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. 4. p. 558. Daffelbe ist auch ausgeführt Orat. XLI. p. 738.

<sup>2)</sup> Orat. XXXI. 6. p. 559.

zweite alles andere. Wenn er nun Gott ist, so ist er weder Geschöpf, noch Hervorgebrachtes, noch Mitknecht (οὐ κτίσμα, οὐδὲ τοίημα, οὐδὲ σύνδουλον) und es kommt ihm überhaupt keine von den niedrigen Benennungen zu."

So hat Gregor feine beiben Sauptfate, ber beil. Geift hat felbstiftanbige Eriftens und er ift Gott, aufgestellt; aber nun tam es barauf an, biefe Sate gegen bie vielfachen Ginwurfe ber Bneumatomachen zu vertheibigen. Er läßt fich also zuerst bie Cinwendung machen: 1) "Der heil. Geift ift entweder ungezeuat. ober gezeugt; ift er ungezeugt, so haben wir zwei ursprunalose Befen (δύο τὰ ἀναρχα, nämlich Bater und Geift); ift er aber gezeugt, fo muß er es entweber bom Bater ober bom Sohne febn; ift er es vom Bater, fo giebt es zwei Sohne Bottes unb Brüber, ober bu erbichtest mir vielleicht gar Zwillinge, ober einen alteren und einen jungeren, ba bu boch fo am Rorperlichen banast: ift er es aber bom Sohne, so haben wir ja offenbar, fagft bu, auch einen Gott ben Entel (πέφηνέ, φησι, καὶ υίωνος ημίν θεός)." Es ware nicht nöthig gewesen, baf Gregor gegen folche Ungereimtheiten, wobei man burch gang außer= liche und fleischliche Auffassung die orthodore Lehre nur lächerlich ju machen suchte, etwas Ernftliches bemerkt hatte. Er thut es indeß doch, und erinnert querft baran, baß, obwohl wir bas aus Gott und mit ihm gleichen Wefens febn nicht anders bezeichnen fönnten, als burch ben Ausbruck Sohn, wir beghalb nicht befugt feben, bei biefem Berhältnig an etwas Menfchliches ober Rörber= liches zu benten, sodann aber besonders: "Wir geben bie erfte Eintheilung awischen Ungezeugtem und Bezeugtem, als ob es fein brittes mehr gabe, gar nicht ju; benn wo willst bu bas, was bie heil. Schrift bas Ausgehende (tò exxopevtov) nennt. hinseten? welches boch offenbar zwischen beiner Gintheilung in ber Mitte liegt, und bon einem größeren Theologen, als bu bift, nämlich von unserem Erloser felbft, eingeführt ift; bu mußteft benn jene Stelle: "ber beil. Beift, ber vom Bater ausgeht," Joh. XV. 26. - aus beinen Evangelien ausgestrichen haben. 2) Der beil. Geift nun, insofern er bom Bater ausgeht,

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. 7. p. 560.

<sup>2)</sup> Die Borte, die im Original noch einen merkwürdigen Beisat haben, beißen: εί μη την φωνήν έχείνην των σων έξεϊλες εὐαγγελίων, διὰ την τρίτην σου διαθήχην, το πνεύμα το άγιον. χ. τ. λ. Bei den Borten τρίτη διαθήχη fönnte man zuerst an eine Schrift benten, welche die Bneumatomachen vorzüglich boch schäften, welche für sie neben dem alten und neuen Testament gleichsam eine neue, britte Offenbarung enthielt. Allein was wäre dieß für eine Schrift? Macedonius hat, so viel wir wissen

ist kein Geschöpf; insofern er nicht gezeugt ist, nicht Sohn; und insofern er zwischen ungezeugt und gezeugt in der Mitte steht, Gott." Zugleich aber fügt Gregor hinzu, daß dieses Ausgehen des heil. Geistes ebensowohl etwas Unerklärbares sep, als das Erzeuatwerden des Sohnes. 1)

Ein anderer Einwurf der Pneumatomachen war: 2) "Bas mangelt denn dem Geift, um Sohn zu sehn? denn wenn ihm nicht etwas mangelte, so ware er Sohn." Hierauf Gregor: "Wir sagen nicht, daß ihm etwas fehle, denn Gott fehlt nichts, sondern die Verschiedenheit der Offenbarungsart und des wechselseitigen Verhältnisses erzeugt auch eine verschiedene Benennung. Dem Sohn mangelt nichts, um Vater zu sehn, denn das Sohnsehn ist kein Mangel, aber er ist deshalb doch nicht Vater."

Schrift be weise. Die Frage der Gegner: "aber wer von den Alten oder Reueren hat denn den heil. Geist angebetet? und wo steht es geschrieben, daß man ihn andeten oder zu ihm beten müsse?" beantwortet Gregor auf eine undefriedigende Weise, indem er die Ausdrücke Avosavver, noosevaeo dat zo avechart oder en niet das IV. 24. Rom. VIII. 26. 1 Cor. XIV. 15. sehr gezwungen dahin deutet, daß sie nicht das Beten im Geiste oder durch den Geist, sondern zu dem Geiste bezeichnen sollten. 3) Tressender weißt er die Einwendung der Gegner, die aus Joh. I. 3. entnommen war: daß, wenn alle

<sup>(</sup>Fabric, biblioth, gr. vol. IX. p. 247. Harl.), nichts geschrieben; solltes eine Schrift bes Marathonius ober Eunomius sein? — Bahrscheinlicher bezeichnet ber Ausbruck τρίτη διαθήχη gar teine Schrift, sondern nur im Allgemeinen Lehrmeinung en, welche dieser Parthei so wichtig waren, daß sie Gregor ihr drittes Testament, ihre dritte Offenbarung neben der alt- und neutestamentlichen nennen zu dürsen glaubte. So gebraucht Gregor ben Ausbruck auch anderswo sprichwörtlich Epist. 1. ad Cledon. in fin. t. 1. p. 745. Lips. — Bas übrigens den Borwurf der Schristverschischung betrifft, so machten sich benselben die Partheien in den arianischen Streitigkeiten wechselseitig, und nicht immer ganz mit Unrecht. S. Ambros, de spirit. s. lib. III. cap. 6.

<sup>1)</sup> Eben so wie bei ber Bestimmung bes Berhältnisses zwischen Bater und Sohn, bringt Gregor auch bei ber Erläuterung bes Berhältnisses bes heil. Geistes zu ben beiben anderen Supostasen immer barauf, baß bavon alle Borstellungen einer Analogie mit irbischen und geschaffenen Dingen zu entsernen sehen (Orat. XXXI. 10. p. 562.), und baß kein Bilb und kein Ausbruck hinreiche, um bieses unbegreisliche Berhältniss ganz zu bezeichnen. Orat. XXXI. 11. p. 563. — — odde yag osov er raw elrazouerwo odder noos navar ekurerosau rasacous rhr alhseiar.

<sup>2)</sup> Orat. XXXI. 9. p. 561.

τὸ οὖν προςχυνεῖν τῷ πνεύματι, ἢ προςεύχεσθαι, οὖδὲν ἄλλο εἰναί μοι φαίνεται, ἢ αὐτὸ ἑαυτῷ τὴν εὐχὴν προςάγειν καὶ τὴν προςχύνησιν.

Dinge burch ben Logos gemacht sehen, auch ber heil. Geist von ihm geschaffen sehn müßte, zurück, indem er bemerkt, die Segner müßten erst beweisen, daß der heil. Geist zu den gemachten oder geschaffenen Dingen gehöre, denn der Svangelist rede nicht schlechtin von Allem, sondern nur von Allem, was gemacht sehin von Allem, sondern nur von Allem, was gemacht sehin von Allem, sondern nur von Allem, was gemacht sehin die Stelle Rom. XI. 36., wo die Pneumatomachen aus dem Gebrauche der verschiedenen Pronomina  $d\xi$  od, di' od und dv  $\phi$ , welche sie auf Bater, Sohn und Geist bezogen, auf eine Ungleichheit dieser drei unter sich schlossen, macht Gregor darauf ausmertsam, daß dieß keineswegs eine constante Ausdrucksweise der heil. Schrift wäre — ohne die Gegner (womit er sie offendar am besten geschlagen hätte) daran zu erinnern, daß sie gar nicht berechtigt wären, dieß auf den Vater, Sohn und heil. Geist zu beziehen, indem es za augenscheinlich auf die Gottheit im Allgemeinen geht.

Dieg führt nun ben Gregor noch bestimmter auf bie Schrift. beweise für die Gottheit bes beil. Beiftes; aber babei befindet er fich augenscheinlich in einiger Berlegenheit, und läßt baber mehrere Bemerkungen borangeben, damit ber Mangel gang flarer und unzweideutiger Aussprüche nicht zu fühlbar und anstößig werbe. Er erinnert, daß fich bie Schrift nicht immer eigentlich und buchstäblich ausbrücke, bag man manches als Lehrwahrheit annehmen muffe, was fo wortlich in ber beil. Schrift nicht ausgesprochen jey (wie 3. B. auch bie Unfterblichkeit bem Worte nach nicht gelehrt feb) - er bemerkt, was icon erwähnt ift, bag man eine fortgebende Offenbarung göttlicher Bahrheiten unter ben Menschen annehmen muffe, und bag bie Lehre von ber Gottheit bes heil. Geiftes ju ben Säten gehöre, von welchen Chriftus feinen Jungern gefagt habe, baß fie biefelben noch nicht tragen konnten, und macht bann auf folgendes in ber beil. Schrift aufmerksam: 1) "Man erwäge nur: Christus wird geboren, ber Geift geht voran; er wird getauft, ber Geift giebt Zeugniß; er wird bersucht, ber Geift führt ibn bin; er thut Bunber, ber Geift begleitet es; er fahrt auf, ber Geift folgt. 2) Bas ift so groß und göttlich, bas er nicht könnte? Welcher Name, ben Gott trägt, fame ihm nicht ju, außer bem Ungezeugt- und Gezeugtseyn? benn bie perfönlichen Eigenschaften muffen bem Bater und Sohne bleiben, damit keine Bermischung in ber Gottheit entstehe. felbft ftaune, wenn ich ben Reichthum ber Benennungen bemerte,

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. 29. p. 574.

<sup>2)</sup> Luc. I. 35. II. 7. III. 21. IV. 1. 18. Act. I. 9. II. 4.

benen zu wiberstreiten die Gegner bes Geistes fich nicht entblöben. Er wird ber Beift Gottes genannt, ber Beift Chrifti, ber Sinn Chrifti, ber Beift bes Berrn, felbst ber Berr, ber Beift ber Rindschaft, ber Wahrheit, der Freiheit; 1) er erkennt alles, lehrt, bläft wo und wie viel er will, leitet, fpricht, offenbart, erleuchtet, belebt; vielmehr er ift felbft Licht und Leben, macht zu Tempeln, zu Göttern, vollendet 2) — bewirft alles, was Gott bewirft, theilt Gaben aus, macht Apostel, Propheten, Evangeliften, Birten und Lehrer . . . . er ist allfräftig (παντοδύναμον), allburchschauend, alle Geifter erforschend 3) u. f. w. Wenn aber auch, fahrt er fort, bon bem Beifte etwas Niebrigeres ausgefagt wirb, 3. B. daß er gegeben, gesandt, ausgetheilt werbe, ober bergleichen, so muß man bieß immer in Beziehung auf bie erfte Urfache nehmen, bamit immer barauf hingebeutet werbe, woher er fep, und bamit nicht brei getheilte Grundurfachen auf eine polytheistische Beije angenommen werden." 4)

Auffallend ift es, daß Gregor, während er so manches auf den ersten Blid Unhaltbare aus der Schrift anführt, diejenigen Stellen nicht gebraucht, welche seiner Theorie offenbar am günftigsten waren, nämlich die Gruß= und Segensformeln, ganz bessonders aber die Taufformel, auf welche sich doch sonst die orthodoren Lehrer jener Zeit vorzugsweise zu stützen pflegten. 5)

Die Wirkungen bes heil. Geistes erstrecken sich nach Gregors Ueberzeugung auf alle Geistwesen außer Gott, zuerst auf die Engel und himmlischen Mächte, die der Gottheit am nächsten stehen, dann auf die Patriarchen und Propheten, um sie zur Erkenntniß Gottes und der Zukunft zu erleuchten, sodann auf

<sup>1) 1</sup> Cor. II. 11 seqq. Rom. VIII. 9 seqq.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIV. 12. p. 625. sagt Gregorius, nachbem er sich borber Berzeihung sür seine kühne Menßerung erbeten: "Ich bin ein Bild Gottes, ein Theilnehmer ber himmlischen Herrlichkeit, wenn ich auch hier unten lebe; ich kann mich beßhalb nicht überzeugen, daß ich durch etwas mein geil erlange, was mir an Würde gleich wäre; wenn also der heil. Geift nicht Gott ist, so mag er zuerst zum Gott erhoben werben, damit er dann auch mich zur Gottheit erhebe (ei μή θεος το πνεύμα το άγιον, θεωτήτω πρώτον, καὶ ούτω θεο ύτω με τον όμότιμον)."

<sup>3) 1</sup> Cor. II. 10., eine Stelle, bie besonbers häufig von ben Orthoboren gebraucht murbe.

<sup>4)</sup> Aehnlich werben bie Eigenschaften bes beil. Geiftes zusammengestellt Orat. XLI. 9. p. 738.

<sup>5)</sup> Die Stelle 1 Joh. V. 7. "Drei sind, die da zeugen im Himmel" tonnte Gregor aus dem bekannten Grunde nicht gebrauchen, weil sie noch nicht existitete. Indes verdient bemerkt zu werden, daß er die ächten Worte: δτι τρεϊς είσιν οί μαρτυρούντες, τὸ πνεύμα, καὶ τὸ ΰδωρ, καὶ τὸ αίμα— ausdriidlich ansilhtt. Orat. XXXI. 19. p. 568.

die Schüler Christi . . . ,, Denn Christum selbst übergebe ich, dem ber heil. Geist beiwohnte, nicht als in ihm wirkend, sondern als ihn, den gleicher Würde theilhaften, begleitend . . Auf die Schüler Christi aber wirkte der Geist auf dreisache Weise und, jenachdem sie fähig waren, ihn zu fassen, in drei Zeitabschnitten, zuerst ehe Christus durch das Leiden verherrlicht war, hierauf nach seiner Verherrlichung durch die Auferstehung, dann nach seiner Wiederaufnahme in den Himmel; zuerst schwächer, dann nach brücklicher, endlich aber vollkommener, da er nicht mehr blos seiner Wirtung nach, wie früher, sondern, wie man wohl sagen könnte, seinem Wesen nach gegenwärtig ist."

<sup>1)</sup> Orat. XLI. 11. p. 739 sq.

## Bweiter Abschnitt.

## Chriftologie.

Lehre vom Berhältniß bes Söttlichen und Menschlichen in Christo und Bekämpfung der Apollinaristen.

Bei ber bisber entwickelten Trinitatslebre mar es eine ber hauptfragen gewesen, wie fich bas Göttliche in Chrifto ju Gott im engeren Sinn, ober wie fich ber Sobn jum Bater verhalte. War man hierüber ju gewiffen Bestimmungen gelangt, fo konnte bie Untersuchung auch barauf bingelenkt werben, in welchem Berbaltniß bas Göttliche und Menschliche in ber Person Chrifti felbft ftebe. 3mar war biefer Bunct noch nicht eigentlicher Streitgegenstand geworden, aber er war boch mahrend ber arianischen Bewegungen so häufig jur Sprache gekommen, bag auch Gregorius hinreichenbe Beranlaffung fanb, ihn ausführlicher ju erörtern. Es war ihm babei - und baburch wurde Gregor auch in biefer Beziehung ein Sauptbegrunder ber firchlichen Rechtgläubigfeit porzüglich ober eigentlich gang allein barum zu thun. Chriftum barzustellen einerseits als ein göttliches Wesen im vollen und ftrengen Sinne bes Wortes, andererseits als ein menschliches Wefen, nach bem gangen Umfange ber menschlichen Natur, Die Sunde ausgenommen (welche auch ursprünglich nicht zur menfch= lichen Natur gehörte) - beibe jeboch auf eine einzige, unerklärbare Beife ungertrennlich in Gines verbunden; und gwar fo, bak burch biefe Berbindung bas wefentlich Göttliche in Chrifto auf feine Weise beeinträchtigt, beschränkt ober geminbert (woburch es ja fogleich aufhören wurde im vollen Sinne göttlich ju febn). noch bas Menschliche in irgend einer Beziehung aufgeboben. je-

boch burch bie Bereinigung mit bem Göttlichen auf eine gang eigenthumliche Beife vergöttlicht wirb. Wir laffen ben Gregorius felbst fprechen: "Der Gohn Gottes übernimmt es, ein Menschensohn zu werben und fich nennen zu laffen; nicht fo, bag er bas, mas er mar, umgemanbelt hatte, benn bas ift unwandelbar, fondern fo, bag er bas, mas er nicht mar, noch bazu annahm, benn er ift woll Menschenliebe; und so trat ber Unbeschränkte (und barum Unbegreifliche) in bie Beschränkung ein (und wurde baburch begreiflich), 1) indem er burch Bermittelung bes Fleisches, wie burch einen Borbang (ώς δια παραπετάσμαrog), mit und umging; benn feine reine Gottheit gu er= tragen, beffen ift bie bem Berben und Bergeben unterworfene Natur nicht fähig. Daburch wird bas sonst unbermischbare vermischt - nicht blos bie Gottheit mit bem Geborenwerben, ber Geift 2) mit bem Fleische, bas Ewige mit bem Beitlichen, bas Unbegrenzte mit ber Grenze, fonbern auch bas Bebaren mit ber Jungfrauschaft, bie Niedrigkeit mit bem über alle Burbe erhabenen, bas Leibensunfähige 3) mit bem Leiben, bas Unfterbliche mit bem Bergänglichen."4)

Die Einheit bes Göttlichen und Menschlichen in Christo spricht Gregorius besonders in folgender Stelle aus: "Was er war, bessen hat er sich entäußert, und was er nicht war, bas hat er angenommen; nicht so, daß er nun Zwei geworden wäre, sondern daß er aus Zweien Eines zu werden sich gefallen ließ. Gott ist beides, das Annehmende und das Angenommene; zwei Naturen in Eines zusammengehend, nicht zwei Söhne; man mis-

<sup>1)</sup> Die Worte heißen: Γνα χωρηθή ὁ ἀχώρητος. Es liegt barin, wie besonders aus dem folgenden hervorgeht, der doppelte Sinn, daß die unendliche Gottheit in Christo in die Beschräntung eines endlichen Menschenlebens eintrat, und eben dadurch, da sie sont als ein unendliches Besen sür den Menschengeist nicht volltommen erkenndar war, in dieser Beschräntung für ihn erkenndar, oder wenigstens in einem Grade erkenndar wurde, wie sie es vor dieser eigenthümlichen Offenbarung in Christo nicht war.

<sup>2)</sup> In biefer, wie in mehreren ahnlichen Stellen, bezeichnet πνευμα und νους offenbar bas Göttliche, bas Geistige im höchsten und reinsten Sinne genommen, in welchem es über bas σάοξ und überhaupt alles Materielle erhaben ift und in welchem es Joh. IV. 24. heißt: πνευμα ὁ θεός.

<sup>3)</sup> καὶ πάθει τὸ ἄπαθος (ἀπαθες) — boppelfinnig, entweder das liber alles Leiden erhabene Göttliche wird, mit dem Menichen Jesus vereinigt, dem Leiden unterworfen (Orat. XXI. 24. p. 401. τοῖς μεγάλοις τοῦ θεοῦ προῦ πάθεσι), oder das allen Affecien und Leidenschaften unzugängliche Besein verbindet sich mit einem Menschen, der seiner Ratur nach von solchen Gemültsbewegungen nicht frei sehn tann.

<sup>4)</sup> Orat. XXXIX. 13. p. 685.

tenne bie Bereinigung 1) nicht." Wenn in biefer Stelle gefagt wird "Gott ift beibes, bas Annehmende und bas Angenommene (θεὸς γὰρ ἀμφότερα, τό τε προςλαβὸν, καὶ τὸ προςληφθέν)" fo foll bamit naturlich nicht behauptet werben, bag auch bas Menschliche in Chrifto im ftrengen Sinn gottlich fet, fonbern ber Rebner will mit bem furgen und allerbings leicht ju misbeuten= ben Ausbrude nur barauf hinweisen, dag in biefer Berbindung bes Göttlichen und Menschlichen in Chrifto bas Erftere vorherricht und awar fo, bag baburch auch bas Menfdliche vergöttlicht, ober, wie es die deutsche Theologie mit einem Worte, das dem griechi= ichen Scovo Dat am meiften entspricht, auszuhruden pflegt, bergottet wurde. Sierüber erflart fich Gregorius beutlicher an einem andern Ort:2) "Der Logos Gottes, ber ewige, unfichtbare, unbegreifliche, unförperliche, bas Grundwesen aus bem Grundwesen (ή εκ της άρχης άρχη), bas Licht aus bem Lichte, bie Quelle bes Lebens und ber Unsterblichkeit, ber Abbrud ber urbilblichen Schönheit, bas feste Siegel, bas unwandelbare Bilb, bie Begrengung und bas Wort bes Baters, Er läßt fich berab ju seinem eigenen Bilbe (bem nach ihm als bem Urbilbe geschaffenen Menschen), nimmt bas Fleifch an um bes Fleisches willen, bereinigt fich mit einer vernünftigen Seele um meiner Seele willen, bas Gleiche burch bas Gleiche reinigend, und wird Mensch in jeber Beziehung, ausgenommen bie Gunde; er marb empfangen bon einer Jungfrau, nachbem bie Seele und ber Rorber berfelben vorhergereinigt war burch ben Geift; benn auch die Geburt mußte geehrt, die Jungfrauschaft aber noch höber geehrt werden; und so ging er als Gott hervor 3) mit bem Angenommenen (Densch= lichen), Gines aus zwei Entgegengesetten, bem Fleifch und Beift;4)

<sup>1)</sup> Orat. XXXVII. 2. p. 646. Gregorins gebrancht eigentlich him tas späterhin für anstößig gehaltene Bort σύγχοασις, aber er entschuldigt sich nachher, daß er sich sinnlich dilblicher Ausbrilde bediene, weiche biesen Berhältnissen nicht volltommen entsprächen: άλλά δότε συγγνώμην τῷ λόγφ ὀργάνω βραχεί περί ιων μεγίσιων φθέγγομαι.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVIII. 13. p. 671. Die Stelle findet sich fast wörtlich wieber Orat. XLV. 9. p. 851.

<sup>3)</sup> Der Sinn ber Stelle scheint mir zu sehn: "Das Göttliche und Menschliche in Jesu vereinigten fich schon bei ber wundervollen Erzeugung besselben in der Maria, und so wurde er schon als ein göttliches Wesen geboren. Doch muß man nun nicht glauben, daß bas ihm einwohnende Göttliche durch die Berbindung mit der verderbten menschlichen Ratur gertrubt worden wäre, benn auch sein Wenschliches war auf die reinste Weise in einer durch ben göttlichen Geift gereinigten Jungfrau erzeugt und wurde durch die Berbindung mit dem Göttlichen geweiht und geheiligt."

<sup>4)</sup> Auch hier bezeichnet wieber oach bie Menscheit, nrevua bie Gott-

pon benen bas Eine vergöttlichte, bas Andere vergöttlicht wurde. O der neuen Berbindung! o der wunderbaren Bermischung! \(^1\) Der ewig Sehende wird, der Ungesschaffene wird geschaffen, der Unbeschränkte beschränkt sich, indem die vernünstige Seele eine Bereinigung zwischen der Gottheit und dem groben Fleische vermittelt (δια μέσης ψυχης νοερας μεσιτευούσης Γεότητι καὶ σαρκός παχύτητι)." \(^2\) Die letzteren Worte beziehen sich auf die origenianische Stee, welche Gregorius mehrmals andeutet, daß sich nämlich die über alles Materielle absolut erhabene Gottheit mit dem menschlichen Körper ohne ein vermittelndes Organ nicht habe verbinden können und daß dieses Bindungsmittel die (vernünstige) Seele Jesu gewesen seh; doch sinden wir diesen Gedanken dei Gregor nicht so bestimmt und weitläusig ausgeführt, wie dei Origenes.

Die bisber angeführten Stellen find alle aus rebnerischen Bortragen bes Gregorius genommen und beghalb in ihrer affectvollen Darftellung oft fo furz und unbestimmt, bag fich ihr Inhalt nur mit Schwierigfeit auf flare Begriffe gurudführen lagt. Ausführlicher und bestimmter spricht fich Gregorius über biefe Buncte in einigen Streitschriften aus. Er hatte, wie wir in feiner Biographie gefeben haben, befonders in feinem boberen Alter viel mit Apollinariften ju tampfen, Die fich in feinem Baterlande Cappadocien auszubreiten und namentlich in Naziang firchlich festaufeten fucten. Gine vollftanbige Untersuchung über bie Lebrfate bes Apollinaris und feiner Anhänger gebort nicht in unfern Blan; wir haben nur von ber Art ju fprechen, wie Gregorius ben Apollinarismus auffaßte und mit welchen bogmatischen Gründen er ihn ju widerlegen fuchte. Davon handelt befanntlich fein Brief an ben Bischof Nectarius in Conftantinopel 3) und feine beiben längeren Senbichreiben an ben Presbyter Clebonius, 4) welche eigentlich bogmatisch=polemische Abhandlungen find. In bem Briefe an Nectarius giebt Gregor Auszuge aus einer

<sup>1) &</sup>amp; the xairhe utfewel & the nagadofov zoaces! Lauter Ausbriide, bie fpaterhin, ba man noch mehr Berth barauf legte, bie beiben Raturen in ihrer Bereinigung als unver mifcht zu unterscheiben, verworfen wurden.

<sup>2)</sup> Eine bem Inhalte nach verwandte Stelle lefen wir Orat, XXIX. 19. p. 537.

<sup>3)</sup> Epist. ad Nectarium, sive Orat. XLVI. t. 1. p. 721.

<sup>4)</sup> Epist. I. et II. ad Cledonium. t. 1. p. 737 seqq. Beibe Briefe werben auch unter bie Reben gezählt, und zwar als die 51fte und 52fte. Hierbei ift auch zu berücktigen eine Stelle in Gregor. Carmen de vita aus. B. 612 seqq.

Schrift bes Apollingris felbst, beren Titel er jedoch leiber zu bemerten unterlaffen hat. Da wir jeboch allen Grund zu ber Annahme haben, bag biefe Muszüge wirklich, wenn auch nicht gang rein, aus einem Buche bes Apollinaris gefloffen finb, fo ift es nicht unwichtig, bas Wefentliche bavon mitzutheilen: "3ch habe eine Schrift bes Apollinaris in ben Banben, fdreibt Gregorius, beren Behauptungen alle fegerifche Bermorfenheit übertreffen. Er vetfichert barin nämlich, bas Fleisch feb bon bem eingeborenen Sohne nicht nach göttlicher Dekonomie gur Umwandlung unferer Natur aus freier Absicht angenommen worben, sonbern jene fleisch= liche Natur fet bon Anbeginn in bem Sohne; als Zeugnig für biefe Ungereimtheit schütt er eine migberftanbene Stelle bes Evangeliums vor Joh. III. 13. Riemand fährt gen himmel, benn ber bom himmel hernieder gekommen ift, nämlich bes Menschen Sohn; - als ob er, auch ebe er auf die Erbe gefommen, bes Den= ichen Sohn gewesen ware, und als ob er bei biesem Berabtommen ein eigenes Fleisch mitgebracht batte, jenes nämlich, welches er auch im himmel icon hatte, welches ewig und mit feinem Wesen nothwendig verbunden (συνουσιωμένην, ihm wesentlich, bem freiwillig Angenommenen entgegengesett) war. Er führt auch bafür wieber einen apostolischen Ausspruch, ben er aber gang aus bem Zusammenhang reißt, an. 1 Cor. XV. 47. "ber andere Mensch ift bom himmel" - (ori o deuregog andquarog es ουρανού). Sodann behauptet er, jener Menfch, ber bon oben tommt, habe feinen (menschlichen) Beift (vov), fondern bie Gottbeit bes Gingeborenen vertrete bie Stelle bes Beiftes, und feb ber britte Theil ber menschlichen Bermifdung (Berbindung gu einem menschlichen Wefen); indem nämlich Seele und Leib bon menschlicher Beschaffenheit an ihm maren, ber Geift aber nicht, sonbern die Stelle besselben burch ben Logos Gottes in ihm ber treten wurde. Und bas ift noch nicht arg, sondern bas alleranftögigste ift, bag er ibn felbft, ben eingeborenen Gott, ben Ricter Aller, ben Fürsten bes Lebens, ben Bertilger bes Tobes, ju einem Sterblichen macht und behauptet, er habe in feiner eigenen Gottheit bas Leiben erbulbet, und bei jenem breitägigen Tobtfebn bes Körbers feb auch die Gottheit mit dem Rörper gestorben, und fo feb er (auch bas Göttliche in ihm) vom Bater wieber aus bem Tobe auferweckt worden."

Der Versicherung bes Gregorius, daß er eine Schrift bes Apollinaris in Händen gehabt, konnen wir ohne Ungerechtigkeit nicht mißtrauen. Wie er aber diese Schrift gebraucht habe? ift eine andere Frage; und hier ist es nur allzu augenscheinlich, daß er sich in seinem polemischen Gifer für Orthodoxie Folgerungen

erlaubt hat, welche Apollinaris nie zugegeben haben wurde, welchen auch andere Stellen aus abollingriftischen Schriften, bie uns noch fragmentarisch aufbehalten find, flar genug wibersprechen. war bem Apollinaris, und baraus erklärt fich leicht seine gange Theorie, gang vorzüglich barum ju thun, bie Ginheit Chrifti ju retten, und indem er fürchtete, bag aus ber orthobogen Behauptung eines vollkommen göttlichen und vollkommen menschlichen Wesens in Christo (beren jebem man boch auch als einem bernunftigen und freien Wefen Berfonlichfeit juschreiben mußte) noth= wendig bie Annahme von zwei Göhnen Gottes, einem göttlichen und menschlichen, folge, fprach er bon bem ju ber Ginbeit einer Berson und Natur verschmolzenen Göttlichen und Menschlichen in Chrifto in folden Ausbruden, bag er die Brabicate bes Erfteren auch auf bas Lettere und umgekehrt anwendete. So nannte er bas Fleisch Chrifti gottlich, und Chriftum einen himmlischen Denichen. Aber er wollte bamit nicht fagen, bag bas Fleisch Chrifti schon bor seiner Menschwerbung im himmel existirt habe, bag es mit bem Göttlichen bom Simmel gekommen und burch bie Maria nur wie burch einen Canal hindurchgegangen fet; fondern erklärte aufs bestimmtefte babei, "bas Fleisch bes Erlofers feb nicht bom Simmel, vielmehr fen es im Leibe ber Maria gebilbet und auch in ber Bereinigung fahre ber Körper fort Körper und bie Gottbeit Gottheit zu bleiben." Aus jener Gewohnheit bes Apollinaris, bie Brabicate bes Menschlichen und Göttlichen auf bas gange Wefen Chrifti angumenben, folgte es auch, bag er fagen tonnte: Gott feb geboren, habe gelitten und feb gestorben, ohne baf er bamit bie Gottheit bem Leiben und Tobe unterwerfen wollte. Nur wegen ber innigsten Bereinigung bes Göttlichen und Menschlichen legte er bie Brabicate bes Leibens und Sterbens. bie eigentlich nur bem letteren gufamen, uneigentlich auch bem ersteren bei. Aehnliche Rebensarten finden wir auch in Schriften orthoborer Bater und felbft unferes Gregorius in un= gablbarer Menge — aber Apollinaris follte nun einmal ein Reter fenn, und ba war es nicht genug, bag er einen Frrthum borgetragen habe, aus biefem einen mußte noch eine Reihe anderer folgen.

Die Behauptung, welche ben Apollinaris besonders auszeichenete und um deren willen er, obwohl sonst ein eifriger Anhänger des nicänischen Symbols, von den strengen Orthodoxen als irrgläubig verdammt wurde, ist indeß in jener Stelle auch bestimmt genug und ohne Entstellung angegeben. Es war bekanntlich ber Sat: daß Christus seiner menschlichen Natur nach nur den Körper und die niedere Seelenkraft eines Menschen gehabt, die höhere Seelenkraft aber, der Geist, der voos ober das avesua, durch

ben Logos ober bas Göttliche in ihm vertreten worden sep. In ber That war biese Lehre theoretisch und practisch verwerflich; theoretisch, weil baburch, bag man ihm gerabe bas Gbelfte und Sodfte bes Menfchen, bie Bernunft, absprach, bie mabre und vollständige Menschheit Jesu geleugnet wurde; practisch, weil eben baburch jugleich bie Wirtung bes fittlichen Borbilbes Sefu vernichtet ober boch febr geschmalert murbe. In erfterer Begiehung besonders widerfest fich Gregor bem Abollinarismus mit fiegreichen Grunden. Saffen wir feine ber abollinaristischen entgegengesette Theorie bon Chrifto noch einmal mit feinen eigenen Worten aus bem ersten Briefe an ben Clebonius jufammen, fo ift es folgende: "Bir trennen ben Menschen nicht bon ber Gottheit, sonbern wir fegen ibn als einen und benfelben, ber borber nicht Denfch mar, fonbern Gott und eingeborener Gobn von Ewigfeit, unvermifct mit dem Rörber und allem Rörperlichen, julett aber auch Menfc wurde, indem er menschliches Wefen annahm für unfer Seil, leibensfähig war bem Gleische nach, bes Leibens unfähig ber Gottheit nach, beschränkt bem Rorper, unbeschränkt bem Beifte nach, benfelben, ber zugleich irbifch und himmlisch, fichtbar und unfichtbar, endlich und unendlich ift, bamit burch ihn ale volltommenen Menfchen und jugleich Gott ber gange Menfch, wie er in die Gunde verfallen ift, wieder bergeftellt wurde." Und eben fo bestimmt in einer balb barauf folgenben Stelle: "Es find allerbings awei Naturen, Gott und Menich; es ift auch Seele und Rorper in ibm: aber nicht zwei Gobne ober Gotter: 1) benn es giebt auch nicht beshalb zwei Menfchen (in einem Inbividuum), weil Baulus bom inneren und außeren Menschen spricht. Um es mit einem Wort ju fagen : er ift ein anberes und wieber ein anberes, inwiefern er Beiland ift; infofern nämlich bas Unfichtbare nicht Gines ift mit bem Sichtbaren, bas Ewige mit bem Reitlichen; aber er ift nicht ein anderer und wieber ein anberer, bas feb ferne! - benn beibes ift in ber Bereinigung, indem Gott vermenschlicht und ber Mensch vergöttlicht ift, ober wie man es ausbrüden möchte."

Die von biefer Ueberzeugung abweichenden einzelnen Lehr= fage, bie Gregor ben Apollinaristen zuschreibt, verwirft er ber

<sup>1)</sup> Es war bem Gregorius eben so fehr barum ju thun, ben Untersicheb ber beiben naturen ju behaupten, als bie volltommene Ginheit berfelben in Chrifto. Bergl. Carmen de vita sua. B. 632.

<sup>&</sup>quot;Ισον τὶ γὰρ πταίουσιν ἔξ ἐναντίας Τοῖς εἰςἀγουσιν ἀσκόπως υίοὺς δύο, Τὸν ἔκ θεοῦ τε καὶ τὸν ἔκ τῆς παρθένου, Οὶ τὴν κάτω τέμνοντες εὐαρμοστίαν' Οὶ μὲν ξέοντες, οἱ δὲ διπλοῦντες κακῶς. κ. τ. λ.

Reihe nach in ben sogenannten 10 Anathematismen, die wir nicht alle einzeln bier anführen wollen. Rur ba, wo er mit Grunden ftreitet, mag er felbft etwas ausführlicher fprechen. Der bem Apollinaris untergeschobenen Behauptung, daß Chriftus auch bem Fleische nach bom himmel gekommen, und bag fein Rorper nicht irbifch und von unserem Stoff feb (westwegen ihn bie Apollinaristen auch av Jownog nvoianog genannt haben sollen), sette Gregor bie Bemerfung entgegen, daß jene Stellen Joh. III. 13. und 1 Cor. XV. 47. nur bon einer Bereinigung bes Menschlichen mit bem himmlischen in Chrifto ju verfteben feben, wie auch bie Aussprüche, bag burch Chriftum alles geschaffen feb, bag er in unferen Bergen mobne u. f. w. Man muffe biefe Musspruche nicht auf bas Ericheinenbe bes göttlichen Befens, fonbern auf bas Unfichtbare beziehen, inbem nämlich, wie bie Raturen, fo auch bie Brabicate vermischt und wegen ber innigen Berbindung mit einander verwechselt murben (communicatio idiomatum).

Inbem Gregor lehrt, bag bas Göttliche in Chrifto fich erft bei ber Erzeugung in ber Maria mit bem Rorberlichen verbunden habe, halt er jugleich ben Sat fest, bag biefes Rorperliche nach ber Auferstehung Jefu gwar verklart worben, aber boch ewig und ungertrennlich mit bem Göttlichen verbunden feb : "Benn einer fagt, bas Fleisch feb nun von Chrifto abgelegt und bie Gottheit feb bom Fleische enttleibet, und existire nicht jest noch mit bem angenommenen Rleifche jufammen, und werbe fo wiebertommen, ber moge bie Berrlichkeit ber Wiebertunft nicht ichauen; 1) benn wo follte bas Fleisch fich jest befinden, wenn nicht bei bem, ber es angenommen hat? benn es ift boch wohl nicht nach ben Traumereien ber Manichaer auf ber Sonne niebergelegt, ober in bie Luft gerftreut und aufgeloft? - Wie verhalt es fich benn auch bamit, bag er nach ber Auferstehung berührt worben ift und bon benen, bie ihn gestochen haben, gesehen werben foll? Denn bie Gottheit ift an und für fich unfichtbar; aber er wirb nach meiner Heberzeugung mit bem Rorper wiedertommen; jeood fo, wie er feinen Jungern auf bem Berge erschien ober ft geigte, inbem bie Gottheit vorherrichte vor bem Fleischlichen."

<sup>1)</sup> Bei weitem nicht so entschieben, vielmehr etwas zweiselhaft spricht Gregorius über biesen Punct in einer Rebe zur Pfingsteier aus. Orat. XLI. 5. p. 735. "Bir seiern Pfingsten — bas Körperliche hat nun bei Christo ein Ende; ober vielmehr das Leben im Körper; benn ich trage Bebensen zu sagen das Körperliche, so lange ich noch nicht durch Gründe überzeugt bin, daß es besser ist, vom Körper ganz befreit zu sehn." (τά μέν δη σωματικά τοῦ Χοισιοῦ πέρας έχει· μάλλον δέ, τὰ τῆς σωματικῆς Ενδημίας. ὀκνῶ γὰρ εἰπεῖν τὰ τοῦ σώματος, εως ἄν μηδείς πείθη με λόγος, διι κάλλιον ἀπεσκευάσθαι τοῦ σώματος.)

Die beiben hauptgrunde, welche Gregorius gegen bie Behauptung ber Apollinaristen, bag ber gottliche Logos in Jesu bie Stelle bes menschlichen Geiftes vertreten babe, gebraucht, find: 1. fehlte Chrifto ber menschliche Geift, fo tann er nicht im bollen Sinne Menich genannt werben, fo entsprach er bem Begriffe eines menschlichen Wefens nicht. 2. Die göttliche Ratur bat fich in Chrifto barum mit ber menschlichen vereinigt, bamit bie lettere, welche bas göttliche Ebenbild verloren hatte, burch biefe Berbinbung geweiht und geheiligt, und in bie Reinheit bes gottlichen Ebenbilbes wieberhergestellt wurde. Ift nun von biefer Berbinbung ein Theil ber menschlichen Ratur (ber vous ober bas avenμα) ausgeschloffen, so tann biefer auch ber burch bie Bereinigung bewirkten Beiligung nicht theilhaftig febn. Diefe beiben Gate führt Gregorius einzeln und in Berbindung mit einander mehrfach aus, vorzüglich in folgenden Stellen. 1. ,, Wenn ber Menich (bas Menschliche in Chrifto) ohne Seele ift, fo behaupten bas auch die Arianer, um ber Gottheit bas Leiben quaufdreiben, als ob bas, was ben Körper bewegt, sofort auch bas Leibende wäre. hat er aber eine Seele, so bat er entweber feine vernünftige (ψυχή νοερά, νους, sondern blos eine animalische, anima, belluina, 1) wie Augustin fagt), und wie fann er bann ein Denfch fenn? benn ber Menfch ift nicht ein lebendes Befen ohne Geift; und es folgte baraus, bag gwar bie Geftalt und äufere bulle bon einem Meniden mare, bie Seele aber bon einem Bferd ober Stier ober einem anderen unvernünftigen Befen - ober er hat eine vernünftige Seele, und ift folglich nicht ein Mensch ohne Geift (arbownog aroug), bann mögen fie aufhören, fo finnlofe Dinge ju lebren." Sier wandten nun die Apollinariften ein: "Die Gottheit erfette ja in Chrifto ben Geift," alfo bedurfte er bes menschlichen Geistes gar nicht, in ihm mar ber göttliche Logos, die absolute Bernunft, wozu baneben noch eine menschliche? Darauf erwiebert Gregorius: "Was geht mich bas Die Gottheit mit bem blofen Fleische (vereinigt) macht eben fo wenig einen Menfchen aus, als mit ber blosen Seele, ober mit beiben ohne ben Beift, worin noch mehr bas eigentlich Menfc liche liegt. So behalte benn auch ben gangen Menschen und ber binde bamit auch noch bie Gottheit, bamit bu mir eine vollfommene Wohlthat erzeigeft."

2. Bur Begrundung bes zweiten Sates, daß in Chrifto bas ganze menschliche Wefen, also auch ein Menschengeift, mit

<sup>1)</sup> Carm, de vit. s. E. 629. ψυχήν ἄνουν τε καὶ ἀλόγου ζώου τινός.

ber Gottheit verbunden gewesen sehn muffe, bamit bie gange Ratur bes Menschen geheiligt wurde, bemerkt Gregorius befonbers Folgendes: "Wenn es ber Endamed ber Menichwerbung war, daß Christus ben Rluch ber Gunde lofen follte, indem er bas Gleiche burch bas Gleiche beiligte, so hutte er nicht blos ben Rorper um bes verbammten Korpers willen, bie Seele um ber Seele willen, sonbern auch ben Geift um bes Geiftes willen nötbig, ba berfelbe nicht blos in Abam fündigte, fondern auch, wie die Aerzte fagen, querft angestedt war."1) Und in einer anberen Stelle: "Wenn einer auf einen Menschen ohne Bernunft (Geift, ανθοωπος απους) 2) feine hoffnung fest, fo ift er felbft ber Bernunft beraubt, und nicht wurdig, feinem gangen Befen nach bas beil zu empfangen; benn was nicht (von Chrifto) angenommen ift, bas wird auch nicht geheilt; was aber mit Gott vereinigt wird, bas wird gerettet. Wenn Abam nur jur Salfte gefallen ift, fo mag auch nur bie Salfte (bes menfclichen Wefens) angenommen und gerettet werben. Wenn er aber gang gefallen ift, fo muß er auch gang mit bem, ber ins Fleisch gekommen ift, verbunden worden febn, um gang gerettet ju werben. So mogen fie uns auch nicht um bas gange Beil beneiben, und nicht blos Rnochen und Nerven und bas forverliche Bild eines Menschen bem Erlöfer gufdreiben."

Die Apollinaristen hatten indeß auch ihre Gründe, womit sie die Ueberzeugung der Orthodogen von der Vereinigung der beiden Naturen in Christo zu widerlegen strebten. Diese Gegendeweise suche ihnen Gregor mit der ihm eigenen Dialectik zu entziehen, und seine Theorie von den ihr vorgeworsenen Widersprüchen und Schwierigkeiten zu befreien. Das Wichtigste, was er in dieser Beziehung sagt, muß gleichfalls hier berührt werden. Sine Haupteinwendung der Apollinaristen war: "Zwei vollkommene Hanscheit) konnte Christus in sich nicht zusammen fassen." Dawider bemerkt Gregor; "Allerdings nicht, wenn man die

<sup>1)</sup> Carmen de vita sua. B. 624.

Νῷ γὰρ δέδεκτο καὶ παρεῖδε τὸν νόμον. "Ο δ' ἦν τὸ παριδὸν, τοῦτο καὶ προςλήψιμον.

<sup>2)</sup> Gregorius nennt ben apollinaristischen Christus nicht blos einen ανθρωπος ανους, sondern auch, was die Meinung des Apollinaris noch weit mehr entstellte, einen θεός ανους. Carmen de vita sua. B. 616. ανουν των είζαγει θεόν.

Sache forberlich betrachtet; benn ein Gefag von einem Mebimnus tann nicht zwei Medimnen faffen, ober ber Raum für einen Rörper zwei ober brei Rörper betrachtest bu aber bie Sache wie geiftige und unförperliche Berhaltniffe, fo bebente, bag auch ich, eine und bie namliche Berfon, bag ich Seele, Bernunft und Geift, ben menfolichen sowohl als ben beiligen, in mich fassen tann - benn bas ift bie Natur geistiger Dinge, bag fie fich untörperlich und ungetheilt, fowohl unter fich als mit ben Rorpern verbinden. Wo ift benn nun aber ber Geift eines Menfchen ober Engels etwas Bollfommenes in Bergleichung mit ber Gottheit, fo baf nun bas Gine burd bie Gegenwart bes Anberen nothwendig ausgeschloffen wurde? Der Strabl ift ja auch nichts gegen bie Sonne, ober ein Tropfen gegen einen Rluß . . . ober wiffen fie nicht, bag etwas in einer Begiebung volltommen febn tann, in ber anberen aber nicht, wie ein Bügel im Bergleich mit einem Berge, ein Senftorn mit einer Bobne, ober, wenn bu willft, ein Engel mit Gott, ein Mensch mit einem Engel? So ift auch unser Geift etwas Bolltommenes, und behauptet bie herrichaft, jeboch nur über die Seele und ben Leib. Schlechtbin betrachtet ift er feinesweas ein bolltommenes Wefen, sondern er ift Gott unterworfen und bienstbar, und feineswegs berfelben Burbe und herrichaft theilhaftig." Bas Gregorius bier fagt, ift allerbings richtig, allein es pagt nicht auf die Einwendung bes Apollinaris; benn biefer wollte mit bem Sate: "zwei volltommene Wesen tonnte Chriftus nicht in fich ausammenfaffen "1) aller Bahrscheinlichkeit nach nichts anderes fagen, als: es ist unbentbar, wie ein vollständig göttliches und ein vollständig menschliches Befen, Die ihrem Begriffe nach wesent= lich bericieben find, in einem Individuum gufammen besteben können; und es ift insbesondere unbegreiflich, wie eine göttliche, also unendliche, und eine menschliche, also endliche Bernunft in innigster Berbindung in bemselben Gingelwefen neben einander befteben können, ohne bag eine bie andere nothwendig aufbebt. 2)

<sup>1)</sup> Balchs hiftorie ber Retereien. III. p. 195. "Der Sat ift an fich ohne nähere Bestimmung ber Bolltommenheit und ber Bereinigungsart zweibeutig. Unterbessen liegt etwas Bahres barin, und wer die Ursache einsteht, warum die rechtgläubigen Theologen mit so großem Rechte behaupten, daß die Menschennatur Christi keine eigene Personlickeit habe, der kann gar leicht muthmaßen, daß Apollinaris eben das damit habe sagen wollen, nämlich zwei Personen können nicht eine Person sehn."

<sup>2)</sup> Carmen de vita sua. B. 616.

<sup>— &</sup>quot;Ανουν τιν' ελςάγει θεόν, "Ωςπερ δεδοιχώς μη θεφ μάχηθ' ο νους.

Mit anderen Worten, Apollinaris konnte fich die Ginheit Chrifti bei ber wesentlichen Berschiebenbeit ber Naturen nicht erklaren, und machte bestwegen ben Orthoboren, bie eine vollständige gottliche und eine vollständige menschliche Ratur behaupteten, ben Borwurf, daß fie einen boppelten Chriftus und zwei Gobne Sottes, einen natürlichen und einen angenommenen lehrten. Diefe Sowierigfeit ift benn auch von Gregorius feineswegs genügend gelöft. Treffenber begegnet er einem anberen Ginwurf ber Apollinariften, ber mit bem borbergebenben jufammenbangt. Sollte nämlich göttliche und menschliche Bernunft in vollfommenfter Gin= beit zusammengefaßt febn, fo konnte man baraus foliegen, bag bie gottliche burch eine folde Bereinigung nothwendig beschränkt, in ihrem reinen Befen getrübt und ihrer bochften Bollfommen= beit beraubt werben muffe, und zwar um fo mehr, je weiter bie menschliche Bernunft neben ibrer obnebin nothwendigen Beschränktbeit auch burch angeerbte Sünbhaftigfeit von ursprünglicher Reinbeit entfernt gebacht wurde. In biefer Beziehung fagten bie Apollinariften: "Unfer Geift (ber menschliche voog) ift ja berbammt und ber Strafe anheimgefallen," wie fann fich alfo ber heilige Gottesgeift bes Logos mit ihm verbunden haben? Da= gegen bemerkt Gregorius gang richtig: "Wie benn? Ift es ber Rörper nicht auch? So mußt bu also entweber auch biefen ver= werfen wegen ber Sunde, ober auch jenen hinzunehmen wegen ber Rettung. Wenn bas Geringere angenommen worden ift, bamit es geheiligt werbe burch bie Fleischwerbung, follte nicht auch bas Sobere angenommen worden febn, bamit es |geheiligt werbe burch bie Menschwerdung? Ich will auch noch bas binaufeben: wenn ber Beift als funbhaft und verbammt gang ber= worfen, und bekwegen ber Körper gwar angenommen, ber Geift aber weggelaffen worden ware, fo ware bas bie befte Enticulbigung für bie, welche im Beifte fehlen (bei Gunden, bie blos im Geifte begangen werben, g. B. Ehrgeig, hochmuth u. f. w); benn bas Beugniß Gottes bewiese wiber bich hinlanglich bie gangliche Unbeilbarkeit bes menschlichen Geiftes." Diefer lettere Sat folgte bei Gregorius aus der Ueberzeugung, daß alle Theile ber menschlichen Natur von Chrifto angenommen werben mußten, um burch bie Berbindung mit bem Göttlichen in ibm aebeiligt zu werben. Es blieb ben Apollinariften noch eine Musflucht übrig: "Es fen Gott boch auch möglich, ohne ben menschlichen Beift (ohne Annahme beffelben) ben Menschen gu retten"; und hierauf entgegnet Gregor: "Go ift es ibm wohl auch möglich ohne Annahme bes Fleisches, burch ben blosen Willen, wie er auch alles andere wirkt, und auf unkörperliche . Weise gewirkt hat. So nimm benn lieber mit bem Geiste auch noch bas Fleisch hinweg, bamit beine Tollfühnheit vollkommen werbe."

Die Lehre von bem burch Christum erworbenen heil werben wir bann bestimmter barstellen, wenn zuerst die Ueberzeugungen Gregors über die geistige und physische Beschaffenbeit des Menschen in seinem natürlichen Zustande entwickt sind.

## Dritter Abschnitt. Anthropologie und Coteriologie.

- I. Ueber die physische und sittliche Beschaffenheit der menschlichen Natur.
- 1. Urfprung ber Seele. Göttliches Chenbilb im Menfchen. Bir finden bekanntlich im driftlichen Alterthum brei verschiedene Theorieen über ben Ursprung ber menschlichen Seele, die Lehre bon einem Borberbafebn berfelben, ebe fie mit bem Rörper verbunden worden (Braegifteng), bon einem Gezeugt= werben berfelben burch bie menfclichen Meltern jugleich mit ber Erzeugung bes Rorpers (Traducianismus) und bon einem Geschaffenwerben berselben burch Gott bei bem Acte ber forperlichen Erzeugung (Creatianismus). Diefe Theorieen konnen wieber auf verschiedene Weise ausgebilbet werben, was wir hier nicht weiter verfolgen, ba wir es ausschließlich mit ber Anficht bes Gregorius über biefen Gegenftanb ju thun haben. Gregorius erklart fich, obwohl er ein Berehrer bes Drigenes war, gang entschieben gegen bie Lebre von ber Praegifteng ber Seele. "3ch fürchte, fagt er, es möchte sich auch jemand bie ungereimte An= fict beigeben laffen, als ob bie Seele anderwarts icon gelebt hatte, und bann in biefen Rorper gefeffelt worben mare; und bag ihrem bortigen Wandel gemäß bie einen prophetische Gaben empfingen, bie anbern, welche schlecht gelebt haben. berbammt würden. 1) Da aber biefes anzunehmen febr ungereimt und nicht

<sup>1)</sup> Anspielung auf ben, unter ben driftlichen Lehrern, besonbers von Origenes ausgeführten Sat, baß unser physischer und sittlicher Buftanb in biesem Leben eine Folge und Wirtung unseres Freiheitsgebrauches in einem fruheren Leben fep.

auf." (Unsterblichkeit ber Seele bei ber Sterblichkeit bes Leibes.) kirchlich ift, so mögen andere mit solchen Lehrsagen spielen,

mir icheinen biefe Spielereien gefährlich." 1)

Chen so bestimmt verwirft er jene Theorie bes Traducianismus, und erklart fich jugleich nicht undeutlich fur ben Creatianismus, ohne fich jeboch über bas Die ber Berbinbung bes Rorpers mit ber Seele in genauere Erörterungen einzulaffen. "Der fterbliche Bater ift nicht Urheber bes gangen Menschen, wie fie be haupten, sonbern blos bes Fleisches und Blutes, bie beibe berganglich finb; bie Seele aber ift ein Bauch 2) bes allmächtigen Gottes, ber bon außen bineintommt in bas irbische Gebilbe. Er, der Urheber diefer Berbindung weiß allein, wie er zuerst (ben Beift) einhauchte, und fein Cbenbild vermischte mit bem Staube." Den hauch Gottes, bas Göttliche im Menschen nennt Greavrius gewöhnlich bas Bild ober Cbenbild Gottes (elnora Jeov). Er verftebt barunter bie bochfte geiftige Rraft im Menfchen, feine bernünftige Seele (ψυχή νοερά), welche bas eigentlich Unvergängliche in ihm ift, und ihn jugleich jum Beberricher biefer Belt und jum Burger einer boberen Belt macht. "Der icopierifche Logos, fagt er in biefer Beziehung, 3) bilbete ein Befen aus beiben, ber unfichtbaren fowohl als fichtbaren Ratur, ben Menichen, indem er ben Rorper von ber vorber icon existirenden Materie nahm, von fich felbft aber auch einen Sauch ihm eingab (παρ' έαυτου δέ πνοήν ένθείς), wie bie Schrift als bernünfe tige Seele ober Chenbild Gottes bezeichnet (& die vospar ψυχήν καὶ εἰκόνα θεοῦ οἶδεν ὁ λόγος), und ihn als eine zweite Welt, groß im Rleinen, auf bie Erbe fette, einen anberen Engel, einen gemischten Anbeter ber Gottheit, ber bie Anschauung ber fichtbaren Welt genießt, und zugleich bie Beibe für bie unficht bare hat (ἐπόπτην τῆς δρατῆς κτίσεως, μύστην τῆς νοουμέvns), ber bie Erbe beberricht und jugleich bon oben beberricht wird, irbifch und himmlisch, vergänglich und unfterblich" u. f. w. Gregorius nahm an, Diefes gottliche Ebenbild im Denfchen feb burch ben Sündenfall getrübt, entstellt, verunreinigt worden,

<sup>1)</sup> Orat. XXXVII. 15. p. 655.

<sup>2)</sup> Carmen in laud. Virg. 8. 392 seqq.
Οὐχ ὅλου ἀνθρώποιο πατήρ βροτός, ὡς ἐνέπουσιν, ᾿Αλλ ὅσσων σαρχός τε καὶ αἴματος ἀμφοτέρων μὲν Ὁλλυμένων, ψυχή δὲ θεοῦ πραιέοντος ἄημα. Ἦπτοθεν εἰςπίπτουσα χοὸς πλάσει οἰδεν ο μίξας, Πῶς τὶ πρῶιον ἔπνευσε, καὶ εἰκόνα μίξαιο γαίη.

<sup>3)</sup> Orat. XXXVIII. 11. p. 669.

keineswegs aber verloren gegangen. Dieß beweisen unzählige Stellen, wo er bavon spricht, daß das göttliche Bild durch die Erlösung in Christo nicht etwa erst mitgetheilt, sondern nur gereinigt und wiederhergestellt werde. Auch sprach er ja dem Menschen in seinem natürlichen Zustand, insosern er der Erlösung noch nicht theilhaftig ist, die Seelenkraft, in welche er eigentlich das Sbendild Gottes sett, die ψυχή νοεμά, den λόγος, νοῦς, das πνεῦμα im menschlichen Sinne, nicht ab. Doch war er das bei überzeugt, daß dieses göttliche Bild im Menschen nur durch die in der Erscheinung Christi gegebene Erlösungsanstalt zu seiner vollsommenen ursprünglichen Reinheit zurückgeführt werden könne.

2. Bufammengefeste Ratur bes Menichen unb baraus hervorgebenber Rampf. Aus ber Berbindung bes Göttlichen mit ber Materie mußte ein auf gang eigene Beife gemischtes, gebeimnikvoll und unerklärlich zusammengesettes, geistigforperliches Wefen hervorgeben, bas, weil es bas Unvereinbar= scheinende in fich vereinigt, eine Urt von innerem Wiberspruch in fich tragen, und, weil es entgegengefeste Glemente in fich berbindet, mit fich felbst, sobald eine Störung des Gleichgewichtes eintritt, in Rampf gerathen muß. Auf die gebeimniftvblle Rufammenfegung bes menfclichen, geiftigforperlichen Wefens macht Gregor in mehreren Stellen aufmertfam: "Ber hat voll Beisbeit ben Menschen geschaffen und bas Entgegengesette zu Ginem verbunden, ben Geift mit ber Erbe gemifcht, ein fichtbares und unfichtbares Befen (Gwov) jufammengefügt, ein vergangliches und unfterbliches, ein irbifches und himmlisches, bas jur Gottheit binftrebt, aber fie nicht umfaßt, bas fich ihr nabert, und boch bon ihr entfernt ift?" 1) In einer anderen Rebe, worin Gregor die aus Gott entsprungene Ordnung in allen Berhältniffen ber Schöpfung preift, fagt er: 2) "Drbnung ichuf ben Menschen, ein bernünftiges Wefen aus einer Difdung bon Bernünftigem und Bernunftlofem, und verband auf eine geheimniftvolle und unaussprechliche Weise ben Staub mit bem Beift, und ben Beift mit bem Gött= lichen, 3) und, um ein noch größeres Bunber an feinem Gebilbe au thun, fo erhalt er es jum Theil, jum Theil loft er es wieber

<sup>1)</sup> Orat. II. 75. p. 49. Bergl. Orat. XXXVIII. 11. p. 669.

<sup>2)</sup> Orat. XXXII. 9. p. 585 seqq.

<sup>3)</sup> Die letzteren Borte find bem Sinne nach wiedergegeben; fie heißen griechisch: rou xou ro voi, xal rou vour ro necularia. Offenbar beziechnet hier nach ber Gradation nvedua ben göttlichen Geift, da Gregorius immer unter vous das höchfte geistige Bermögen im Menschen verfteht; vous war also nicht wohl anders, als durch Geift zu überseben.

Es berrichte nun bekanntlich bamals, besonders im Morgenlande, über bas Rorperlichmaterielle, mit welchem ber Geift ober bas Göttliche im Menichen verbunden ift, eine boppelte Anficht. Manche faben barin etwas positiv Bofes, hielten ben materiellen Leib für ben eigentlichen Sit ber Sunbe, und erklarten ben Menfchen für ein volltommen bualiftisches Befen. Daraus entwidelten fich bie verberblichften Grrthumer. Beffere Lehrer bachten milber und erblidten mit Plato und vielen feiner Rachfolger übereinstimmend in bem materiellen Rorber nur eine Beidrantung bes Geiftigen und Göttlichen im Meniden. ber erften Anficht mußte confequent ein Streben nach Bernichtung bes Rorperlichen, aus ber letteren tonnte nur ein Streben nach Befreiung und Entfeffelung bon ben ftorenben Ginfluffen beffelben auf ben Beift folgen. Aber auch bei biefer milberen Theorie fand eine ftrenge Afcetit, welche burch Schwächung bes Rorpers bie aus ihm entspringenben Begierben abtobten und feinen Ginfluß auf ben Beift immer mehr befdranten und gulett fo viel als möglich aufheben will, es fand mit einem Bort eine gewiffe Entforberungsmoral ihren Plat. Es war ein Glud, wenn biefe Bemühung um Befreiung bes Geiftes burch Abtöbtung bes Rorvers von ben driftlichen Afceten nicht fo weit getrieben wurde, bak fie ihren Rorver jur Erfüllung ber wichtigften Bflichten untauglich machten, was jeboch bon bielen geschah.

Wollen wir Gregors Ueberzeugung über biefe Buncte in wenige Gase aufammenfaffen, fo find es folgenbe: Der Rorper ift allerbings eine Befdrantung bes Beiftes, aber biefe Schrante ift bem Beifte burch gottliche Beisheit gefest, bamit er fich feiner Burbe nicht überhebe, und burch Rampf mit ber Sinnlichfeit gur bochften fittlichen Bollenbung hinftrebe. Der Ginflug bes Rorpers auf ben Beift muß burch Enthaltsamkeit und mannichfache Uebungen (Faften, Rachtwachen, Schlafen auf ber Erbe, Bebet, geiftlichen Gefang u. f. w.) befdrantt und möglichft aufgeboben werben, aber man hat fich babei ju buten, bag ber Rorper nicht burch übermäßige Anstrengung für bas thatige Leben und bie Bflichterfüllung verborben werbe. Er fpricht fich barüber febr bestimmt so aus: 1) "Ich bin mit biesem niedrigen und elenden Rörper umgeben; wie ich mit bemfelben verbunden worden bin, weiß ich nicht; eben fo wenig, wie ich jugleich Cbenbilb Gottes und mit bem Schlamme vermischt bin, 2) welcher, wenn er fic

<sup>1)</sup> Orat. XIV. 6 u. 7. p. 261 seqq.

<sup>2)</sup> τῷ πηλῷ συμφύρομαι. Es briidt zugleich bie Befledung unb Ber subelung burch ben Schlamm ber Daterie aus.

wohl befindet, Rampf erregt, und, wenn man ihn felbft bekampft, verbrieflich wird; welchen ich als Mitsclaven liebe und als Feind haffe; welchen ich als Feffel fliebe und als Miterben (wegen ber Auferstehung) ehre. Strebe ich ibn ju gerftoren (burch entfor= pernbe Afcetif), fo habe ich fein mitwirkenbes Organ mehr zu ben beften Bandlungen, ba ich boch weiß, wozu ich geboren und bag ich burch Thaten ju Gott emporfteigen muß; schone ich ihn aber als Gehülfen (zur Thatig= feit), fo weiß ich nicht, wie ich feiner Wiberfetlichkeit steuern foll. ... Wie offenbart fich nun bier bie Weisheit in mir und mas ift bas für ein großes Gebeimniß? Will vielleicht Gott, baf wir, die ein Theil von ihm und von oben berab gekommen find. unferer Burbe und nicht überheben und übermuthig unferen Schöpfer verachten, bag wir im Rampfen und Ringen mit bem Rörber ftets zu ihm binbliden, und bag bie mit uns verbundene Schwachheit ein Erziehungsmittel gur (mahren) Burbe feb?"

Daburch nun, bag bas menschliche Wefen aus einer Berbindung verschiebenartiger und entgegengesetter Elemente besteht, ift auch ein beständiger Rampf in ihm gefett, ber nur burch göttliche Unterftugung in einen boberen Frieden aufgeloft wird. Diesen inneren Streit bes Fleisches wiber ben Beift und bes Beiftes wiber bas Fleisch, biefen Wiberfpruch zwischen bem Gefete in ben Gliebern und bem Gesethe bes Geiftes schildert Gregorius auf mehrfache Beife. "Noch fpreche ich nicht, fagt er unter an= bern, 1) von bem inneren Rampfe ber Leibenschaften, ber in uns selbst ift, ben wir Tag und Nacht theils beimlich, theils öffentlich tämpfen muffen mit biefem niebrigen Rorper, mit bem Schwanken, bas uns aufwärts und abwärts wellenartig bewegt und berumwirft burch bie Sinne und alle Reize biefes Lebens, mit bem Schlamm ber Materie, an welchen wir gefeffelt find, und bem Befet ber Gunbe, welches wiberftreitet bem Gefete bes Geiftes und bas königliche Bilb in uns (Ebenbild Gottes), fo wie bas. was in uns von Gott ausgefloffen ift, 2) zu zerftoren brobt." Und noch ausführlicher in einer anderen Stelle: 3) "Unaufborlich babe ich ein Getummel bes Krieges in mir, indem Fleisch und Seele mit einander im Streite liegen. 3ch bin bas Ebenbild Gottes und werbe boch zur Gunbe hingezogen, indem bas Schlimmere mit bem Befferen fambft, entweder auf unheilige Beife (b.

<sup>1)</sup> Orat. II. 91, p. 54.

<sup>2)</sup> δσον τῆς θείας ἀποββοίας ἡμῖν συγκαταβέβληται.

<sup>. 3)</sup> Carm. IV. 23. 65 seqq. p. 69.

MIImann, Gregorius von Naziang.

h. so, daß das Bose siegt), oder auch so, daß ich das Bose slie fliehe und fest stehe, doch nicht ohne Mühe, sondern nach vielem Rampf mit göttlicher Hülfe. Es wohnet in mir ein zwiesacher Geist; der bessere strebt nach dem Guten; der schlimmere folgt dem Bosen. Der eine ist bereit, Christo zu gehorchen und zu dem Lichte sich zu erheben; der andere verbindet sich mit Fleisch und Blut und ist geneigt, den Satan auszunehmen und sich zur Finsterniß hinziehen zu lassen."

Benn nun gefragt wird, welches ber lette Grund dieses inneren Widerspruchs und Zwiespaltes im menschlichen Wesen sehr? so weiset und Gregorius auf die erste Sünde Adams ober der Urältern hin, welche so traurige Folgen für alle Nachkommen gehabt hat, daß nun in keinem mehr das göttliche Ebenbild vollkommen rein und das ganze Wesen durch Vorherrschen dieses Göttlichen in wahrer Harmonie ist. Dieß führt uns auf die

Lehre bon ber Erbfunde. Da nach ber Ueberzeugung Gregors bie Sunde Abams ober bes erften Aelternpaares überhaupt sehr wichtige nachtheilige Folgen für alle ihre Nachtommen hatte, fo muß es uns vorerft intereffant febn, ju erfahren, wie Gregor ben Gunbenfall felbst ansah. Er fast bie barüber in ber Benefis gegebene Erzählung nach feiner Art halb biftorijd, halb allegorisch auf, indem er ben Abam jugleich als Einzelwefen und als allgemeine Berfon, als Repräfentanten bes gangen Menfchengeschlechtes nimmt. Soren wir barüber feine eigenen Worte: 1) "Diesen (ben erften Menschen) feste Gott in bas Barabies, wie nun auch biefes Barabies beschaffen war, indem er ihn mit freiem Willen ausstattete, bamit bas Gute ebensowohl von ihm bem frei wählenden herrühre, als von dem, der die Reime bazu in ihn gelegt hatte; er machte ibn jum Pfleger unfterblicher Bflangen, bas heißt wahrscheinlich göttlicher Gedanken; er schuf ibn nacht, in Beziehung auf seine Ginfalt und fein funftlofes Leben, ohne alle bulle und Dede. Denn fo mußte ber erfte Menfch febn. Er gab ihm bas Befet als Stoff für feine Freiheit (xai didwoi νόμον, ύλην τῷ αὐτεξουσίφ — als Gegenstand, woran er seine Freiheit üben konnte). Das Gesetz bestand in der Borschrift, welche Früchte er genießen, und welche (Frucht) er nicht berühren follte. Dieg war ber Baum ber Erkenntnig, welcher jeboch utsprünglich weber bose eingerichtet, noch aus Reid untersagt, sonbern gut war, wenn er nur jur rechten Zeit genoffen wurde. Denn biefer Baum war bie bobere Unschauung, wie ich es anίφαιε (θεωρία γάρ ην τὸ φυτὸν, ώς ή έμη θεωρία), μ

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 12. p. 670.

welcher fich allein die mit Sicherheit erheben können, welche ichon in einem vollkommneren Buftanbe find. . . . Da et aber burch ben Neib bes Satans, und burch bie Schulb bes Beibes, welche fie als die schwächere sich zuzog, und zu welcher sie als bie lodenbere (πιθανωτέρα) verleitete - o webe meiner Schwachheit, benn die des Urvaters ist die meine 1) - bes ihm gegebenen Gebotes vergaß und zu bem verberblichen Genuß fich hinreißen ließ, wurde er wegen feiner Berworfenheit von bem Baume bes Lebens, bom Parabiese und von Gott entfernt, und hüllte fich nun in Rleiber von Fellen, bas heißt vielleicht in ein gröberes, fterbliches und widerstrebendes Aleisch (avrirvnor σάρκα). Und jest erft erfennt er seine eigene Schande und berbirgt fich bor Gott. Er gewinnt aber auch etwas babei, ben Tob, und baß die Sunde ein Ende nimmt, so baß das Uebel nicht unsterblich ift; und es offenbart sich auch in der Strafe die göttliche Menschenliebe, benn fo straft nach meiner Ueberzeugung Bott." Sierauf entwidelt Gregor, wie Gott, um ben vielen Gunben, welche aus ber Wurgel ber Schlechtigfeit hervormuchfen, borzubeugen, feine Seilsanftalten in bem Gefet, ben Bropheten u. s. w. getroffen, zulett aber, um bem immer steigenden Uebel gründlich abzuhelfen, feinen Sohn gefandt habe. 2)

Die Hauptfrage ist aber nun, welche Folgen und Birkungen hatte bie Sünde Adams? Diese können wir in doppelter Hinsicht betrachten, insofern nämlich dadurch Adam selbst und alle seine Nachkommen gewisser Güter verlustig wurden, und dann insofern sich gewisse Uebel allgemein mit der mensch-lichen Natur verbanden. Die Güter, welche nach Gregors Ueberzugung durch die Sünde Adams verloren gingen, sind vorzüglich die Unsterblichkeit und der nähere Umgang mit Gott. Dieß erzlärt er ausbrücklich in folgender Stelle: 3) "Wären wir geblieben, was wir waren, und hätten wir das Gebot beobachtet, so wären

<sup>1)</sup> Ein allgemeiner und unbestimmter Ausbrud, der hier nicht mit der Strenge genommen werden kann, wie wenn es z. B. bei Augustin heißt: In Abam haben alle gesündigt, seine Sünde ist auch die unsrige. Bon einer Imputation der Sünde Adams bei seinen Nachkommen sinden wir bei Gresorian nichts. Der Satz: Abams Schwachbeit ist auch die meinige, wonten nicht der Gregor beißen: "von ihm hat sich die Schwachbeit auf alle Menschen sortgepstanzt, und so ist seine Schwachbeit and unsere geworden." Es bedeutet aber noch wahrscheinlicher: "ich glaube, daß ich an Abams betlle gesündigt hätte, wie er; ich sibse mich so schwach, wie er war, als er Gottes Gebot übertrat; ich sehe in der Sünde Adams nur die allgemeine Schwachbeit des menschlichen Geschlechts, als auch die meinige."

<sup>2)</sup> Die Stelle wird wörtlich wiederholt Orat. XLV. 8. p. 850 seqq.

<sup>3)</sup> Orat. XLIV. 4. p. 837.

wir geworben, was wir nicht waren, indem wir zum Genuß des Lebensbaumes gekommen wären nach dem Genuß des Erkenntnisbaumes. Was aber wären wir geworden? Unsterblich wären wir gemacht worden und mit Gott verbunden (ἀπαθανατισθέντες καὶ θεῷ πλησιάσαντες). Da nun aber durch den Neid des Argen der Tod in die Welt gekommen ist, und er durch List den Menschen betrogen (ὑφελές, entwendet) hat, so mußte Gott Mensch werden, und auf unsere Weise leiden."

Die Uebel, welche burch bie Sunde Abams unter bem menschlichen Geschlechte allgemein wurden, werben von Gregor in mehreren Stellen angebeutet, jeboch leiber nicht mit philosophischer Genauigkeit bezeichnet. Es find nach Gregors Ueberzeugung folgende: a. Es verbreitete sich, nachbem Abams Natur burch bie Sunde ins Schlimmere verandert war, auf alle feine Nachkommen eine Neigung gur Sinnlichkeit. Die harmonie bes 200 fens, welche nur befteben tann, wenn bas Beiftige und Göttliche im Menschen berrichend ift, murbe gestört, es zeigte fich ein Begenfat amifchen bem Geift und Fleisch, und ein baraus hervorgebenber Rampf zwischen bem finnlichen Menschen, ber nach eigenen Trieben und Begierben banbelt, und bem geiftigen, ber ben gottlichen Willen anerkennt. Bon biefem, in jedem Individuum fic wiederholenden Kampfe ift oben ichon bie Rede gewesen; bag aber Gregor die Urfache ber Allgemeinheit und Nothwendiafeit biefes Rampfes von der Sunde Abams ableitet, feben wir gang bestimmt in einer bort icon berührten Stelle, 1) wo er unter anbern fagt: "Go folgt ber Geift selbst wiber seinen Willen bem Rleische, und beweint augleich feine ungludliche Anechtschaft, Die Berführung bes Urbaters, und bas berlodenbe Bureben ber Mutter, welches unferer Reigung gur Sinnlidfeit bie Quelle murb e." 2)

b. Eine andere Folge ber Sünde Abams ist ein allgemeines Mißverhältniß unter ben Menschen selbst, vermöge dessen die, welche nach ihrer ursprünglichen Bestimmung in brüderlicher Gleichheit leben sollten, in Freie und Sclaven, Reiche und Arme getheilt sind, und die, welche zu Liebe und Friede berusen waren, in Haß und Krieg mit einander leben. "Armuth und Reichthum, heißt es in der 14ten Rede, 3) Freiheit,

<sup>1)</sup> Carm. IV. 3. 65 seqq. p. 69.5

<sup>2)</sup> Carm. IV. B. 98.

<sup>. . .</sup> δουλοσύνην μύρεται ἀργαλέην, Πατρός τ' ἀρχεγόνοιο πλάνην , καὶ μητρὸς ἀλιτρὴν Πάρφασιν , ἡ μετέρης μητέρα μα ργοσύνης.

<sup>3)</sup> Orat. XIV. 25. p. 275.

was man fo nennt, und Sclaverei und alle biefe Dinge kamen erft später unter bas menschliche Geschlecht, indem fie es wie gemeinsame Rrantheiten mit ber Gunde überfielen, und aus berfelben entsprangen. 1) Bon Anfang aber war es nicht fo (Matth. XIX. 8.), fondern ber, welcher anfänglich ben Menschen schuf, entlieft ihn frei und mit Dablfähigfeit, blos burch bas Gefes feines Gebotes beschränkt und reich burch bie Freuben bes Barabiefes aus feiner hand, indem er biefelben Guter auch bem übrigen Menschengeschlecht burch Ginen, als ben erften Sprögling (τοῦ πρώτου σπέρματος), bulbvoll zufommen laffen wollte. Freiheit und Reichthum aber lagen allein in ber Beobachtung bes Gefetes, mahre Armuth und Sclaverei in der Uebertretung beffelben." Auch in einer anderen Stelle 2) bezeichnet Gregor eben fo bestimmt bie Ungleichheit unter ben Menschen, Reichthum und Armuth, Thrannei und Sclaverei als eine Strafe unferer ersten Sünde (της πρώτης ήμων της άμαρτίας έπιτίμιον) und fährt sodann fort: "D daß boch bie Sunde ganglich ver= tilgt ware und ber erste Grund (καταβολή) derselben, und ber Urge, ber, mahrend wir schlafen, Untraut faet, fo bag ber Anfang bes Bofen in ber Bernachlässigung bes Guten bestünde (Er doxn) τοῦ κακοῦ γένηται τὸ ἀμελῆσαι τοῦ ἀγαθοῦ), 8) wie ber Un= fang ber Finfternig in bem Burudweichen bes Lichtes. Das macht jener Baum und ber bittere Genug und bie neibische Schlange, und ber Ungehorsam, ber jum Leben im Schweiß bes Angefichtes verbammte. Daber bin ich nacht und häglich, baber habe ich meine Blöße erkannt und mich mit einem Kleid von Fellen umbullt, bin aus bem Barabiefe gefallen und jur Erbe gurudgekehrt, bon ber ich genommen bin, indem ich bas Gine, meine Uebel ju

Gigentlich: ,, von berseiben ersonnen, ersunden wurden" — ωςπερ άξξωστήματα κοινά τινα τῆ κακία συνειςπεσόντα, κάκείνης όγτα επεινοήματα.

<sup>2)</sup> Orat. XIX. 13. p. 372.

<sup>3)</sup> Dieses Sätzien ift etwas unbestimmt. Man weiß nicht recht, ob fra die Folge (so baß) ober die Whsicht (bamit) ausdrücken soll, und ob sich Borte Wêrdy — rov åyasov auf das unmittelbar Borhergehende — "der Satan säet Unkraut, (bamit)" — ober auf die früher vorhergehenden Ausdrücke — "o daß doch die Sünde und ihr erster Grund vertigt wären, (so daß)" — beziehen. Ift die letztere Erklärung anzunehmen, so will Gregor sagen: "Bäre doch die Sünde und ihr erster Grund aus unserer Natur vertigt, so daß das Böse in uns erst damit ansinge, daß wir das Gute vernachlässigen und unterlassen; nun ist es aber nicht so, sondern es ist auch ohne Bernachlässigung des Guten schon etwas ursprünglich Böses in unserer Natur, nämlich die durch Adams Kall bewirkte Disposition zur Sinnlichseit, das Borherrschen der Begierden und Leidenschaften, wodurch innerer Streit entsteht." u. s. w.

erkennen, für die Lust eintauschte, und zu unendlicher Trauer verbammt bin statt der kurzen Freude, und zum Kriege wider den, der auf so schlimme Weise mein Freund wurde und durch den Genuß mich betrog. Das ist der Lohn meiner Sünde. Daher kommt die Geburt mit Schmerzen, das Leben und Sterben; das ist die Mutter der Bedürftigkeit, und diese der Habsucht, und biese der Kriege; die Kriege sind die Bäter der Tribute (póqw), der schwersten göttlichen Strafe."

- c. Auch ben Gögendienst insbesondere scheint Gregor als eine Wirkung der ersten Sünde angesehen zu haben, indem durch dieselbe die Menschen so zum Sinnlichen hingewendet wurben, daß sie auch das Göttliche nur im Sichtbaren aufzusassen vermochten. In diesem Sinn sagt er: 1) "Ich glaube, da wir von Anbeginn durch die Sünde gefallen sind, und durch die sinn-liche Lust betrogen wurden, so daß wir sogar in Gögen-bienst verfielen und in gesetzloses Blutvergießen, mußten wir wieder zurückgerusen und in den alten Justand (der ursprünglich reineren Gottesverehrung) hergestellt werden durch bie erbarmende Liebe Gottes unseres Baters."
- d. In ben bisher schon angesührten Stellen sind außer ben bezeichneten Uebeln noch einige andere angebeutet, die aus dem Sündenfalle hervorgingen, nämlich das Arbeiten im Schweiß bes Angesichts, statt bes leichten heiteren Genusses der Paradiesesfreuben, die Geburt mit Schwerzen und die mit dem Berlust ber Unschuld verknüpfte Schaam.
- Die nachtheiligen Beränderungen, welche burch bie Gunde Abams in ber menschlichen Ratur bewirkt wurden, bezogen fich nach Gregors Ueberzeugung nicht etwa nur auf biesen ober jenen Theil bes menschlichen Wesens, sondern auf ben gangen Menfcen, felbst auf bas göttliche Ebenbild in ihm, die Vernunft, ben νούς ober die ψυχή νοερά, welche burch ben Sündenfall zwar nicht vertilgt, aber boch getrübt worben ift. Deftwegen bielt Gregor gegen die Apollinariften fo ftrenge barauf, bag ber gottliche Logos bei feiner Bereinigung mit einem Menschen auch bie Bernunft, ben höheren menschlichen Geift (vorg ober averua) habe annehmen muffen, bamit auch biefer burch bie Berbinbung mit bem Göttlichen geweiht und gereinigt murbe. In biefer Beziehung bemerkt er gegen die Apollinaristen, bag nach ihrer Theorie bon Chrifto nicht ber gange Mensch gerettet murbe, "ba er boch gang gefallen und verurtheilt feb vermöge bes Ungehorsams bes Urbatere und ber trügerischen Lift bes Wibersachers."

<sup>1)</sup> Orat. XLV. 12. p. 854.

<sup>2)</sup> Orat. XXII. 13. p. 422.

4. Freiheit und natürliche Fähigkeit zum Guten. Es wäre sehr wichtig gewesen, noch genauer zu beftimmen, wie die durch die Sünde Abams bewirkte Verderbniß der physischen und sittlichen Natur des Menschen zu denken sehr physischen und sittlichen Natur des Menschen zu denken sehr Darübersinden Kräften übrig blieb oder nicht übrig blieb? — Darüber sinden wir nun freilich bei Gregor keine ganz scharfen Bestimmungen, aber doch solche Aeußerungen, die uns deutlich genug zu erkennen geben, daß er dem Menschen auch nach dem Falle, ungeachtet seiner Neigung zur Sinnlichkeit, sittliche Kraft zum Guten, daß er ihm Freiheit als Wahlfähigkeit zwischen dem Guten und Bösen zuschrieb, und die Besserung und Heiligung nicht blos von der göttlichen Gnade, sondern auch von der freien Selbstichtätigkeit des Menschen abhängig machte; daß er also weit entsernt war von der strengen Theorie der Erbstünde, welche dem Menschen nach dem Fall keine selbsstständige Fähigkeit zum Guten übrig läßt.

Bwar nahm Gregor an, bag tein Menfch frei von Gunbe mare, und bag icon burch bie Berbindung mit bem Rorper bas Beffere, von Gott ausgehende, Geiftige in uns bis zu einem gewiffen Grabe getrübt murbe, allein er verlangte jugleich, bag biefes Beffere, Geiftige ben Rorper mit feinen Begierben beberriche und reinige, und appellirte babei (ohne bie Mitwirfung ber Gnabe, wie wir nachher feben werben, zu verkennen) an die ursprungliche. felbftftandige Freiheitsfraft im Menfchen. "Richt gu fün= bigen, fagt er, 1) ist etwas Uebermenschliches und blos eine Sache Gottes (um bon Engeln nicht ju fprechen), aber ber Befferung zu wiberstreben, ift die Art ber verruchten und wiberspenftigen Natur (bes Safans) und berer, in benen fie wirkt. Bon ber Sunde umzutehren, bas ift bie Sache ber Menschen, aber ber Guten, die zu ben Geretteten gehören; benn wenn auch ber Rorper von Staub etwas von Sunde mit sich führt (ἐπισύρεται) und bie irdische Sulle ben aufwärts ftrebenben, ober wenigftens aum Aufftreben geschaffenen Beift niederbrudt, fo reinige bas (bem Menschen eingepflanzte göttliche) Ebenbild ben Schlamm, und erhebe bas mit ihm verbundene Aleifch, burch bie Schwingen ber Bernunft es erleichternb. Bohl mare es beffer,

<sup>1)</sup> Orat. XVI. 15. p. 310. In einer anberen Stelle erklärt Gregorius eben so bestimmt, baß kein Mensch von Silnde frei ware, und sieht ben Grund bieser allgemeinen Berbreitung der Silnde in der zusammenz gesetzten Natur des Menschen. Orat. XL. 7. p. 695. "Es ift nur eine Eigenschaft Gottes, des böchsten unzusammengesetzten Wesens, gar nicht zu slündigen (benn das Einsache ist friedlich und ohne Zwiespalt mit sich selbst) — das Silndigen aber ist etwas Menschliches und kommt der irbisch-zusammengesetzten Natur zu, denn in der Zusammensespetzten Ratur zu, denn in der Zusammensespetzten Ratur zu, denn in der Zusammensespetzten Ratur zu. Bwiespalt.

wenn wir einer solchen Relnigung, gar nicht bedürften, wenn uns nämlich die ursprüngliche Würde geblieben wäre, zu welcher wir wieder durch die irdische Erziehung hinstreben, und wenn wir des Lebensbaumes gar nicht verlustig gegangen wären durch den bitteren Genuß der Sünde. Aber ce ist doch besser, daß die Schlenden sich nicht erziehen lassen." 1)

Beit bestimmter fpricht Gregor in folgenben Stellen feine Anficht über bie Freiheit und bie sittlichen Kräfte bes Menschen aus. In ber einzigen gang exegetischen Bredigt, bie wir bon Gregorius besigen, macht er über bie Stelle Matth, XIX, 11. "Das Wort faffet nicht jedermann, sondern benen es gegeben ift," bie Bemerfung: 2) "Wenn bu borft, benen es gegeben ift, fo bente bir babei nichts Regerisches, und führe mir nicht berschiebenartige Naturen ein, irbische, geistige und mittlere (ueoovs, gemischte). Denn manche baben eine fo verberbliche Gefinnung, baß fie meinen, einige Menschen hatten eine ganglich verdorbene Natur, andere eine bes Seils theilhaftige, und wieber andere waren eben in bem Ruftanbe, wohin bie freie Bahl fie fubre, jum Schlimmeren ober Befferen. Dag Giner mehr, ber anbere weniger Anlage (jum Guten, enirndeioinra) habe, nehme auch ich an; aber jugleich, bag bie blofe Unlage nicht hinreiche jur (fittlichen) Bollenbung; fonbern bag bie Bernunft bafen, biefelbe hervorzurufen, bamit bie Ratur (naturlice Anlage) zur That werbe (logiouor de eirai ror ταύτην εκκαλούμενον, ίνα ή φύσις είς έργον προέλθη), wie ber Feuerstein, wenn er bom Stahl geschlagen wird und fo Feuer giebt. Wenn bu also borft, "benen es gegeben ift" fo fete hingu: es ift gegeben benen, bie berufen find und bie fich bagu binneigen. 3) Denn auch wenn bu borft: "Es liegt nicht an jemandes Bollen ober Laufen, fonbern an Gottes Erbarmen,"4) rathe ich bir baffelbe babei gu benten.

<sup>1)</sup> Bergl, hiermit Orat. XVII. 9. p. 323.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVII. 13 seqq. p. 654 seqq.

<sup>3)</sup> Die Worte heißen: rois xaloumérois xal rois over revoroi. In xaloum. machen die Benedictiner die kritische Bemerkung: Duo Regg. duo Coiel. tres Cold. et orat. I. habent. soudomérois. Sie etiam legit Billius. Die Lebart xaloum. scheint mir weit vorzüglicher, benn die soudom müßten wir eine Tautologie annehmen, da dasselbe auch im Borte revovori liegt; und es ist Iwed der ganzen Stelle, ebensowohl die göttliche Gnade (welche beruft), als die menschliche Freiheit (welche den Auf annimmt und dazu hinneigt), hervorzuheben und geltend zu machen.

<sup>4)</sup> Rom. IX. 16. Die Ertlärung biefer Stelle ift fibrigens, so wie bie gange Entwidelung, bie hier Gregorius giebt, origenianist; und Origenes war in biefer Beziehung Borläufer bes Pelagianismus.

Denn ba es einige giebt, die fo ftoly find auf ihre guten Sandlungen (ent roig narog D'uager), bag fie alles fich felbft gufdreiben, und nichts bem Schöpfer, bem Geber ber Beisheit, bem Urheber bes Guten, fo belehrt biefe jener Ausfpruch, bag man auch bei bem Guteswollen ber Unterftugung Bottes bedarf, ober vielmehr, daß felbft die Fabigfeit das Pflichtmäßige zu mahlen etwas Göttliches und ein Geschent ber Menschenliebe Gottes ist (ou nai rò povleogal nalug deiral τῆς παρά θεοῦ βοηθείας μᾶλλον δὲ, αὐτὸ τὸ προαιρεῖσθαι τὰ δέοντα, Θεϊόν τι καὶ ἐκ Θεοῦ δῶρον φιλανθρωπίας). Denn es tommt ebensowohl auf uns an, als auf bas Beil bon Gott 1) (đeĩ yào xaì tò ểơ huĩ eĩvai, xaì tò ểx Beov σώζεσθαι). Degwegen fagt ber Apostel: es liegt nicht an jemandes Wollen, bas heißt, nicht allein an jemandes Bollen, und nicht allein an jemandes Laufen, sondern auch am Erbarmen Gottes; und fobann weil auch bas Wollen (zo βούλεσθαι, das Willensvermögen) von Gott tommt, fcreibt er mit Recht alles Gott zu. Wie fehr bu auch laufen, wie fehr bu auch fampfen magit, fo bebarfft bu immer beffen, ber ben Siegestrang giebt. Wenn ber Berr bas haus nicht baut, fo arbeiten umsonft bie baran bauen."

Noch weiter erklärt fich Gregor in berfelben Rebe, 2) indem er bie Worte Matth. XIX. 12. "Es giebt Berschnittene, bie bon Mutterleibe an verschnitten find 2c. 2c." erläutert. "Diese sollten nicht ftolg febn, fagt er, benn ihre Reufcheit ift vielleicht nicht freiwillig. Das Gute, was man bon Natur hat, verbient tein Lob, aber was aus bem freien Willen herbor= geht, bas ift preismurbig." Und etwas weiter unten: "Einige icheinen bon Natur jum Guten geneigt ju febn; wenn ich fage von Natur, so will ich die Freiheit nicht berabsegen, son= bern ich nehme beibes an, bie Unlage jum Guten und die Freiheit, welche die natürliche Anlage zur That bewegt (άμφότερα τίθημι, τήν τε πρός το καλόν έπιτηδειότητα, καὶ τὴν εἰς ἔργον ἄγουσαν τὸ ἐκ φύσεως ἐπιτήδειον προαίρεσιν). Andere giebt es, welche bas Wort reinigt und von Leibenschaften frei macht; biese verstehe ich unter ben von Menschen Berschnittenen. Und wieber andere, die keine Lehrer hatten, find auf preiswürdige Art ihre eigenen Lehrer geworben. Richt beine Mutter hat bich beine Bflicht gelehrt, nicht bein Bater, ober ein Bischof — sonbern bie bir einwohnenbe

<sup>1)</sup> Ober: "benn bei unserer Rettung tommt es ebensowohl auf uns, als auf Gott an."

<sup>2)</sup> Orat. XXXVII. 20. p. 658.

Bernunft gebrauchenb, und ben Funken bes Guten burch ben freien Willen entzündenb, hast du dich sellsst verschnitten, und die Wurzel ausgerottet, du hast die Werkzeuge der Sünde entfernt, und eine so feste Richtung in der Tugend (200aúrny έξιν τῆς ἀξετῆς) gewonnen, daß es dir sast unmöglich geworden ist, wieder ins Schlimmere umzukehren."

Burben bie angeführten Stellen nicht icon entschieben beweisen, bag Gregor bem Menschen Wahlfreiheit amischen Gutem und Bofem und Sabigfeit jum Guten jufdrieb, fo tonnte noch folgende furgere, aber ebenfalls febr bestimmte Meußerung bingugefügt werben. "Die Seele ift aus Gott und göttlich, bes hoheren Abels (zng arwder edyereiag) theilhaftig und zu bemselben hinftrebend, wenn fie auch jest an etwas Niebrigeres gefesselt ift. Bielleicht aus manchen anderen Grunden, welche allein Gott, ber fie baran gefesselt hat, tennt, ober ber, welcher über bergleichen Geheimnisse von Gott belehrt ift; so viel aber ich bavon einsehe, aus zwei Urfachen: einmal, bamit fie burch Rampf und Ringen mit bem Niedrigen die höhere Burde ererbe, und, wie Gold burchs Reuer, burch irbifche Berhaltniffe gepruft, bas ju Soffenbe (bie fünftige Seligfeit) nicht blos als Geschent Got= tes, fonbern auch als Lohn ber Tugend (apeing a Rlov) empfange. Und es ift bas auch ber bochften Gute Gottes gang wurdig, es fo einzurichten, bag bas Gute auch jum Theil unser set (ποιησαι τὸ άγαθὸν καὶ ημέτερον), und nicht blos burch bie Natur eingepflangt, fonbern auch burch bie Freiheit und die Thätigkeit ber gu beibem (bem Guten und Bofen) fähigen Willführ gepflegt (od φύσει μύνον κατασπειρόμενον, άλλα καὶ προαιρέσει γεωργούμενον, καὶ τοῖς ἐπ΄ ἄμφω τοῦ αὐτεξουσίου κινήμασιν)."1)

Die Hauptfage, die Gregorius in diefen Stellen flar genug

ausspricht, sind in der Rurze folgende:

a. Der Mensch hat natürliche Anlage zum Guten, und zwar der eine mehr, der andere weniger; keiner aber ist von Natur heilig und gut, keiner höse und ganz verdorben.

b. Er hat zugleich Bernunft und Freiheit, welche zwischen Gutem und Bosem mahlen, ber Anlage zum Guten ihre thätige

Richtung geben, fie anwenden und ausbilden.

c. Bon bem Gebrauche dieser Freiheit hängt die Besserung und heiligung bes Menschen, so wie seine kunftige Seligkeit

<sup>1)</sup> Orat. II. 17. p. 20.

ab; ber gute Gebrauch wird von Gott belohnt, ber schlimme bestraft. 1)

d. Aber zugleich hängt auch die Heiligung und Beseligung bes Menschen von der göttlichen Unterstützung und Enade ab; also Heiligung und Beseligung sind das Resultat des Zusammen-wirkens der menschlichen Freiheit und göttlichen Gnade.

e. Ja auch die Anlage zum Guten, die Wahlfähigkeit und Freiheitskraft, so wie alle besseren sittlichen Vermögen, sind dem Menschen von Gott gegeben. Ihm als dem Urheber aller sittlichen Kräfte im Menschen ist also zuletzt auch alles Gute zuzuschreiben. Alles Gute kommt von Gott.

5. Enabe. Es läßt sich schon aus dem zulest Mitgetheilten schließen, welchen Begriff Gregorius von der göttlichen Gnade und ihren Birkungen haben mußte. Er erkannte zwar Gott als den Urheber alles Guten im Menschen an, insofern er der Schöpfer seiner sittlichen Anlagen ist, aber er schried zugleich der Freiheit so vielen Antheil bei der Besserung und Heiligung des Menschen zu, daß für die Inade nur das Geschäft des Mitzwirkens und Unterstüßens übrig bleiben konnte; doch erstannte er diese Unterstüßung Gottes bei der Heiligung des Menschen als nothwendig an: öre nach to hoodes au nalws deitrat the nach von hood erschen tog nach vales deitrat the nach von hood erschen tog nach vales deitrat the nach von hood er

Wie alles Gute von Gott komme, spricht Gregor ganz vorzüglich schön in folgender, dem Blato nachgebildeten, Stelle?) aus: "Indem ich die Tugend preise, preise ich Gott, von welchem den Menschen die Tugend und der Antried kommt, durch die einge bor ene Erleuchtung (δια της συγγενοῦς ελλάμψεως) zu ihm hin oder zu ihm zurück zu streben; denn indem wir Vieles und Großes, mehr als einer auszusprechen vermöchte, von Gott schon empfangen haben und noch empfangen werden, so ist doch das das Größte und das schönste Zeugniß seiner Menschenliebe, daß wir uns zu ihm hin gezogen und mit ihm verzwandt fühlen (ή προς αὐτον νεῦσις τε καὶ οἰκειωσις). Denn was für die sinnlichen Dinge die Sonne ist, das ist Gott sie weistigen. Die Sonne erleuchtet die sichtbare Welt, Gott die unsichtbare; die Sonne macht das sinnliche Auge sonnen artig, Gott macht die geistigen Naturen gottesartig (καὶ

<sup>1)</sup> Orat. II. 28. p. 26. "Unsere Sorge gilt bem Beil ber Seele, welche selig und unsterblich ift und entweber ewig gestraft ober verberrlicht wird um bes ichlechten ober tugenbhaften Banbels willen."

<sup>2)</sup> Orat. XXI. 1. p. 386.

δ μέν τὰς σωματικάς ὄψεις ήλισειδεῖς, ἡ δὲ τὰς νοερὰς φύσεις θεοειδείς απεργάζεται); und wie jene (bie Sonne) bem, was fieht, die Sehfraft, und bem, was geseben wird, die Eigenschaft, gesehen zu werben, verleibt, und felbft bas Schönfte unter allem Sichtbaren ift, ebenfo gewährt biefer (Gott) bem Ertennenben bie Rraft bes Ertennens, und bem, was ertannt wird, die Fähigkeit, erkannt zu werben, und ift felbft bas Bochfte bon allem, was erfannt werben mag, worauf alles Streben gerichtet ift, und worüber fich nichts erhebt." In einer anderen Stelle macht Gregorius barauf aufmertfam, bag wir Gott nichts barbringen konnten, was wir nicht von ihm empfangen batten. Er fpricht nämlich bon ber Grundung, Erhaltung und Fortpflanzung ber driftlichen Rirche und fagt in biefer Beziehung:1) "Der herr hat fie gegründet und nicht ein Menfch; fie wird burch verschiebene Schönheiten ber Tugend erbaut, ber eine trägt mehr, ber andere weniger, aber es tragen boch alle bei jum vollendeten Werk, jur Wohnung Chrifti, jum beiligen Tempel, indem fie felbst bingugefügt und damit verbunden find burch die Bau-, funft bes Geiftes; aber feinesmegs werben mir fo viel beitragen tonnen, als wir empfangen haben, auch wenn wir alles barbringen; benn wir haben ja auch bas Dasehn von Gott und die Erkenntnig Gottes, und überhaupt ben Befit beffen, was wir barbringen; und bas Schönfte und Liebevollste ift, bag Gott bie Gabe nicht nach bem Werth bes Gegebenen, fonbern nach ber Rraft und Befinnung bes Darbringenben mißt." Sier feben wir immer, bag Grego: rius ebensowohl die Mittheilung alles Guten von Seiten Gottes, als ben Gebrauch bes Mitgetheilten von Seiten bes Menfchen in Anschlag bringt. Ebenso in folgenber Stelle: 2) "Erscheine nicht leer bor mir, fpricht ber Berr (Deuteron. XVI. 16.); fonbern wenn bu etwas Gutes haft, fo bringe es mit. Jest aber erscheine neu, ein anderer in beinem Leben, ganz umgewandelt. Das Alte ist vergangen, siehe es ift alles neu worden. bringe als Gabe am Feste bar, lasse eine gute Umwandlung in bir vorgeben, aber werbe bann auch nicht ftolg, sondern fpuch mit David: "Diese Ummanblung ift bon ber rechten Sand bes Söchsten (Anspielung auf Ps. 77. 11.), bon welchem bem Menfchen glies Gute fommt" (nag' ob παν ανθοώποις το κατορθούμενον). Denn das Wort Gottes

<sup>1)</sup> Orat, XIX. 8. p. 368.

<sup>2)</sup> Orat. XLIV. 8. p. 840.

will nicht, daß du immer in demfelben Zustande bleibest, sondern du sollst immer beweglich, jum Guten beweglich, überhaupt ein neues Geschöpf werden; wenn du gesündigt hast, zurückehren, wenn du tugendhaft wandelst, dich noch mehr anstrengen."

Alle diefe Stellen find gang allgemein gehalten, fo bag fich ge= nauere Bestimmungen über ben Umfang und Wirfungefreis, fo wie über die Wirfungsart ber göttlichen Gnade baraus nicht ent= wideln laffen.' Solche beftimmtere Erörterungen finden fich auch bei Gregor nicht. Doch muß bier noch eine Stelle berührt werben, wo er noch beutlicher, als in ben angeführten, bon ber unmittelbaren Unterftusung jum Guten fpricht. welche Sott bem Menichen gutommen läßt. Rachbem Gregor bon bem inneren Rampfe zwischen Geift und Rleifch gefprocen, fährt er fort: 1) "Indem nun diese mit einander fämpfen, fommt von oben fürsorgend (επίσκοπον) ber Geist bes großen Cottes, und giebt bem Geifte (voi, ber Bernunft, bem Befferen im Menschen) die Band (b. h. verhilft ihm burch feine Unterstützung jum Siege), löft bas Getummel bes läftigen Rörpers (ben inneren Rampf) auf, und ichläfert ben fich erhebenden Sturm finfterer Leidenschaften ein."

Bradestination. Alles bisber Angeführte beutet schon aufs bestimmteste an, daß Gregorius nur eine durch bas Borberwiffen Gottes bon ber fittlichen Burbigfeit bes Menschen bedingte Borberbestimmung besselben gur Seligfeit annehmen fonnte. Die Lehre von einer unbedingten Gnabenwahl bertrug fich nicht mit seinen Begriffen von Freiheit und moralischer Imputation, und er erklärt fich baber auch gang entschieden gegen bieselbe. 2) Dien thut er in einer Bemerfung über bie Borte (Matth. XX. 23.): "Das Siten ju meiner Rechten und Linken ju geben, ftebet mir nicht ju, sonbern benen es bereitet ift von meinem Bater." Er wirft babei bie Frage auf: "Also gilt bie herrichaft ber Bernunft, Anstrengung, Weisheit, Fasten, Wachen, Thranenvergiegen nichts, fondern nach einer Art Loos (xara τινα ἀποκλήρωσιν b. h. nach einer von der sittlichen Würdigfeit gang unabhängigen, für uns aus bernünftigen Grunben nicht erkennbaren Bestimmung) wird Jeremias geheiligt (Jerem. I. 5.) und andere find bon ber Geburt an verworfen?" Auch in diefer Stelle magft bu alfo, antwortet Gregor, ju ben Worten: "benen es gegeben ift," hinzuseten, benen bie murbig

<sup>1)</sup> Carm. IV. 3. 89. p. 69.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVII. 14. 15. p. 655.

find, und welche wurdig zu febn (ihre Burbigkeit) nicht allein bom Bater empfangen, fondern auch fich felbft gegeben baben.

7. Berhältniß ber bisher ausgeführten Sagegur Augustinischen Lebre. Gine Barallele awischen Augustins Lehre von ber Erbfunde, Gnabe und Prabeftination und Gregors Ueberzeugung, wie sie mit seinen eigenen Worten gegeben worden ift, bietet fich bem kundigen Lefer von felbst bar. Doch find wir bestimmt veranlaßt, beibe in gedrängter Rurge ju pergleichen, ba fich Augustin mehrmals zur Bestätigung feiner Gate auf bas Ansehen bes Gregorius beruft, und ber Buftimmung biefes berehrten morgenlandischen Lehrers ein großes Bewicht beilegt. Die Stellen, wo Augustin bieg thut, finden fich in mehreren während bes velagianischen Streites verfagten Schriften. Wir feben fie mit Beifügung bes griechischen Textes bierber, bamit man fich bon ber Richtigkeit und Unrichtigkeit ber augustinischen Ueberfetung augenscheinlich überzeuge.

Contra Julian. Pelag. lib. I. cap. 15. pag. 332. Sed tibi non deerit magni nominis et fama illustris episcopus etiam de partibus Orientis, cujus eloquia ingentis merito gratiae, etiam in linguam Latinam translata 1) usquequaque claruerunt. Sedeat ergo cum istis patribus etiam sanctus Gregorius, et cum eis tuae criminationis inanem patiatur invidiam: dum tamen cum eis contra novitiam pestem vestram, medicinalem proferat et ipse sententiam. Audi ergo, quid dicat:

'Η εἰκων ἀνακαθαιρέτο τὴν "Imago, inquit, <sup>8</sup>) Dei labem ίλον, καὶ ἄνω τιθέτω την corporeae inundationis expurδμόζυγον σάρκα, τοῖς τοῦ get, et conjunctam sibi carnem λόγου πτεροίς πουφίζουσα verbi Dei sublevet pennis. Et

<sup>1)</sup> Der Presbyter Auffinus, ein großer Berehrer unseres Gregorins, hatte mehrere Schriften besselben ins Lateinische übersetzt. Hieronym. advers. Ruffin. lib. 1. tom. II. pag. 486. (siehe oben p. 134.) Ran konnte vermuthen, baß sich Augustin bieser Ruffinischen Uebersetzung bebient hätte; und allerdings sind die Stellen nicht ftreng nach dem griechischen Original, sondern frei und bisweisen verändert wiedergegeben. Allein gerade biefe Beranberungen find von ber Art, wie fle Ruffinus nicht leicht gemacht haben wurde, wie fie vielmehr Augustin, wenn er ben Gregorins gur Beftätigung feiner Lebren gebrauchen wollte, machen mußte.

<sup>2)</sup> Orat. XVI. 15. p. 310. Die Worte "et conjunctam sibi carnem verbi Dei sublevet pennis" sind bem Sinne und Worte des Originals nicht gemäß, wo es heißt: ή είχων — ανω τιθέτω την δμόζυγον σάρχα, τοίς του λόγου πτεροίς κου φίζουσα, benn hier ift unter λόγος bem Zusammenhang und der ganzen Dentweise Gregors gemäß nicht bas Wort Gottes, sondern die dem Menschen eingeborene Bernunft, welche bas göttliche Gbenbilb in ihm ift, ju verfteben.

καὶ κρεῖττον μὲν, μήτε δεηθῆναι τοιαύτης καθάρσεως, μήτε καθαρθῆναι, τοῦ πρώτου μένοντος ἡμῖν ἀξιώματος, εἰς δ καὶ σπεύδομεν ἐκ τῆς ἐνταῦθα παιδαγωγίας, μηδὲ τοῦ ξύλου τῆς ζωῆς ἐκπεσεῖν τῆ πικρῷ γεύσει τῆς ἁμαρτίας κρεῖττον δὲ, τοῦ μὴ παιδεύεσθαι πταίοντας, τὸ ἁμαρτάνοντας ἐπιστρέφεσθαι.

Itemque idem ipse:

 παὶ ωςπερ ἐν τῷ ᾿Αδὰμ απεθάνομεν, οθτως έν τῷ Χριστῷ ζήσωμεν, Χριςτῷ καὶ συγγεννώμενοι, καὶ συσταυρούμενοι, καὶ συνθαπτόμενοι, καὶ συνανιστάμενοι δεῖ γάρ με παθείν την καλην άντιστροφήν καὶ ώς περ έκ τῶν χρηστοτέρων, ήλθε τὰ λυπηρά, οΰτως έχ τῶν λυπηρῶν, έπανελθείν τὰ χρηστότερα. ού γὰρ ἐπλεόνασεν ἡ ἁμαρτία, υπερεπερίσσευσεν ἡ χάρις. καὶ εἰ ἡ γεῦσις κατέκρινε, πόσφ μᾶλλον τὸ Χριστὸν παθείν έδικαίωσεν:

emendari et corrigi post lapsum, quam in nequitiis permanere." "Sicut in Adam omnes, inquit, 1) mortui sumus, ita in vivificemur. Christo omnes Cum Christo ergo nascamur, et cum Christo crucifigamur, et consepeliamur ei in mortem, ut cum ipso etiam resurgamus ad vitam. Necesso enim est nos perpeti utilem hanc et necessariam vicissitudinem: ut sicut ex bonis ad tristia devoluti sumus, ita ex tristibus ad meliora reparemur. Ubi enim abundavit peccatum,

quamvis melius fuisset, ne egere quidem hujuscemodi ex-

purgatione, sed in illa prima dignitate permansisse, ad quam

et refestianmus, post praesen-

tem emendationem, et melius

fuisset non excidere a ligno

vitae gustu amarissimo peccati:

tamen in secundo loco expedit

Idem rursus:

Τὴν γέννησιν σεβάσθητι, δὶ ἢν ἐλύθης τῶν δεσμῶν τῆν γεννήσεως. καὶ τὴν Βηθλεὲμ τίμησον τὴν μικρὰν, ἢ σε πρὸς τὸν παράδεισον ἐπανήγαγε.

"Venerare, inquit, 2) nativitatem, per quam terrenae nativitatis vinculis liberatus es. Honora [Bethleem pusillam et minimam, per quam tibi regressus ad paradisum patefactus est."

superabundavit gratia: ut quos

gustus ligni vetiti condemnavit, Christi crux gratia

largiori justificet."

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 4. p. 665.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 17. p. 674. Zum bessern Berftänbniß bieser Stelle vergleiche man Orat. XL. 2. p. 692. "Das Wort Gottes tennt eine breisache Geburt" u. s. w.

Itemque alibi de baptismo loquens:1)

"Persuadeat, inquit, de hoc quoque sermo Christi dicentis, neminem posse introire in regnum coelorum, nisi renatus fuerit ex aqua et spiritu. Per hunc primae nativitatis maculae purgantur, per quas in iniquitatibus concipimur et in delictis genuerunt nos matres nostrae." Numquid et istum Manichaei sapere vel jacere venena dicturus es? Audis omnes uno corde, uno ore, una fide id ipsum dicere, et hanc esse catholicam fidem non dissonante contestatione firmatam. An tibi parva in uno Gregorio episcoporum orientalium videtur auctoritas? Est quidem tanta persona, ut neque ille hoc nisi ex fide Christiana omnibus notissima diceret, nec illi eum tam charum haberent atque venerandum, nisi haec ab illo dicta ex regula notissimae veritatis agnoscerent.

hier beruft sich Augustinus auf ben Gregorius zur Beftätigung ber ftrengen Lehre von ber Erbsunde. In zwei anderen Stellen gebraucht er ihn für die Lehre von ben Gnadem

wirkungen.

Contra Julianum Pelag. lib. II. cap. 7. pag. 349 seqq. His et sanctus Gregorius adtestatur dicens, 2) "Anima namque cum in laboribus fuerit et in angustiis, cum hostiliter urgetur a carne, tunc ad Deum refugit, et cognoscit unde debeat auxilium poscere." Ac ne quisquam in his verbis episcopi Gregorii hostiliter urgentem carnem, tamquam ex contraria natura mali, secundum Manichaeorum insaniam suspicetur; etiam ipse vide quemadmodum suis fratribus et condoctoribus concinat, docens non ob aliud adversus carnem spiritum concupiscere, nisi ut suo utrumque revocetur auctori post gravissimum in hac vita rei utriusque conflictum, in quo laborat omnium vita sanctorum. In libro quippe apologetico.

Καὶ οὖπω λέγω τὸν ἔνδον "Illorum vero, inquit,<sup>3</sup>) καὶ ἐν ἡμῖν αὐτοῖς, τὸν ἐν verborum nondum facio men-

<sup>1)</sup> Diese Stelle tann ich bei Gregorius nicht finden. Sie icheint ent weber aus einer verloren gegangenen Schrift Gregors zu sehn, ober Augustin ben Autor verwechselt zu haben. Ueber bie Richtigkeit ber Uebersehung löst fich also nicht urtheilen.

<sup>2)</sup> Auch biese Stelle ift, wenigstens in bieser Form, nicht bei Gregot zu lesen. Die Benebictiner haben sie baber in eine für uns verlorene Schrift beffelben verlegt. Bielleicht ift es eine Reminiscenz aus Carmen IV. B. 89. p. 69., in welchem Fall es benn freilich nichts weniger als ein genaues Citat ware.

<sup>3)</sup> Orat. II. 91. p. 54 seqq. Auch bier hat fich Augustin erweiternbe Umschreibungen und Berstärfungen ber Worte bes Gregorius erlaubt, imie

τοῖς πάθεσι πόλεμον, ὃν πολεμούμεθα νυκτός καὶ ἡμέρας ύπὸ τοῦ τῆς ταπεινώσεως σώματος, τὰ μὲν κρύβδην, τὰ δὲ φανερῶς καὶ τῆς άνω καὶ κάτω κυμαινούσης ήμᾶς καὶ στροβούσης, διά τε αίσθήσεως καὶ τῶν άλλων τερπνών τοῦ βίου τούτου περιφοράς, τοῦ τε πηλοῦ τῆς ίλύος, ῷ ἐμπεπήγμεθα, καὶ τοῦ νόμου τῆς ἁμαρτιας άντιστρατευομένου τῷ νόμφ τοῦ πνεύματος, καὶ διαφθείρειν έπιχειρούντος την βασιλικήν εν ήμῖν εἰκόνα, καὶ ὅσον της θείας αποφδοίας ημίν συγκαταβέβληται ώς μόλις άν τις έαυτον, ἢ μακοᾶ φιλοσοφια παιδαγωγήσας, καὶ αποδδηγνύς κατά μικρόν τὸ τῆς ψυχῆς εὐγενὲς καὶ φωτοειδές του ταπεινού καί τω σκότει συνεζευγμένου, η θεοῦ τυχών ελεω, ἢ καὶ ἄμφω ταῦτα, καὶ μελέτην ὅτι μάλιστα ποιούμενος ἄνω βλέπειν τῆς κατασπώσης ἕλης έπικρατησειε.

tionem, quibus intra nosmet ipsos propriis vitiis ac passionibus impugnamur, et die noctuque ignitis stimulis corporis humilitatis hujus corporis mortis urgemur, nunc latenter, nunc etiam palam, provocantibus ubique et irritantibus rerum visibilium illecebris, luto hoc faecis cui inhaesimus, coeni sui foetorem venis capacioribus exhalante; sed et lege peccati, quae est in membris nostris, legi spiritus repugnante; dum imaginem regiam, quae intra est, captivam ducere nos studet: ut spoliis ejus cedat, quidquid illud est quod in nos beneficio divinae ac primae illius conditionis influxit: unde vix aliquis fortasse longa se et districta regens philosophia; et paulatim nobilitatem animae suae recolens, naturam lucis quae in se est humili huic et tenebroso luto conjuncta, revocet et reflectat ad Deum: vel si certe propitio Deo agat, utrumque pariter revocabit; si tamen longa et assidua meditatione insuescat sursum semper adspicere, et deorsum male trahentem ac degravantem materiam sibimet adstrictam frenis artioribus sublevare."

jeben eine genauere Bergleichung ber griechischen Stelle mit ber lateinischen Uebersetzung lehren tann. Aber was die hauptsache ift, so liegt in ber Stelle Gregors burchaus tein Beweis für die augustinische Lehre von ber Gnabe, sondern vielmehr das Gegentheil, benn Gregorius schreibt offenbar bei dem Kampse des Bosen und Guten oder ursprünglich Göttlichen im Menschen (ber pavilun) er hurv etxav, xal odor the Being anogolas

Agnosce fili Juliane consonas catholicas voces, et ab eis desine dissonare. Cum dicit beatus Gregorius, "Intra nosmet ipsos propriis vitiis ac passionibus impugnamur, et die noctuque ignitis stimulis corporis humilitatis hujus et corporis mortis urgemur"; baptizatus loquitur, de baptizatis loquitur. Cum dicit, "lege peccati, quae est in membris nostris, legi spiritus repugnante": baptizatus loquitur, de baptizatis loquitur. Christianorum est ista pugna fidelium, non infidelium Judaeorum. Crede, si non pugnas; agnosce, si pugnas, et ista pugna rebellem quoque superbiam Pelagiani erroris expugna. Jamne discernis, jamne resipiscis, et in baptismate fieri omnium remissionem peccatorum, et cum baptizatis quasi civile bellum interiorum remanere vitiorum? --

De dono perseverantiae cap. 49. pag. 561. — His duobus sanctum Gregorium addamus et tertium, qui et credere in Deum, et quod credimus confiteri, Dei donum esse testatur, dicens: 1)

Μιᾶς θεότητος, ὦ οὖτοι, την τριάδα όμολογήσατε, εἰ δὲ βούλεσθε, μιᾶς φύσεως vero aliter vultis, dicite unius καί την θεός φωνήν παρά του πνεύματος ύμιν αιτήσομεν. δώσει γαρ, εδ οίδα, δ τὸ πρώτον δούς, καὶ τὸ δεύτερον.

"Unius deitatis, vos, confitemini Trinitatem: si esse naturae, et Deus vocem dari vobis a sancto spiritu deprecabitur: id est rogabitur Deus, ut permittat, vobis dari vocem, qua quod creditis, confiteri possitis. Dabit enim. certus sum; qui dedit, quod primum est, dabit et quod secundum est;" qui dedit credere, dabit et confiteri.

ήμεν συγκαταβέβληται) und bei bem Siege bes letteren sehr vieles bet eigenen geistigen Anstrengung und Uebung bes Menschen, ber φιλόσοφια, 3u. Man erwäge nur die Worte: ws μόλις ἄν τις ξαυτόν, ἡ μακρά φιλοσοφία παιδαγωγήσας, και απορέηγνυς κατά μικρόν το της ψυχής εθγενές και φωτοειδές του ταπεινού και τῷ σκότει συνεζευγμένου, ἡ Θεοῦτυχων έλεω, ἡ καὶ ἄμφω ταῦτα. κ. τ. λ. Diese Worte hat Augustin gang unrichtig und offenbar finnentstellend überfett. Aber fie maren auch feiner Theorie gar gu febr entgegen.

<sup>1)</sup> Orat. XLI. 8. p. 737. Gregorius ermahnt bort, nicht über Worte ju bifputiren, fonbern auf bie Sache ju feben und gegen Bareifer brilderliche Liebe ju beweisen. Er rebet bann bie Macebonianer an: mies θεότητος, ω ούτοι, την τριάδα ομολογήσατε, ελ δε βούλεσθε, μιᾶς φύσεως και την θεός φωνην παρά του πνεύματος υμίν αιτήσομεν. δώσει γάρ, εὐ οίδα, ὁ τὸ πρώτον δούς, καὶ τὸ δεύτερον. — Auch biele Stelle hat Augustin unrichtig wiedergegeben, mas felbst bie Benedictiner nicht verheblen. Er wird damit entschuldigt, daß er tem griechisches Exemplar ber Rebe bor fich gehabt habe. Satte er aber auch beffer ilberfest, fo

1

Anßer diesen Stellen erwähnt es Augustin auch noch einmal vorübergehend, daß alle ausgezeichneten Kirchenlehrer, und namentlich auch Gregorius, seine Ueberzeugung von der sündlichen Natur des Menschen theilten. Contra Julian. Pelag. lid. VI. cap. 70. pag. 464.

So zubersichtlich fich auch Augustin auf bie Uebereinstimmung ber Ueberzeugung bes Gregorius mit feiner Lebre beruft. fo fann boch eine genauere Betrachtung gang flar zeigen, baf er barin Unrecht hatte, und bag er bie Stellen Gregors nicht nur unrichtig anwendete, fondern auch bas Gange ber Unficht biefes griechischen Rirchenlehrers zu berüchfichtigen vernachläsigte und ibn alfo febr einseitig auffaßte. Gregorius fprach amar feineswegs biefelben Lehrfate aus, die fpaterbin Belagius und feine Freunde vortrugen, aber er war boch, wenn man alle feine Aeugerungen erwägt, weit mehr Belagianer, als Augustinianer. Wir haben gefeben, bag er alles Gute im Menfchen von Gott ableitet, aber dieg thut er teineswegs im Sinne Augustins b. b. fo, bag er bie gange Befferung und Beiligung bes Menschen einzig und allein bon einer un mittelbaren Birfung ber gottlichen Gnabe abhangig machte, fonbern fo, bag er auch ber bem Denichen angeborenen Rraft jum Guten und ber Freiheit einen Theil ber Befferung gufdreibt, welche fittliche Krafte er jedoch auch als eine Gabe Gottes anfieht, und also auch barin mittelbar bie gottliche Gnabe erblickt. Diefen Unterschied überfah Augustin, indem er bie Stellen, wo Gregor bon ber menschlichen Freiheit fpricht, gang gur Seite liegen ließ. Die Ueberzeugung bes Gregorius unterscheibet sich also von ber bes Augustinus in zwei febr mefent= lichen Buncten, aus welchen noch mehrere untergeordnete Divergenzen bervorgeben:

1. Gregorius behnte die nachtheiligen Folgen des Sündenfalls keineswegs so weit aus, daß dadurch dem Menschen alle Fähigkeit zum Guten (unabhängig von den unmittelbaren Einwirkungen der göttlichen Gnade) geraubt worden wäre; vielmehr läßt er dem Menschen auch nach dem Fall (und unabhängig von der Wiedergeburt) Wahlfreiheit zwischen Gutem und Bösem und selbstständige Kraft zum Guten übrig; er schreibt ihm eine eingeborene Erleuchtung, eine freie Vernunftkraft, etwas ursprüngslich Göttliches zu, welches er das göttliche Gbenbild nennt. Dieß beweisen die oben ausgezogenen Stellen zur Genüge. Er konnte

hat er boch barin gesellt, bag er aus einer rebnerischen Aeußerung bes Gregorius, bie er mit philosophischer Strenge urgirte, einen Lehrsat zog, ber Gregors sonstigen Ueberzeugungen nicht eutsprach.

also die augustinische Lehre von einer vollsommenen Corruption ber sittlichen Natur des Menschen nicht anerkennen.

Gregorius weiß nichts von einer Imputation ber Gunbe Abams bei allen feinen Nachkommen; er tennt bie Lebre nicht, bak alle Menschen in Abam als bem Urbater und Repräsentanten bes Menschengeschlechts gefündigt hatten, und bestwegen (auch ohne eigene Gunde) schuldig und berbammungswurdig maren; er bat alfo ben ftrengen Begriff bon Erbfunbe, welcher auch eine Schulb mit einschließt, feineswegs. Dieg beweißt gang vorzüglich eine Stelle in ber 40ften Rebe, 1) wo er von bem fünftigen Schicffal ber bor ber Taufe berftorbenen Rinder fpricht und fagt: "Ich glaube, bag fie weber befeligt, noch bestraft werben (μήτε δοξασθήσεσθαι, μήτε πολασθήσεσθαι) von dem ge rechten Richter, indem fie gwar ungetauft, aber auch ohne Gunde find, und Unrecht vielmehr erlitten, als gethan haben (ws άσφραγίστους μέν, άπονήρους δέ, άλλα παθόντας μαλλον την ζημίαν, η δράσαντας). Denn ber, welcher nicht ftrafbar ift, ift nicht fofort auch ber Berrlichkeit wurdig; und ebenfo, mer nicht ber Berrlichkeit wurdig ift, fofort ber Strafe." Bier neigt fich Gregorius offenbar zu ber belagianischen Borftellung bin, bat bie ungetauften Rinder weber ber eigenthumlich driftlichen Geligkeit (bes regni coolorum) theilhaftig, noch auch ber ewigen Berbammung und Strafe anbeim gegeben febn, sonbern in einem Mittelzustand (ben bie Belagianer vita aeterna nannten) fic befinden würden; ohne daß er jedoch biefe Borftellung gerade fo ausspricht, wie fie bie Pelagianer später ausbilbeten.

Daß Gregorius die augustinische Lehre von der unbedingten Gnadenwahl verwerfen mußte, geht aus dem oben Bemerken beutlich genug hervor. Indem er die Bestimmung zu künstiger Seligkeit zum Theil von der sittlichen, durch Freiheitsgebrauch bedingten, Bürdigkeit des Menschen abhängig machte, und dem Menschen dabei ein Verdienst zuschrieb, wich er natürlich von

Augustin gänzlich ab.

So wenig nun Gregorius ein Augustinianer war, eben so wenig war er auch ein Pelagianer. Dieß weiter auszusühren, gehört nicht hierher. Ich begnüge mich, folgendes zu bemerken: 1. Gregorius war überzeugt, daß die Sünde Adams nicht blos ihm, sondern dem ganzen menschlichen Geschlecht geschadet habe; 2. daß vermöge der nachtheiligen Folgen, welche eben diese Sünde Adams für alle seine Nachkommen gehabt, die Menschen nicht in bemselben Zustande geboren würden, in welchem sich Adam vor

<sup>1)</sup> Orat. XL. 23. p. 708.

bem Falle befand; 3. daß schon vermöge der aus Geist und Körper zusammengesetten Natur des Menschen etwas Sündiges in jedem Menschen liege, welches vorzugsweise im Körper wohnt, das Göttliche im Geiste (das Ebenbild Gottes) trübt, und einen inneren Zwiespalt und Kampf in jedem Menschen nothwendig erzeugt; 4. daß dieser innere Widerstreit, eine Folge der Sünde Adams, nur durch göttlichen Beistand, welcher die Freithätigkeit des Menschen zum Guten unterstützt, in vollsommenen Frieden aufgelößt werden kann, und daß die Erlösung durch Christum nothwendig ist, um alle nachtheiligen Folgen der Sünde Adams wieder aufzuheben.

Gregorius war weber so consequent, wie Augustinus, noch wie Pelagius; er stand zwischen dem strengen System der Freiheit, wie es Origenes gegeben hatte, und dem noch strengeren System der Gnade, wie es etwas später Augustin gab, in der Mitte. Seine Theorie, die er nirgends zusammenhängend vorträgt, scheint in ihm selbst nicht vollkommen durchgebildet gewesen zu sehn; hätte er sie aber ganz folgerichtig entwicklt, so möchte er, der Berehrer des Origenes, wohl eher zum Pelagianismus hingetrieben worden sehn, als zum Augustinianismus. So aber versblied er bei einem die Mitte zwischen beiden, damals noch nicht in ihrer Schärfe ausgesprochenen, Systemen haltenden Synerzgismus.

## II. Soteriologie. Lehre von der Erlösung durch Christum.

Die Lehre von dem durch Christum zu erlangenden Heilfteht in jedem Shstem in Berbindung mit den Ueberzeugungen, welche über den geistigen und phhsischen Zustand des Menschen aufgestellt werden. Anthropologie und Soteriologie bedingen sich immer wechselseitig und müssen sich entsprechen. So sinden wir auch, daß Gregor die durch Christum gestistete Erlösung immer in Beziehung stellt zu dem durch die Sünde Abams bewirkten Verfall des menschlichen Geschlechtes, so daß die Wohlthaten der Erlösungsanstalt vorzüglich darin bestehen, dem Menschen das wiederherzustellen, was durch den Ungehorsam Abams verloren gegangen ist. In einer Lobrede auf den Märthrer Chprian stellt Gregorius Christum als den ersten Märthrer dar und sagt von ihm: "Er ist an das Kreuz hinausgegangen und hat mich mit

fich genommen, um meine Sunbe anzuheften, und über bie Schlange ju triumphiren, und bas Solg ju beiligen, und bie Luft au überminden, und ben Abam wieber jum Beil gurudguführen, und bas gefallene Chenbild wiederherzustellen." 1) Den gangen Sang ber göttlichen Dekonomie entwidelt Gregorius vorzuglich in folgender Stelle: "Wir find geschaffen, um gludlich ju febn; wir waren gludlich, nachbem wir geschaffen waren; bas Parabies wurde uns anvertraut, um in Wonne ju leben. Wir empfingen ein Gebot, um burch Bewahrung beffelben berherrlicht zu werben; nicht als ob Gott ben Erfolg nicht borber gewußt hatte, sonbern weil er bem freien Willen ein Gefet geben wollte; wir liegen uns berführen, ba wir beneibet wurden; wir fielen, ba wir bas Gefet übertraten. . . . So ward es für uns Bedürfniß, daß Gott Mensch wurde und ftarb, bamit wir lebten; wir find mit ihm gestorben, um gereinigt ju werben; mit ihm auferstanden, ba wir mit ibm gestorben, mit ihm verherrlicht, ba wir mit ibm auferstanden find." 2) In ber querft angeführten Stelle giebt Gregorius gang allgemein, ohne nabere Bestimmungen, als Wirkungen bes Tobes Jesu an unsere Entsündigung, die Befiegung bes Satans und die Wieberherstellung bes göttlichen Ebenbilbes 'im Menschen's) (benn mas er von ber Beiligung bes burch ben Ungehorfam Abams entweihten Bolges fagt, ift eine blofe Spielerei) - aus ber anberen leuchtet awar feine Anficht über bie göttliche Ruhrung bes Menfchengeschlechtes auch wieber im Allgemeinen berbor, allein es möchte ichwer fenn, bas, was er über bie Nothwenbigfeit ber Menschwerbung Gottes ju unserer Beseligung in rednerischem Schwunge fagt, auf gang klare Beariffe gurudguführen.

Als ber allgemeine Zwed ber Menschwerbung Gottes in Christo wird von Gregorius die sittliche Rettung des Menschengeschlechtes angegeben. "Was ist der Grund der Menschwerdung, sagt er, die Gott um unsertwillen übernahm? Was anders, als uns vollsommen zu retten?"4) Diese Rettung setzte er in die

<sup>1)</sup> Orat. XXIV. 4. p. 439.

<sup>2)</sup> Orat. XLV. 28. p. 867.

<sup>3)</sup> In einer anberen ähnlichen Stelle Orat. XXXVIII. 13. p. 671. sagt Gregorius: "Ich (er versteht barunter ben Menschen im Allgemeinen) habe bas Ebenbilb (Gottes) empfangen, und habe es nicht bewahrt; er (Christus) nimmt bas Fleisch an, um bas Ebenbilb zu retten und bas Fleisch unsterblich zu machen."

<sup>4)</sup> Orat. XXX. 2. p. 541. τὸ σωθηναι πάντως ἡμας. Die Letart πάντως haben bie Benebictiner mit bet Bemerkung: Sic duo Reggtres Colb. et Coisl. 1. In Edit. πάντας. — Birklich fcheint and πάν-

Beiligung, Beseligung und Bergöttlichung bes Menschen und berband bamit bie 3bee, bag fich Gott barum in Chrifto mit allen Theilen ber menschlichen Ratur vereinigt habe, damit fie alle burch biefe Berbindung geweiht und geheiligt wurden und bamit bas Göttliche, mit ber menschlichen Natur verbunden, Diefelbe, wie ber Sauerteig bie Maffe, ftarfend und verbeffernd burchbringe. "Er vereinigte mit fich, was verbammt war, um alles von ber Berbammung zu befreien, indem er für Alle Alles murbe, was wir find, ausgenommen bie Gunbe, Leib, Seele, Beift, fo weit ber Tob reicht." 1) Degwegen mußte Chriftus auch alle irbischen Ruftanbe burchmachen und in alle menschlichen Berhältniffe bis jur tiefften Schmach und Erniebrigung eintreten, bamit alles Menichliche, auch bas Geringfte, burch biefe Berablaffung ber Gottheit geehrt und gereinigt, und unter allen Beschränfungen bas Bild eines göttlichen Lebens verklart und als ewiges Borbilb ber Menscheit bargestellt werbe. 2) Ueberhaupt bezeichnet Gregorius bie Menschwerbung in Chrifto als ben eigentlichen allgemeinen Bereinigungspunct für Gottheit und Menschheit, burch welchen bie Gottheit zur Begludung ber ihr entfrembeten Menschen fich berabgelaffen bat, und bie Menschheit ju göttlicher Befeligung emporgehoben werben foll. Wir finden bei ihm, wie bei vielen Rirchenlehrern biefer Beit, ben Gebanten häufig wiebertehren: Gott ift Menfch geworden, bamit ber Menfch Gott werbe; womit er ohne Zweifel nicht eine eigentliche Erhebung ju gottlichem Befen, eine Berschmelzung mit Gott, fonbern, wie er es in Umfdreibungen baufig felbft ertlart, eine Unnaberung gu göttlicher Beiligfeit und Seligfeit, eine immer reinere Wieberberftellung und Berklärung bes göttlichen Chenbilbes im Menschen bezeichnen will. 3) Um nun bas, mas bie Menschheit im Allgemeinen an ber innigsten Berbinbung mit ber Gottheit hinbert, hinmegguräumen, bagu mußte bie Gottheit felbst boll Menschenliebe in die irdische Beschränfung herabkommen: "Die Gottheit

τως ben Borzug zu verdienen, ba πάντας weit leichter als eine Emendation angesehen werben kann. Durch πάντως soll ber über die ganze menschliche Natur sich erstreckende Umfang und die keinen Bunsch mehr übrig lassenbe Bollftändigkeit ber Erlösungsanstalt ausgebruckt werben.

<sup>1)</sup> Orat. XXX. 21. p. 555.

<sup>2)</sup> Orat. II. 23 u. 24. p. 24 u. 25.

<sup>3)</sup> Benn 3. B. Gregor Orat. II. 22 u. 23. p. 23. fagt, barauf zwede bie Erniedrigung der Gottheit und jede heilanstalt ab, ben Menschen zu Gott zu machen, so erklätt er es durch ben Jusals: und ibn, ber zu einer böberen Beltordnung gehört, auch ber himmilichen Seligkeit theilhastig zu machen (Θεον ποιήσαι, καὶ τῆς ἄνω μακαριότητος, τὸν τῆς ἄνω συντάξεως).

muß zu uns herab, wir mussen zu ihr hinansteigen, damit eine Gemeinschaft Gottes mit den Menschen bewirkt wird, indem bie Bürde (der Gottheit mit einem menschlichen Wesen) sich vereinigt; so lange aber jedes für sich bleibt, das Göttliche in seiner Erhaben- heit, das Menschliche in seiner Erniedrigung, sindet keine Mittheilung der Güte, keine Herablassung der Menschenliebe Statt, sondern es bleibt ein großer und unübersteiglicher Schlund in der Mitte, der nicht blos den Reichen vom Lazarus und von dem ersehnten Schoose Abrahams trennt, sondern auch die geschaffene und vergängliche Natur von der ungeschaffenen und etwig bleibenden."

Gregorius hatte babei jugleich bie Ueberzeugung, bag bie Gottheit, indem fie burch Berbindung mit einem Menfchen in eine gewiffe Beschränkung eintrat, für ben menschlichen Geift erft recht erkennbar geworben fet. "Die reine Gottheit zu ertragen (b. h. anzuschauen, aufzufassen und zu erkennen), beffen ift bie bem Werben und Bergeben unterworfene Natur nicht fähig."2) Der endliche Menschengeist fann ben unendlichen Gottesgeift nicht unmittelbar und vollkommen faffen, ber Unbeschränkte muß in bie Begränzung bes menschlichen Rebens und Sandelns eintreten, und in ber Beschränfung eines Menschenlebens bie Rulle feiner unfichtbaren göttlichen Eigenschaften offenbaren, bamit er bon ber beschränkten Bernunft bes Menschen richtig erfaßt und erkannt werbe. Dieg lag in bem Ausspruche, ben wir bei Gregorius bäufig finden, Gott feb Mensch geworden, Era xwon 9 f o axw ontog, bamit ber Unendliche burch biese Bereinigung mit bem Endlichen für ben endlichen Geift begreiflich werbe.

Die wichtigste und schwierigste Frage ist indes, wie Christus bei seiner erlösenden Thätigkeit gewirkt habe, um die Sünden und ihre Folgen, die Strafen von und zu entfernen, und in welchem Verhältniß insbesondere die Sündenbergedung zum Tode Christi stehe? Gregor erklärt sich zwar über diesen Punct nicht sehr bestimmt und folgerichtig, aber wir sinden doch zerstreute Aeußerungen bei ihm, woraus wir ungefähr auf seine Vorstellungen schließen können. Vorerst sagt er ganz allgemein in einer Rede auf das Weihnachtssest: "Wir seiern heute die Herabkunst Gottes zu den Menschen, damit wir zu ihm hinauskommen oder hinansteigen; damit wir den alten Menschen ablegen und den neuen anziehen; und wie wir in Adam gestorben sind, so in Christo leben, indem wir mit Christo geboren, gekreuzigt, begraben werden und auferstehen. Wenn die Sünde mächtig ist, so ist die

<sup>1)</sup> Orat. XLI. 12. p. 740 u. 741.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIX. 13. p. 685.

Gnade noch viel mächtiger (Rom. V. 20.), und wenn ber Genuß ber Speise verdammte, wie viel mehr wird bas Leiben Christi gerecht machen." 1) hier beutet Gregorius barauf bin, bag burch bas Leiben Chrifti ein Uebel von uns entfernt werden foll, welches burch ben Ungehorsam bes ersten Menschenpaares auf uns gekommen ift. Wie wir burch Abam gemiffer Guter verluftig geworben find, fo werben wir in Chrifto höhere Lebensguter erhalten, wenn wir bie gange Erscheinung Chrifti fo in uns aufnehmen, fie fo uns aneignen, als ob wir mit ihm gefreuzigt, begraben, auferstanden maren. Diese Ausbrude find nun allerbings buntel und unbeftimmt und bedürfen genauerer Erläuterung, bie wir auch bis zu einem gewissen Grabe in einer anderen Stelle finden, worin Gregorius die Borftellung von einem ft ell= vertretenben Leiben und Sterben Chrifti nicht undeut= lich als die feinige vorträgt. Der Redner will nämlich erklären, inwiefern ber Apostel fagen fonne, bag ber Gobn fich bem Bater unterwerfe (1 Cor. XV. 28.), als ob er ihm nicht jett schon unterworfen ware, und thut bieß fo: "Wie er (Chriftus) um meinetwillen ein Fluch genannt ward (Gall. III. 13.), weil er meinen Fluch löfte, und Gunde (2 Cor. V. 21.), weil er bie Sünde der Welt hinwegnahm (Joh. I. 29.), und statt des alten Abams ein neuer wurde, so macht er auch meinen Unge = horfam (meine Wiebersetlichkeit) ju bem feinigen, als bas haupt bes gangen Körpers; fo lange nun ich ungehorfam und widersetlich bin, burch Berleugnung Gottes und Leidenschaften, wird auch Chriftus in Beziehung auf mich ungehorsam genannt; wenn ihm aber alles unterworfen ist (es wird ihm aber alles unterworfen burch Erkenntnig sowohl als Umwandlung), bann hat auch er fich volltommen unterworfen; indem er mich ben Geretteten (Gott) guführt."2) In biefer Stelle ift es wohl ziemlich bestimmt ausgebrückt, daß Christus auch dadurch ber Retter bes menschlichen Geschlechtes von ber Gunbe und ihrem Fluche wurde, daß er ben Ungehorsam ber Menschen zu bem seinigen gemacht, bas beißt, bag er bie unseligen Folgen, welche ber Ungehorfam für einen jeben Gingelnen hatte haben muffen, ju erbulben übernahm. Indeg mar Gregorius hierin nicht voll= fommen im Reinen, wie aus bem Folgenden hervorgeht.

Durch eine zu buchstäbliche und äußerliche Erklärung ber neutestamentlichen Worte durgov und durgov war schon seit

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 4. p. 665.

<sup>. 2)</sup> Orat. XXX. 5. p. 542.

früherer Zeit (feit Frenaus und vornehmlich Drigenes) bie Borftellung berricenb geworben, bak Chriftus bie Menichen baburch bon ber Gewalt und herricaft bes Satans, unter welche fie burch bie Gunbe gefallen feben, befreit habe, bag er feine Seele für fie als Löfegelb bingab. Diefer ber Erlöfungsanftalt eines beiligen Gottes fo wenig murbige Gebanke murbe auf verschiebene Beise modificirt; bie meisten Rirchenlebrer bes vierten Jahrhunberts nahmen (nach bem Borgange bes Drigenes) an, Chriftus babe mit bem Satan einen Taufch eingegangen, bei welchem er (Chriftus) fich felbst als Raufpreis für bie Befreiung ber Menfchen anbot; ber Satan feb ben Bertrag eingegangen, babe fich aber nachber getäuscht gesehen, weil er bie Berrichaft über Resum wegen beffen göttlicher Beiligkeit und Macht nicht behaupten konnte. Gregorius berwirft eine folde Borftellungsart bon Erlöfung gang entschieben. "Wem und um weffen willen, fagt er, wurde benn bas Blut, ich meine jenes toftbare und berrliche Blut bes Gottes, ber Soberpiefter und Opfer jugleich mar, ju unferem Beften beraoffen? Wir waren unter ber Gewalt bes Argen, indem wir unter bie Gunbe bertauft waren, und bie Luft fur Schlechtigfeit eintauschten. Wenn nun bas Löfegelb feinem anderen gegeben wird, als bem Gewalt habenden Befiger, fo frage ich, wem wurde bieles bargebracht und um welcher Urfache willen? Etwa bem Argen (bem Satan) felbft? Pfui bes tollfühnen Gebantens! Dann batte ja ber Rauber nicht blos von Gott, fonbern Gott felbft (in Chrifto) als ein Löfegelb und einen überschwenglichen Lohn für seine Tyrannei empfangen . . . Dber bem Bater? Aber hier fragt es fich erftlich, wie fo? Denn er bielt uns ja nicht in feiner Gewalt. Sobann, welchen Grund fann man angeben, bag ber Bater fich an bem Blute bes Gingeborenen ergött haben follte, während er nicht einmal ben Magt annahm, ber ihm von feinem Bater bargebracht wurde, sonbern bas Opfer eines vernünftigen Wesens in bas eines Wibbers verwandelte? Ober ift es nicht offenbar, bag es (bas Löfegelb) ber Bater annahm, inbem er baffelbe weber verlangte, noch beffen bedurfte, fondern um ber göttlichen Beilsordnung (di' oixovouiar) willen, und weil ber Mensch burch bie Menschwerbung Gottes gebeiligt werben mußte; bamit er uns, ben Tyrannen mit Gewalt überwindend, befreie, und burch Bermittelung bes Sohnes ju fich jurudführe ?"1) Bir feben aus biefer Stelle, bag Gregorius jene Borftellung von ber Erlöfung als einer eigentlichen Lostaufung aus ber Gemalt bes

<sup>1)</sup> Orat. XLV. 22. p. 862 u. 863.

Xeufels nicht billigen konnte; 1) eben so wenig scheint er einen eigentlichen Bersöhnungsopfertob, durch welchen Gott bewogen worden wäre, die Sünden zu vergeben und ihre Strafen zu erlassen, anzunehmen, sondern er behauptet ganz einfach, um der Ordnung des göttlichen Reiches und seiner Heiligungsanstalten willen (δι² οἰκονομίαν) seh die Menschwerdung und das Leiden, die freie Selbstaufopferung Jesu nothwendig gewesen.

Daß Gregor die Erlösungsanstalt als eine allgemeine, für das ganze menschliche Geschlecht bestimmte Wohlthat ansah, geht schon aus der Parallele hervor, die er so häusig zwischen den durch Christum mitgetheilten Gütern, und den durch Abam allgemein verbreiteten Uebeln zieht. Er behauptet aber auch den Universalismus der Erlösung ganz bestimmt. "Durch Christi Leiden sind wir, nicht etwa nur dieser, jener aber nicht, sondern alle, die an demselben Abam Theil nahmen, wiederhergestellt worden, wir alle, die durch die Schlange irre geführt, durch die Sünde dem Tode überliesert, durch den himmlischen Abam gerettet, und zu dem Baume des Lebens, von welchem wir getrennt waren, wieder hingesührt worden sind durch das Holz der Schmach (bas Kreuz)."2)

Bum Erlösungswerke Christi gehörte es nach Gregors Neberzeugung auch, daß er nach seinem Tobe in die Unter-welt hinabstieg, um die dort befindlichen Seelen zu befreien; 3) allein Gregor ließ es dabei unbestimmt, ob Christus alle jene Seelen gerettet habe, ober nur die glaubenden. 4)

<sup>1)</sup> Obwohl nun Gregor jenen Gebanken einer gerechten Ueberliftung bes Satans burch ein Lösegelb, bas er nicht behaupten konnte, verwarf, so war er doch nicht so abgeneigt, bei bem Kampse, in welchem Christus ben Satan iberwand, auch einige Lift getten zu lassen. Die List bestant barin, daß Christus in menschlicher Gestalt erschien, so baß ber Teusel meinte, er habe es nur mit einem gewöhnlichen Menschen zu thun, während boch die Kraft und heiligkeit der Gottheit in ihm wohnte. "Weil jener Sophist ber Sinde unliberwindlich zu sehn vermeinte, nachdem er uns durch die Vossphilagen Beilde unliberwindlich zu sehn vermeinte, nachdem er uns durch die Vossphilagen Bott gleich zu werden, verlocht hatte, wird er versocht durch die vorgehaltene Lockpeise des Fleisches (σαρχός προβλήματι δελεάζεται), damit er, in der Meinung, den Adam (einen Menichen) anzusallen, Gott angreise, und so der neue Adam den alten rette, und der Fluch des Fleisches getöst werde, indem der Tod durch das Fleisch (ben Erlösungstod Christi) getöbtet werde." Orat. XXXIX. 13. p. 685.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIII. 9. p. 609.

Orat. XXIX. 18. p. 537. . . . εἰς ἄδου κάτεισιν, ἀλλ' ἀνάγει ψυχάς.

<sup>4)</sup> Orat. XLV. 24. p. 864. . . . αν εὶς ζόου κατίη, συγκάτελθε. γνώθε καὶ τὰ ἐκεῖσε τοῦ Χρισιοῦ μυσιήρια, τίς ἡ οἰκονομία τῆς διπλῆς καταβάσεως, τίς ὁ λόγος ἀπλῶς σώζει πάντας ἐπιφανεὶς, ἡ κἀκεῖ τοὺς πιστεύ οντας;

## III. Von den firchlichen Heilsmitteln.

1. Taufe. Bestreitung falscher Borstellungen und Misbräuche bes vierten Jahrhunderts.

An die Betrachtung über das in Christo mitgetheilte Heil im Allgemeinen schließen wir sogleich einige Bemerkungen über die Lehre von den kirchlichen Gnadenmitteln an; und hier besinden wir uns namentlich in Beziehung auf die Tause im Stande, die Ueberzeugungen Gregors ausschhrlicher zu entwickeln, da wir von ihm eine eigene Rede über die Tause!) von bedeutendem Umfang besitzen.

1. Namen und Wirkungen ber Taufe. Gregor unterscheibet die christliche Taufe von der Taufe des Johannes, und glaubt, daß Gott, der Erzieher des Menschengeschlechtes, auch bei der Anordnung der verschiedenen Lustrationen und Tausen auf den religiösen Entwickelungsgang der Menschheit Rücksicht genommen habe. 2) Die driftliche Taufe, die uns hier allein beschäftigt, bezeichnet Gregor mit den mannichfaltigsten bilblichen Namen, 3) um den Reichthum der geistigen Güter, welche den

<sup>1)</sup> Es ift bie 40ste Rebe p. 691—729, bei ben Benebictinern; fie hat bie Ueberschrift els το άγιον βάπτισμα.

<sup>2)</sup> In bieser Beziehung sagt er: "Da bieß ein Taussest ift, so mussen wir auch über bie verschiebenen Tausen (negl διαφοιάς βαπτισμάτων) sprechen. Moses tauste, aber im Wasser; vorher auch in der Bolte und im Meere 1 Cor. X. 2.; dieses war aber vorbiblich, wie es auch dem Paulus scheint; das Meer bedeutete das Basser, die Bolte den Geist; das Manna sons Brod des Lebens, der Trank den Trank Gottes. Johannes tauste, nicht mehr auf slivische Weise; denn er tauste nicht mehr auf slivische Weise; denn er tauste nicht mehr dos im Basser, sondern auf Sinnesänderung; aber auch noch nicht volltommen geistig, denn er setzt noch nicht hinzu, im Geiste. Auch Jesus taust, aber im Geiste; das ist die Vollendung. Ich weiß noch eine vierte Tause, die durch das Märthrerthum und durch Blut, womit auch Christus getaust wurde, und welche um so viel herrlicher ist, als die anderen Arten, je weniger sie wieder durch Skuden bestellt wird. Za ich weiß noch eine fünste, die durch Thränen (rò των δακρύων), aber sie ist noch schwerer, weil man jede Racht sein Lager mit Thränen benehen muß." Orat. XXXIX. 17. p. 688.

<sup>3)</sup> Die meisten bieser bilblichen Ausbrilde, die in jener Zeit gewöhnlich waren, sinden wir in solgender Stelle (Orat. XL. 3. p. 692.) von Gregor zusammengestellt: "Die Tause ist also Erleuchtung der Seelen, Umwandlung des Lebens, Gelödniß eines guten Gewissens gegen Gott (ἐπερωίτημα τῆς εἰς θεών συνειδήσεως 1 Petr. III. 21.), die Tause ist Unterstützung unserer Schwachbeit. Ablegen des Fleisches, Anziehen des Geistes (des steischstützung und gestigen Menschen), Theilnahme am Logos, Wieders herstellung des Geschöpses, Abspillung der Sünde (κατακλυσμός άμαρτίας, eigentlich die Uebersluthung, wodurch die Sünde weggeschafft wird, im

Chriften durch die Taufe zu Theil werden, anzudeuten. wefentliche Gebanke aber, ber biefer gangen reichen Namengebung jum Grunde liegt, ift ber: bag alle Wohlthaten bes Chriften= thums in der Taufe gleichsam in einen Bunct concentrirt, in einen Moment zusammengefaßt mitgetheilt wurden; wobei jedoch bie Beschränkung nicht zu vergeffen ift, daß bie Taufe nur infofern mit Grund alle biefe Namen trägt, als ber Täufling bie rechte . beim Eintritt in das von Chriftus gestiftete Gottesreich erforberliche, Gefinnung mitbringt. Gine beutlichere Entwidelung über bas Wesen ber Taufe erhalten wir in folgender Stelle, 1) worin Gregorius auch bas Aeugerlich = symbolische und bas Innerlichgeiftige als die beiben nothwendigen Elemente bes Sacramentes unterscheibet: "Da wir aus zwei Theilen, ber Seele und bem Rörver, ber fichtbaren und unfichtbaren Natur befteben, fo findet auch eine boppelte Reinigung Statt, burch bas Waffer nämlich und den Geift, wobon das erstere fichtbar und förperlich empfangen wird, bas andere, ber Beift nämlich, unförperlich und unfichtbar hinzukommt, bas eine bilblich, bas andere mahrhaftig und bie Tiefen ber Seele reinigenb, fo bag es ber erften Beburt (bem ανθρωπος σαρχικός) Sulfe gewährt, neue Menschen statt ber alten, göttliche (Geoeideig, großartige) ftatt berer, wie fie jest

Segenjatz gegen die Kluth, als Strase der Sünde und mit Anspielung auf 1 Petr. III. 21.), Mittheilung des Lichtes, Entfernung der Finsternis. Die Tause ist ein Fahrzeug (δχημα, Fuhrwerf) zu Gott, ein Sterben mit Christo (eig. ein Answandern mit Christo), eine Befestigung des Glaubens, eine Bollendung des Geises, eine Schillsel des himmelreichs, eine Bernderung des Lebens, eine Befreiung von der Sclaverei, eine Lösung von Fessens, eine Umwendung in einen besseren Jusand. Die Tause — was soll ich noch mehreres aufzählen? — ist das schönste und herrlichste Geschen Gottes; denn wie man das heiligste des heiligen und das Lied der Lieder (das Allerheiligste und das Heiliger als jede andere Art von Erleuchtung ist." In einer anderen Stelle (Orat. XL. 4. p. 693.) bringt Gregorius noch mehrere Namen der Tause bei und erklärt sich über die Bedeutung derselben etwas bestimmter: "Bie Christus, der Geber, mit vielen und verschiedenen Namen bezeichnet wird, so auch seine Gabe; wir nennen ste das Geschent, die Gnade, die Salbung, die Erleuchtung, das Gewand der Unvergänzlicheit, das Bad der Wiedergeburt, das Siegel, und überhaupt alles herrliche. Geschent, weil es auch denen gegeben wird, die nichts vorder hargebracht haben; Gnade, weil sie auch Schuldigen mitgetheilt wird; Tause, weil die Sünde im Wasserwichtung, als etwas Briesterliches und Königliches (weil Priester und Könige gesalbt werden); Erleuchtung, als (geistige) Ausbellung (porrodua die Auungorna); Gewand, als Undsülung der Schande; Bad, als Abwaschung; Siegel, als Bewahrung und Bezeichnung der Schande; Bad, als Abwaschung; Siegel, als Bewahrung und Bezeichnung der Ferrschaft (welcher die Christen als Unterthanen des Gottesreiches unterworfen sind.)

<sup>1)</sup> Orat, XL. p. 695.

find, hervorbringt, ohne Feuer umschmilzt, und ohne Zerstörung neu schafft. Um es mit einem Wort zu sagen, die Kraft der Taufe ist keine andere, als die eines Bundes mit Gott zu einem neuen Leben und einem reineren Wandel; 1) beswegen mussen wir auch im hohen Grade fürchten, und jeder mit aller Wachsamkeit seine Seele bewahren, daß wir nicht als Treulose bei diesem Gelöbniß erscheinen." Gregorius stellt es beswegen als besonders gefährlich dar, nach der Tause zu sündigen, weil eine ähnliche Reinigung durch eine zweite Tause nicht Statt finden könne.

Die Wirtungen ber Taufe find in bem Gefagten icon angebeutet; fie bestehen in ber Mittheilung aller Bohlthaten bes Chriftenthums burch einen Act. Alles, was bie Erlösungsanftalt bes Chriftenthums im Gangen am Menschen, bewirken foll, bas fieht Gregorius auch als eine Wirkung der Taufe an, nämlich besonders Wiederherstellung bes göttlichen Chenbildes in feinen ursprünglichen ungetrübten Buftanb, Reinigung ber Seele bes Menschen bon allem Sundhaften, burch welche er fähig wird, in bas innigfte Berbaltniß mit Gott ju treten, Aufnahme in bas bon Chrifto gestiftete Gotteereich und Anfang eines neuen Lebens nach ben Gefeten biefes Reiches und bem Willen feines Dberhauptes. Als eine besonders wichtige Bohlthat, welche burch bie Taufe ertheilt wird, betrachtet Gregor natürlich bie Bergebung ber Gunben, worunter er jeboch nur bie icon begangenen Sunben versteht. "So erftrede fich bie Reinigung in ber Taufe, fagt er, 2) nicht blos auf ben Körper, sonbern auch auf bas Chenbild (Gottes, ben Geift), und feb nicht blos eine Abwaschung ber Gunben, sondern auch eine Befferung bes Banbels, fie fpule nicht blos ben alten Schmut hinweg, fondern reinige auch bie Quelle . . . Die Taufe gewährt Bergebung für bie Gunben, bie wir begangen haben, nicht für bie, welche wir noch begeben." 5) Auf Die practische Anerkennung Diefes Sates glaubte Gregorius, ber bas Chriftenthum nie als Gunbenpolfter migbraucht wiffen wollte, besonders begwegen bringen ju muffen, bamit ber Getaufte fich nicht einer falichen Sicherheit überlaffe, fonbern mit fteter Bachsamteit die in der Taufe ihm geworbenen geiftigen Buter bewahre und raftlos an feinem Seil arbeite.

<sup>1)</sup> συνθήκας πρός θεόν δευτέρου βίου και πολιτείας καθαρωτέρας υποληπτέον την του βαπτίσματος δύναμιν.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 32. p. 716.

<sup>3)</sup> τῶν γὰρ ἡμαρτημένων, οἰ τῶν ἀμαρτανομένων τὸ λουτρὸν ἔχει συγχώρησιν.

2. Rothwendigkeit ber Taufe. Da Gregorius in ber Taufe eine Mittbeilung aller Boblibaten ber Erlöfungsanftalt in einem Act fab. fo mufte er biefelbe für etwas febr Befentlides und Nothwendiges halten. So gewiß ber Mensch einer Bieberherstellung ober Umwandlung in einen befferen fittlichen Buftand bedarf, eben fo gewiß bedarf er auch bet Taufe, welche bas, was burch ben Sündenfall verborben worden ift, wieber aut macht, und bie bem Menschen von feiner erften leiblichen Geburt ber anbängenden Unvollfommenbeiten und Mängel burch eine geistige Wiedergeburt ausbeffert. "Das Wort Gottes, fagt er 1) in biefem Sinn, fennt eine breifache Geburt, Die forperliche (την έκ σωμάτων), die durch die Taufe, und die durch die Auf= erstehung; unter biefen ift bie erfte nächtlich und sclavisch und mit Begierben verbunden, bie andere lichtvoll, frei und bon Be= gierben erlösend, 2) indem fie alles Umbullende (bas aöttliche Cbenbild Trübende), was wir von der (erften) Geburt haben, hinwegnimmt und jum boberen Leben binführt." Noch bestimmter erklärt fich Gregorius hierüber in einer anderen Stelle: 3) "Da es nur eine Gigenschaft Gottes und bes bochften unzusammengefesten Befens ift, gar nicht zu funbigen - benn bas Ginfache ift friedlich und ohne Zwiespalt mit fich selbst — bas Sündigen aber etwas Menschliches ift und ber irbifch jufammengesetten Natur jutommt - benn in ber Rusammensetzung liegt icon ber Grund jum Awiespalt - so glaubte ber herr fein Gebilbe nicht ohne hulfe laffen, noch etwas verfaumen zu burfen, ba es Gefahr lief, bon ihm abzufallen. Bielmehr, wie er bie, welche nicht maren, fouf, fo stellte er auch die Geschaffenen wieder ber (avenlage), ein göttlicheres Geschöpf und höher als bas erfte; und bieß ift für bie Unmunbigen bie Berfiegelung (in ber Taufe), für bie Bollfommneren bem Alter nach jugleich bie Gnabengabe und bie Wiederherstellung bes burch bie Gunde gefallenen Cbenbilbes. 4) Das ift also bie Gnabe und Rraft ber Taufe, bag fie nicht wie bor Alters eine Ueberfluthung ber Welt, 5) sondern Reinigung bon Gunden für jeben Menichen bringt, und überhaubt Befreiung

<sup>1)</sup> Orat. XL. 2. p. 692.

ή μὲν νυκτερινή τέ ἐστι, καὶ δούλη καὶ ἐμπαθής, ἡ δὲ ἡμερινή, καὶ ἐλευθέρα, καὶ λυτική παθῶν.

<sup>3)</sup> Orat. XL. 7. p. 695.

ή τοῖς μὲν ἀρχομένοις ἐστὶ σφς αγὶς, τοῖς δὲ τελειοτέροις τὴν ἡλικίαν καὶ χάρισμα, καὶ τῆς πεσούσης εἰκίνος, διὰ τὴν κακίαν, ἐπανόρθωσις.

<sup>5)</sup> Anspielung auf 1 Petr. III. 21.

von allem Unrath und aller Bestedung, welche burch die Sunde eingebrungen ist." Gregorius, welcher die Sunde als etwas über alle Menschen Ausgebreitetes betrachtete, mußte demnach auch die Ueberzeugung hegen, daß die Taufe, welche Befreiung von der Sunde verschafft, Bedurfniß für alle sep.

Er nahm inbessen diesen Sat nicht so streng, daß er jeden, auch ben, der ohne sein Berschulden von der Tause ausgeschlossen blieb, also auch die ungetauften Kinder für Sündige und deshalb Schuldige und einer ewigen Berdammung Würdige erstärt hätte; vielmehr sprach er die ungetausten Kinder von künstiger Strase frei, erkannte ihnen jedoch auch die ewige Seligkeit nicht bestimmt zu; ein klarer Beweis, daß er die Tause als nothwendige Bedingung ansah, um an der Seligkeit des Gottesreiches Theil zu nehmen. Nur konnte er sich dabei nicht zur consequenten härte eines Augustinus verstehen, welche alle Richtgetausten (gleichviel ob mit oder ohne ihre Schuld) nicht blos vom himmelreich ausschließt, sondern auch ewiger Verdammung und Strase anheimgiebt. Auch sinde ich nicht, daß Gregorius die so oft gebrauchte Stelle Joh. III. 5. anwendete, um die Unerläßlichkeit der Tause zu künstiger Seligkeit zu beweisen. 1)

3. Gefinnung und Lebenswandel, welche bei bem Täufling bor, bei und nach ber Taufe Statt finden follen. Go fehr Gregorius die Wirkungen ber gottlichen Gnade in ber Taufe jur Bergebung ber Gunden, jur Reinigung und Seiligung bes Menschen preist, so war er boch weit entfernt, bie gottliche Gnabe ale etwas magifch wirkenbes angufeben, welches gang unabhängig vom Seelenguftand bes Menfchen seinen Ginfluß äußere. Bielmehr bringt er, bem es fo febr um Pflanzung bes thätigen Chriftenthums in ben Gemuthern zu thun war, mit aller Strenge eines Sittenlehrers barauf, bag ber Menich mit ber rechten gottgeweihten Gefinnung gur Taufe komme, daß er fich mit Ernst vorbereite, und nach empfangener Taufe noch mehr alle Rraft aufbiete, um ber Gnabe Gottes nicht unwürdig zu werben. "So eilet benn zu biesem Gute bin, 2) und fampfet einen boppelten Rampf, ben erften, bag ihr euch reiniget bor ber Taufe, ben anderen, bag ihr bie Taufe (bas

<sup>1)</sup> Aus einer oben schon berührten Stelle geht hervor, daß Gregorins auch den Märthrertod als eine Bluttaufe und als Ersamittel sür die Wassertunge ansah; ja daß er dieser Tause durch das Märthrerthum einen noch höheren Werth zuschrieb, weil der Mensch nach Empfang derselben nicht mehr sündigen könne, seinen Tausbund also auch nicht mehr entweihe. Orat. XXXIX. 17. p. 688.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 31. p. 715.

beißt, bie barin mitgetheilten Guter) bewahret . . . Vortreffliche Bulfvilittet, um bas zu erlangen, wornach bu begehreft, find Nachttbachen, Fasten, hartes Lager, Gebet, Thranen, Erbarmen gegen Durftige und Almosengeben. Dies alles tannft bu auch als Dant für bas, was bu empfangen, und als Bewahrungsmittel ansehen." Gang befonders warnt Gregorius jugleich babor, baß man fich nach ber Taufe nicht im Bertrauen auf empfangene Sundenvergebung einer faliden Siderheit überlaffe, fonbern alle Rraft auwenbe, um fich in ber Gnade gu erhalten, und feine Seligkeit ju bewirken. "Berkenne nur nicht bas Maas ber Gnabe; forge nur, daß bu nicht schlafest und sorglos werbest, und ber Feind bir Unfraut bagwijchen fae. Siehe nur ju, bag bu nicht in ju großer Freude über bas Gute, und übermäßig bich erhebend, burd Uebermuth fallest; arbeite nur immer fleißig an beiner Reinigung, und bewahre bie Gnabe ber Gundenvergebung, beren bit theilhaftig geworben, mit Corgfalt; fo baß bas Empfangen berfelben bir zwar von Gott tomme, bas Bewahren aber bon bir felbit." 1)

4. Ueber bas Berichteben ber Taufe, bie Rindertaufe und einiges andere bamit Zusammenhangenbe. Es ift befannt, bag man, obwohl bie Rinbertaufe fruber foon Gitte war, im Berlaufe bes vierten Jahrhunberts bie Annahme ber Taufe oft bis ins bobere Alter, ja bis jum Augenblick bes herannahenden Todes zu verschieben pflegte, theils aus falld berftanbener Chrerbietung gegen bas Sacrament, theils aus bermerflicheren Grunden, Die aus einer Reigung gu unfittlichem Leben entiprangen. Die meiften Grunde, womit man bamals bas Berichieben ber Taufe zu entschuldigen und zu beschönigen pflegte, werden wir fennen lernen, wenn wir feben, wie Gregorius ben entgegengesetten Grundlag ber Beschleunigung ber Taufe beitheibigt. Diefer Rirchenlehrer nämlich, obwohl er felbft nicht als Rind, fondern bermuthlich erft nach feinem breißigften Lebens jabre getauft worben war, batte fich boch überzeugt, bag bas Betichieben ber Taufe bis ju reiferen Jahren ober gar bis ju einem boberen Alter mit ju vielen nachtheiligen Folgen verinupft fey und großentheils aus zu unteinen Motiben entspringe, als baß es in ber Kirche gedulbet werden tonne, und reifte fich ba-Ber ben Mannern dit, welche gegen bas Ende bes vierten Jahr-Buriderts mit Erhit und Rachdruck biefen Migbrand belambiten nich eine frubere Taufe foon im garten Rinbesalter empfahlen.

<sup>1)</sup> Orat. XL. 32. p. 717. . . . ενα το μέν άφεθηναί σοι παρά Θεοῦ, τὸ δὲ συνιηρηθηναι και παρά σου γενηται.

Ullmann, Gregorius von Ragiang. '

Der verwerflichfte Grund, ben man für bas Berichieben ber Taufe gebrauchen tonnte, lag in folgenbem Gebanten : bie Taufe gewährt Bergebung ber begangenen Sunben; begeht man nun nach empfangener Taufe wieber Gunden, fo macht man fich ber erbaltenen Bergebung und Gnabe wieber verluftig; es ift alfo vortheilhafter, bie Taufe erft bann ju nehmen, wenn man icon alle Sunden begangen hat und feine mehr zu begeben im Stande ift, bas beißt am Enbe bes Lebens, fo bag bann alle fruberen Gun= ben mit einemmale vergeben werben. Begen fo verberbliche Folgerungen mußte jeber Lebrer angeben, bem es um thatiges Christenthum Ernft war, und Gregorius thut es mit redlichem Eifer, indem er besonders bervorhebt, wie icandlich es fen, auf folde Beise mit ber gottlichen Onabe Bucher ju treiben, und wie gefährlich, ben Zeitpunct bes Tobes abzuwarten, ba fein Denich auch nur einen Augenblick feines Lebens vollkommen ficher feb. "Jeben Augenblid, fagt er 1) in letterer Beziehung, ift Beit gur Abwaschung, benn jeben Augenblick fteht ber Tob bevor. Baulus rufe ich bir ju: fiebe jest ift bie angenehme Beit." (2 Cor. VI. 2.) Aber weitlauftiger erklart er fich gegen bie, welche beim Bericieben ber Taufa mit ber gottlichen Gnabe martten au tonnen glaubten, in folgender Stelle : 2) "Laffen wir und beute taufen, bamit wir es nicht morgen aus Rwang thun, und laffet uns bie Boblthat nicht verschieben, als follte uns babei ein Unrecht geschehen: laffet und nicht abwarten, bag wir noch tiefer in bie Solechtigfeit verfinten, ba= mit und besto mehr vergeben werbe; laffet und nicht mit Christus wuchern und markten (μηδέ γενώμεθα Χριστοκάπηλοι καὶ Χριστέμποροι). Gile zu ber Gnabengabe (Taufe), fo lange bu noch beiner Befinnung machtig bift; fo lange bu noch nicht schwach bift an Rorper und Geift, ober es wenigftens ben Unwesenden icheineft, wenn bu auch noch bei Bernunft bist - so lange beine Bunge noch nicht laut, ober kalt wirb, ober, um nichts weiter zu fagen, die Rraft noch nicht berloren bat, die Worte ber beiligen Sandlung auszusprechen; fo lange bu noch gläubig werben fannft, nicht blos bem Bermuthen nach, fonbern nach ficheren Rennzeichen." Gregorius verlangt, bag ber Menfc, wo möglich, nach erhaltener Taufe noch fo lange lebe, um auch thätige Beweise seiner wirklichen Ginnesanberung ablegen ju fonnen: "Es muß zwischen ber Gnabe (ber Taufe) und bem Tobe ein Zwischenraum mitten inne liegen, bamit nicht blos bie

<sup>1)</sup> Orat. XL. 13. p. 700.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 11. p. 698.

Rechnung ber Sunben getilgt, sonbern auch in bie Rechnung bes Guten noch etwas eingetragen werbe; bamit bu nicht blos bie Gnabe empfangeft, fonbern auch eine Belohnung; bamit bu nicht allein bem Feuer entgeheft, fonbern auch bie Berr= lichkeit ererbest, welche bie zu der Gnadengabe hin= zukommenbe Gelbstthätigfeit verschafft (βν τὸ έπεργάσασθαι τῷ δώρφ χαρίζεται). Den Niebriggefinnten ift es fcon etwas Großes, ber Strafe ju entgeben; ben Sochgefinnten aber, jugleich einer Belohnung theilhaftig ju werben."1) Bei manchen beffer Denkenben wirkte bie 3bee bon einer burch bie Taufe ein für allemal ertheilten Gunbenvergebung anbers, aber boch fo, bag fie gleichfalls baraus einen Grund fur bas Berschieben ber Taufe entnahmen; fie fürchteten bie in ber Taufe übernommenen ftrengen Pflichten nicht gang erfüllen gu tonnen, und glaubten bann bie Gnabe ganglich zu verlieren und fein Mittel mehr ju haben, um diefen furchtbaren Berluft ju erfeten. "Du fürchteft, fagt Gregor ju einem folden, 2) ber Gnabe ber= luftig zu werben, und verschiebst beghalb bie Reinigung, weil bu feine zweite haft. Aber wie? Fürchteft bu nicht, bu möchteft aur Reit ber Berfolgung in Gefahr tommen und bas größte Gut, Chriftum, verlieren? Wirft bu es begwegen etwa auch meiben, ein Chrift ju werben?" Jebe Bergogerung ber Taufe aus biefen und abnlichen Grunden erflart Gregor aus Ginflufterung und Berführung bes Satans, ermahnt muthboll bagegen ju fampfen, und fucht Begierbe nach ben Segnungen ber Taufe ju erweden : "Go lange bu noch Ratechumene bift, verweilft bu nur in ben Borhallen ber Frommigkeit. Du mußt hineintreten, burch bie Sallen hindurchgeben, bas Beiligthum anschauen, ju bem Aller= heiligsten hinbliden, mit bem breieinigen Gott bich berbinden." Bu bemfelben Zwed führt er es auch weitläuftiger aus, wie für jebes Alter und Geschlecht, und für jeden Stand die Taufe nut= lich und nothwendig fey: "Du bift ein Jüngling? fo ftebe fest wiber bie Leibenschaften mit gottlicher Unterftutung, und laffe bich unter bie Gottesschaar aufnehmen; bu bift icon ein Greis und nicht ferne von bem bir bestimmten Schicksalltage? fo ehre felbft beine boben Sabre; tomme noch ben wenigen Tagen ju Bulfe und gewähre beinem Alter bie Reinigung; bu haft ein Rind? fo lag ber Gunde feinen Spielraum; bom garten Alter an werbe es gebeiligt und bem Beifte geweiht." 3)

<sup>1)</sup> Orat. XL. 12. p. 699.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 16. p. 701.

<sup>3)</sup> Orat. XL. 17. p. 702.

Bon ben oben bezeichneten ernfteren, aber freilich im Brithum über bas Wesen ber Taufe befangenen, Chriften find bie naturlich zu unterscheiben, welche bie Taufe beghalb binausichoben, weil fie fich fürchteten, mit bem Ablegen bes Taufgelübbes ein ftrengeres Leben beginnen und ihrer bisberigen Genuffucht entfagen ju muffen; einen von biefen Letteren lagt Gregorius fagen : ,,Bas bilft es mir, wenn ich burch bie Taufe beschränkt bin, und mir bie Annehmlichkeiten bes Lebens burch meine Gilfertigfeit felbft verschloffen habe, ba es mir frei ftanb, mich bem Beranugen ju ergeben und bernach boch ber Gnabe theilhaftig ju werben ? Dem auch benen, die früher im Beinberge arbeiteten, wurde fein größerer Lohn, 1) indem gleicher Lohn auch ben Letten gegeben murbe." Auf biefe Ausflucht erwiedert Gregorius: "Erstens ift bier (in der bezeichneten Barabel) von der Taufe gar nicht bie Rebe, fonbern bon benen, bie zu verschiedenen Zeiten gläubig und mit bem iconen Weinftod, ber Rirche, vereinigt werben. baben bie, welche vorber eingegangen find, zwar nach bem Daas ber Arbeit mehr bargebracht, aber nicht nach bem Daas bes guten Willens . . . Aber gefett auch bie Barabel bezöge fich auf bie Taufe, nach beiner (bes Gegners) Auslegung; was hindet bich wohl, früher einzugeben, und bes Tages Site zu ertragen, und boch bie Letten (bie Spattommenben) nicht zu beneiben, bamit bu oben baburch einen Borgug habest' in ber Liebe, und bie Belohnung nicht als Gnabe, sonbern als Schuldigkeit empfangeft (καὶ χρέος, άλλὰ μὴ χάριν λαβείν τὴν ἀντίδοσιν). Ταμ tommt, bag in ber Parabel von Arbeitern bie Rebe ift, bie wirtlich bineingeben in ben Weinberg, und ben Gingang nicht berfehlen: und bien Lettere brobt bir boch (indem bu bie Tauft berichiebft)."

Lächerlich war die Entschuldigung, welche Andere vordrachten: es setz einerlei, ob man sich früher ober später tausen lasse, wenn man nur den Entschluß dazu gesaßt habe, weil vor Gott der gute Wille für die That gelte. "Wie? sagten solche," ist Gott nicht voll Menschenliche? Kennt er nicht die Gesinnung, prüst er nicht den guten Willen, und wird er nicht den Entschluß zur Tause wie die Tause selbst ansehen?" — "Du sprichst in Räthseln, erwiedert Gregor, wenn vor Gott wegen seiner Menschen liebe der Unerleuchtete so gut ist wie der Erleuchtete (der Ungetauste wie der Getauste) oder wenn der, welcher zur Theile nahme am himmelreich Lust hat, schon in demselben

<sup>1)</sup> Matth. XX. 1.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 22. p. 707.

ift, ohne bas zu thun, was bas himmelreich forbert." Und in einer anderen Stelle: 1) "Menn du einen des Mordes beschuldigst nach dem blosen Willen, auch ohne die wirkliche That, so gelte dir der auch für einen Getausten, der, ohne die Tause empfangen zu haben, nach derselben verlangt; wenn aber jenes nicht zugegeben werden kann, so sehe ich nicht ein, wie dieses Statt finden soll. Oder betrachte es einmal so: Wenn dir zur vollen Kraft der Tause die blose Lust hinreicht, und du deshalb schon um deine Seligkeit eiserst, so mag dir auch zur Seligkeit die blose Lust darnach hinreichen; denn was kann es dir schaden, wenn du auch derselben verlustig gehst, wenn du nur darnach strebst?"

Dieg waren vorzüglich bie Grunde, womit man bas Berfcieben ber Taufe bis in ein höheres Alter ober bis gur Tobes= ftunde zu vertheidigen pflegte; allein es gab auch manche, welche nur auf furgere Beit bamit gogerten, und nur einen nach ihrer Meinung gelegeneren Zeitpunct abwarteten, um biefe beilige handlung an fich vollziehen zu laffen. Auch biefe befämpft Gregorius, indem er nachbrücklich barauf bringt, fo bald als möglich ohne allen Berzug burch die Taufe in die Christengemeinschaft sich aufnehmen zu lassen. Er sah in jeder Berzögerung nur Ge= fahr, in ber Beschleunigung aber ben gewissen Bortheil. Es ift nicht unintereffant, ju feben, wie man bamals icon besonbers festliche Tage, eine vorzüglich gute Gefellschaft u. bergl. wählte, wie man überhaupt auf eine Menge Neugerlichkeiten fab, um bem, was an und für sich in seiner ganzen Ginfachheit wichtig genug war, burch folche Augenbinge mehr Burbe und Feierlichkeit ju geben. Bir lernen biefe Berhaltniffe am beften aus Gregors lebendiger Darftellung tennen. Manche wollten fich gerne an einem ber feierlichen allgemeinen Tauftage, um Weihnachten, Oftern ober Pfingften taufen laffen. Gie fprachen: 2) ,36 warte has Weihnachtofest ab, Oftern ift mir lieber, ich verschiebe es bis auf Bfingsten; es ist besser, an einem Tage mit Christo (am Cpiphanienfeste, welches ursprünglich bem Andenken ber Taufe Jesu im Jordan geweiht war) getauft zu werben, mit Chrifto ju einem neuen Leben einzugeben am Tage ber Aufer= ftehung, die Erscheinung bes Geiftes zu ehren . . . Aber bann? bann tommt plöglich bas Enbe an einem Tage, ba bu es nicht erwartest, und in einer Stunde, die bu nicht weißt; bann tritt als ein schlimmer Begleiter die Armuth an Gnabe ju bir, und bu mußt Sunger leiben gwifden folden Reichthumern ber Gute."

<sup>1)</sup> Orat. XL. 23. p. 708 u. 709.

<sup>2)</sup> Orst. XL. 24. p. 709.

Anbere wollten gerne am Tauftage ihre nachften Berwandten bei fich feben, und alles recht festlich vorbereiten, um biefelben aufs befte zu empfangen; fie fagten: 1) "Dein Bater, meine Mutter follen bei mir febn, meine Brüber, mein Beib, meine Rinber, meine Freunde, Alles, was mir theuer ift, follen Theil nehmen; bann will ich bas Beil empfangen; jest ift bie Zeit noch nicht, Aber es ift ju befürchten, mich erleuchten zu laffen . . . . baß bie, bon benen bu hofftest, baß fie sich mit bir freuen wurden, mit bir trauern muffen. Sind fie ba, fo ift es erfreulich, find fie entfernt, fo warte beghalb nicht. Denn es ift eine Schanbe ju fagen: Bo ift die Gabe, die ich bei ber Taufe barbringe (ποῦ δέ μοι τὸ καρποφορούμενον ἐπὶ τῷ βαπτίσματι;)? Wo ift bas Taufgewand, in bem ich glänzen tann? Wo ift bas, was ich jum Empfangen meiner Täufer bebarf, bamit ich auch hierin bas Schickliche thue? Sey boch nicht kleinlich in wichtigen Dingen. Das Geheimnig ift erhaben über alles Sichtbare. Bringe bich felbst als Gabe bar, giebe Christum an, bewirthe mich burd beinen Banbel, fo freue nicht blos ich mich beiner Aufnahme, fonbern auch Gott, ber bie bochften Gnabengaben mittbeilt."

Bieber Andere faben entweber auf bie außere firchliche ober innere fittliche Burbe bes Geiftlichen, ber bie Taufhandlung vollziehen follte, und wollten fich nur von bem ober jenem, befonbers vornehmen ober allgemein geschätten Priefter taufen laffen. Bu biefen fpricht Gregorius: 2) "Cage nicht: ein Bifchof foll mich taufen, ober ein Metropolit, ober ber bon Jerufalem - benn bei ber Gnabe tommt es nicht auf ben Ort, sonbern auf ben Geift an - ober er foll bon bornehmer Geburt febn; benn es ware ja unerträglich, wenn mein ebles Geschlecht burch meinen Taufer beschimpft wurde - ober wenn er nur ein Bresbyter ift, so barf er wenigstens nicht berbeirathet febn; benn es ware entsetlich, wenn ich gerabe bei ber Reinigung beschmutt wurde. Siebe nicht auf bie Burbigfeit (asionioriar) bes Prebigenben ober Taufenben; barüber richtet ein Anberer, ber bas Berborgene prüft; bir feb jeber murbig genug gur Reinigung, nur gebore er ju ben achten Mitgliebern ber Rirche und nicht zu ben offenbar Berworfenen, und er feb ber Rirche nicht fremb 8) . . . Einer ist wohl beffer als ber andere,

<sup>1)</sup> Orat. XL. 25. p. 710.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 26. p. 711.

<sup>3) . . .</sup> μόνον έστω τλς των έγχρ(των, καλ μή των προδήλως κατεγνωσμένων, μηδέ τῆς έκκλησίας αλλότριος. Alfo, mit anberen Borten: er feb fein entschiebener und offenbarer haretiter. hiermit erklärt

aber jeber steht boch höher als du. Denke dir die Sache so: Es sollen zwei Ringe sehn, der eine von Gold, der andere von Erz, aber in beide ist das Bild des Raisers eingegraben, und beide werden dem Wachs aufgedrückt. Welcher Unterschied ist nun zwischen diesem und jenem Siegel? Reiner. Nur in der Masse ist ein Unterschied, nicht im Gepräge. So seh dir auch jeder Täuser recht. Wohl hat einer vor dem anderen einen Vorzug im Wandel, aber die Krast der Tause ist gleich, und jeder Sinweihende seh dir gleich erwünscht, wenn er nur nach demselben Glauben gebildet ist."

Schlimmer war bie Gefinnung berer, welche fich ju bornehm bunkten, um fich mit bem gemeinen Bolte, mit Armen und Sclaven taufen zu laffen, welche zu ftolz waren, ein öffentliches Sündenbekenntniß abzulegen, ober zu beguem, fich ber etwas langwierigen Carimonie bes Erorcismus ju unterwerfen. Diefe ermabnt Gregorius mit folgenden Worten: 1) "Salte es nicht für erniedrigend, bich mit einem Armen taufen zu laffen, wenn bu reich bift, ober mit einem Geringen, wenn bu bon bornehmer Familie bift, ober mit bem, ber bis jest ein Sclave gewesen, wenn bu ein herr bift. Du erniedriast bich noch nicht so febr, als Chriftus, bem bu beute burch bie Taufe einverleibt wirft, welcher um beinetwillen Anechtsgeftalt angenommen hat. Salte es auch nicht für unwürdig, beine Sunden zu bekennen, ba bu weißt, auf welche Weise Johannes getauft hat, bamit bu burch bie Schmach in biesem Leben ber gufunftigen entgeheft. Berwirf auch nicht bas Beilmittel bes Erorcismus, und lag bich burch feine Lange nicht ermuben; auch bas ift ein Brufftein ber achten Gefinnung, mit ber man jur Taufe fommt."

Dieß alles konnte nun von benen, gegen welche Gregorius kämpfte, zugegeben werben, und es blieb boch noch die Frage übrig, wie foll man es mit den Kindern halten? Gregorius läßt sich daher von einem Gegner die Einwendung machen: "Was fagst du von den noch Unmündigen, die weder den Ber-Lust noch die Gnadengabe fühlen können? Sollen wir auch diese taufen?" und antwortet darauf: 2) "Allerdings, wenn die Gefahr dringend ist, denn es ist besser, daß sie ohne Bewußtsehn

also Gregor bie von Retern ertheilte Taufe filr ungultig; boch scheint er burch ben Zusat προδήλως zu κατεγν. einen Unterschied zwischen solchen hatten, zu machen, welche wirklich bie öffentliche firchliche Berwerfung ersahren hatten, und solchen Partheien, bie blos im Berbacht ber Reterei ftanben, und nur die Tause ber ersteren zu verwersen.

<sup>1)</sup> Orat. XL. 27. p. 712.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 28. p. 713.

geheiligt werben, als bag fie unversiegelt und ungeweiht abidei ben (h aneldeir augeagiora nai aréleora). Zum Beweis bafür bient uns bie Beschneibung nach acht Tagen, welche ein Borbild ber Taufe ift, und an noch Unbernünftigen borgenommen werben foll: eben fo bas Bestreichen ber Thurpfosten, welches an fühllosen Dingen geschah, und boch bie Erstgeborenen rettete. In Beziehung auf die anderen Rinder (b. b. bie welche nicht in Lebensgefahr tommen) ift meine Meinung, bag man bas britte Jahr abwarte, ober etwas barüber ober barunter, weil fie bann auch etwas von ben Worten bes Sacramentes (μυστικόν τι) bernehmen ober aussprechen fonnen, wenn fie es auch nicht bollfommen berfteben, sonbern es ihnen blos eingeprägt wird (εὶ καὶ μὴ συνιέντα τελέως, άλλ' οὖν τυπούμεια) und ihnen bann Seele und Leib heilige burch bas große Gebeimniß ber Taufe. Denn bie Sache berhält fich fo. Bon ihrem Leben baben fie erft bann Rechenschaft abzulegen, wenn die Bernunft zur Reife gelangt ift und fie bas Geheimniß einsehen benn bie aus Unwissenheit begangenen Gunben können ihnen wegen ihres Alters nicht zugerechnet werben - aber es ift boch wegen plöglicher Ungludsfälle, bie oft burch feine Gulfe abgewendet werden fonnen, in jeder Beziehung beffer, burch bie Taufe gesichert zu fenn." 1)

5. Künftiges Schickfal ber Nichtgetauften. Aus mehreren bisher schon bemerkten Stellen geht beutlich genug hervor, daß Gregorius wohl unterschied zwischen benen, die durch ihre Schuld, und benen, die ohne ihre Schuld die Taufe nicht empfangen haben, und daß er über den Zustand der letteren im künftigen Leben milber dachte, als man in späterer Zeit zu benken pflegte. Er spricht sich darüber sehr bestimmt aus: 2) "Unter benen, welche der Taufe nicht theilhaftig werden, sind die Einen ganz thierisch (xenveidels) oder viehischwild (Ingewidels), je

<sup>1)</sup> hie und da berief sich auch wohl einer gegen die Kindertause auf das Beispiel Christi, der ja doch in allem unser Bordit und auch nicht als Kind getaust worden sed. Auch auf diese, odwohl sedr undebentende Einwendung nimmt Gregor Ridcsicht: "Du sagt, Christus wurde erst in mir, die Tause getaust, odwohl er Gott war, und doch gedietest du mir, die Tause zu beschlennigen? — Indem du ihn Gott nennest, hast du school die Einwendung gelöst. Denn er war selbst die Reinigung (avioxá-Jagous spie) und bedurste der Reinigung (von ausen) nicht; dei ihm war auch seine Gesahr, wenn er die Tause verschob." Hierauf zeigt Griffic, wie wir Christum (insosern die Pandlungen seines Lebens die Ausertich ausgesast werden) weder liberall nachahmen können noch sollen. Orat. KL. 29. p. 714.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 23. p. 708.

nachdem fie von Dummheit ober Bosheit erfüllt find; ihnen ift auch die Taufe nicht ehrwürdig; wenn fie dieselbe empfangen. find fie gufrieden; wenn fie diefelbe aber nicht empfangen, machen fie fich auch nichts baraus. Die Anberen erkennen und ehren bie Gnabengabe, verschieben aber bie Annahme berfelben, theils aus Nachläffigfeit, theils aus Genuglucht. Wieder Andere find nicht im Stande, fie zu empfangen, entweber wegen ihrer Unmundiafeit ober wegen bes unwillführlich fie überraschenden Tobes. Unter allen biefen find nun bie entschiedenen Berächter ichlimmer. als die Nachlässigen und Genugsüchtigen; diese aber wieder schlimmer, als biejenigen, welche aus Unfunde (wie bie Rinder) ober aus Noth (roparridog, wie die ichnell Sterbenben) ber Gnade verluftig geben. Ich glaube nun, bag bie erfteren, wie um anderer Schlechtigfeit willen, fo auch wegen Berachtung ber Taufe, Strafe erbulben werben; bie anberen gwar auch Strafe leiben muffen, aber geringere, weil fie nicht fowohl burch Bosbeit als burch Unwissenheit ihren Berluft bewirft haben; Die letteren aber weber beseligt noch bestraft werden (unte do Eardnoso Jai. μήτε κολασθήσεσθαι) von dem gerechten Richter, indem sie awar ungetauft, aber auch ohne Sunde find, und Unrecht vielmehr erlitten als gethan haben. 1) Denn ber, welcher nicht ftrafbar ift, ift nicht sofort auch ber Berrlichkeit murbig, und eben fo. wer nicht ber Berrlichkeit wurdig ift, sofort ber Strafe." Freilich fieht man nun nicht gang flar ein, was benn nach Gregors Ueberzeugung aus ben ungetauften Rinbern werben follte? Gie follen weber felig noch unselig werben. Was benn? - Offenbar mußte er fich bier einen Mittelauftanb benten, ber für fie eine Borbereitungs. ober Reinigungsanftalt mare, um boch ju fünftiger, in irgend einem Beitpunct eintretenber, Geligfeit befähigt gu werden. Indeffen fpricht er fich hierüber nicht bestimmt aus. 2) Much erklärt er fich nicht barüber, warum benn boch bie Rinder, bie ohne ihre Schuld nicht getauft worden find, bon ber Geligfeit ausgeschlossen bleiben follen, mabrend die Anderen, die ohne ibr Berbienft bie Taufe empfangen haben, gur Geligkeit ein= geben. Und bas hatte er thun muffen, ba er nach feiner Unficht ben Grund eines folden ungleichen Schidfals nicht in ben unbebingten göttlichen Rathichluß verlegen konnte. Es ist baber um

ώς ἀσφραγ/στους μὲν, ἀπονήρους δὲ, ἀλλὰ παθόντας μᾶλλον τὴν ζημίαν, ἢ δράσαντας.

<sup>2)</sup> Er hatte vielleicht mit Pelagius, ber bekanntlich ben ungetauften Kinbern auch einen locum secundae felicitatis (nach Augustins Ausbruck) anwies, nämlich bie vita aeterna — er hätte mit Pelagius sagen muffent: Quo non eant, scio; quo eant, nescio.

so wahrscheinlicher, bag er ftillschweigend eine irgendwann zu bewirkende Beseligung auch ber ungetauften Kinder annahm. 1)

6. Bon ber Bufe, und bem Schidfal berer, bie nach ber Taufe fündigen. Bestreitung novatia= nifder Barte. Wir haben gesehen, wie ftrenge Gregorius nach feiner gangen prattifchen Richtung barauf halt, bag burch bie Taufe eine mahre Umwandlung bes inneren Lebens, eine Reinigung bes Menschen von Grund aus bewirkt werbe; bie Taufe ift ihm ein Bund mit Gott, auf ein neues, befferes, Gott ausfolieglich geweihtes Leben. Wer nach ber Taufe fich ber Sunbe wieber ergiebt, ber bricht ben mit Gott geschloffenen Bund, erscheint als treulos, und macht fich ber in ber Taufe nur unter ber Bebingung ber Sinneganberung erhaltenen Gnabe und Sundenvergebung unwurdig und wieder verluftig. Es fragt fic nun, wie bon ber Geligfeit eines folden Menfchen ju urtheilen feb, ob er fein Beil auf immer verscherzt babe, ober ob er es unter gewiffen Bedingungen und unter welchen er es wieber erlangen tonne? Bierüber nun fpricht fich Gregorius eben fowohl mit einer Strenge, bie bon verberblicher Schlaffheit, als mit einer Milbe, bie bon novatianischer Barte entfernt ift, aus. Seinen Ernft und feine Strenge feben wir besonders in folgender Stelle borwalten; nachdem er bie Taufe als einen Bund awischen Gott und bem Täufling bargeftellt, fagt er: 2) "Go muffen wir benn auch in fteter Furcht fenn, und mit aller Bachfamteit jeber feine Seele bewahren, daß wir nicht als Treulose in biefem Bundnig ericheinen; benn wenn Gott icon bei unseren -Bertragen mit Menschen als Mittler jugezogen wird und benfelben Rraft giebt, wie groß ift die Gefahr erft, wenn wir als Uebertreter ber Bunbniffe erfunden werden, die wir mit Gott felbft eingegangen haben, und nicht blos anderer Sunden, fondern auch ber Luge (Treulofigkeit) foulbig find im Angefichte ber Bahrheit! Und wenn bieß alles geschieht, mabrend boch feine zweite Biebergeburt, feine Reugestaltung, feine Wieberherstellung in ben alten Buftanb (b. b. feine zweite Taufe) Statt finden fann, mogen wir biefelbe auch mit vielen Seufzern und Thranen suchen, wodurch nach meiner Ueberzeugung taum eine Bernarbung (συνούλωσις) bewirft werben fann . . . Es ift fcmerglich, ftatt bes leichteren Beilmittels ein harteres anwenden zu muffen, die Gnabe wegzu-

<sup>1)</sup> In ber Folge ertlart Gregor feinen Bubbrern noch einige Taufgebranche. Urat. XI., 46. p. 728. Siehe hierüber Augufti's Dentwürdigfeiten Bb. 7. S. 94.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 8 u. 9. p. 695 u. 696.

werfen und fich wieber ber Strafe ichulbig ju machen, und bann bie Gunde wieder burch Befferung auszugleichen. Denn wie viele Thranen muffen wir barbringen, bis fie ber Fluth bes Taufbabes gleichkommen? Und wer ift uns Burge, daß nicht bas Enbe bes Lebens ber Beilung (vollenbeten Befferung) jubor= fommt, daß wir nicht bor das Gericht treten muffen, mahrend wir noch Bieles abzutragen hatten, und noch bes Feuers (ber Feuerläuterung) in jener Welt bedürfen (the execos deoμένους πυρώσεως)? Du wirft vielleicht ben herrn bitten, bu guter menschenliebender Gariner (yewoyoc), daß er bes Reigen= baumes noch verschone, und ihn nicht abhaue, obwohl er als unfruchtbar bezeichnet ift, sonbern bag er ihn ringsumber mit Dunger umgeben laffe, nämlich mit Thranen, Seufzern, Bebeten, Rachtwachen, hartem Lager, Abtöbtung ber Seele und bes Rörpers, und ber Befferung, welche im Sunbenbekenntnig und einem niedrigen Leben besteht. Aber es ift boch noch ungewiß, ob ber Berr beffelben ichonen wird, weil er ben Raum unnus einnimmt. während ein anderer (Baum) ber theilnehmenben Sorafalt bebarf und verborben werden konnte burch bie an jenem bewiesene Langmuth."

In dieser Stelle also erklärt es Gregor für möglich, daß ein Mensch, der nach der Taufe sich einem sündhaften Leben ergeben, durch ernste Buße doch wieder sein Heil erwirken könne, aber er läßt es doch dabei in Beziehung auf das einzelne Individuum zweifelhaft, ob dieser Fall wirklich eintrete. Die einzige Bedingung aber, unter der es geschehen kann, ist ihm eine strenge innere und äußere Buße, wozu er ohne Zweisel auch Unterwerfung unter die Regeln rechnete, welche die Kirche dem gefallenen Sünder vorschrieb. Der eisert deßhalb gegen die übertrieben rigoristische Ansicht derer, welche keinen gefallenen Sünder, auch nach ernster und vollständig durchgeführter Buße, in die Kirchengemeinschaft wieder ausnehmen wollten; im Gefühl allgemein menschlicher Mangelhaftigkeit und Sündhaftigkeit redet er einen solchen Riadristen, der voll Stolz auf seine eingebildete

<sup>1)</sup> Achnliche Grunbfate außert Gregor Carm, adv. Episc. B. 486. p. 47 seqq., wo er and noch bie hoffnung auf einen fin itigen Reisnigungszuftanb für ben nach ber Taufe Gefallenen ausspricht. Er fagt bier unter anbern:

Οὐδὲν γάρ ἔστι δεύτερον καθάρσιον·
"Απαξ γεγέννημ' εἰτ' ἀνεπλάσθην θεῷ.
Τιχόν τι ἄλλην ὕστερον πλασθήσομαι
Πλάσιν, καθαρθεὶς τῷ φιλοτρόπῳ (φιλανθρώπῳ) πυρί.
Νῦν δ' οὐδὲν οἰδα φάρμακον, πλην δακρύων. κ. τ. λ.

Reinheit bie gefallenen Brüder verftößt, auf folgenbe Beise an: 1) "Bas fagft bu aber? Bas giebft bu für ein Gefet, bu neuer Pharifaer, ber bu rein bift bem Ramen, aber nicht bem Sinne nach, ber bu bich aufbläheft mit ben Lehren bes Rovatus. und boch eben fo fcmach bift? Wirft bu feine Buge (ueravolar) gelten laffen? Wirft bu feine Betrübnig gulaffen? Wirft bu feine Thrane weinen? D bag nicht auch über bich ein folder Richter einft richte. Macht bie milbe Menschenliebe Resu teinen Einbrud auf bich, ber unfere Rrantheit trug und unfere Schmerzen auf fich lub, ber getommen ift, Die Gunber gur Buge ju rufen und nicht bie Gerechten? D wie felig mare beine Erhabenbeit, wenn es wirklich Reinheit mare, und nicht Stola, ber Uebermenschliches verlangt, und burch Bergweiflung alle Befferung binbert. Denn es ift eben fo ichlimm, fo viel nachficht zu beweifen, bag man nicht beffert, als fo viel Strenge, bag man nichts bergiebt 2) . . . Dber wie? nimmft bu auch ben David nicht an, nachbem er Buge gethan, bem bie Buge boch auch bie prophe tische Gabe bewahrte? Dber auch ben großen Betrus nicht, bem boch auch bei bem beilfamen Leiben (bes herrn) etwas Menfcliches begegnete? Rahm ihn boch Jefus auf, und vergab ihm feine breifache Berleugnung burch jene breifache Frage und bas barauf erfolgte Bekenninig . . . Aber bu fagft, bas alles tann nicht nach ber Taufe Statt finden. Womit ift bas au beweisen? Beweise es, ober verbamme nicht. Wenn es aber aweifelhaft ift, fo behalte die Menschenliebe die Oberhand. Aber bu faaft, Novatus nahm bie in ber Berfolgung Abgefallenen nicht wieber an. Was beift bas? Wenn fie fich nicht befferten. fo geschah es mit Recht; wenn fie fich aber in Thranen verzehrten. werbe ich sein Berfahren nicht nachahmen. Dber ift mir ber Menschenhaß bes Novatus ein Geset, ber ben Geig, eine anbere Art bon Abgötterei, nicht bestrafte, Surerei aber so bart verbammte, als wenn er felbst ohne Kleisch und Blut mare?"

#### 2. Abenbmahl.

Leider sinden wir über das Abendmahl bei Gregorius nicht eben so bestimmte und ausführliche Erklärungen, wie über die Taufe. Nur aus einigen Andeutungen können wir auf seine Borstellungen hierüber schließen.

<sup>1)</sup> Orat. XXXIX. 18. p. 689.

<sup>2)</sup> όμοίως γάρ έστι κακόν, καὶ ἄνεσις ἀσωφρόνιστος, καὶ κατά-γνωσις ἀσυγχώρητος.

Gregorius fpricht fich fiberall mit ber hochften Chrfurcht über Diefe heilige Sandlung aus und verlangt insbesondere von bem Priefter, ber fie berrichtet, einen heiligen, gottgeweihten Sinn, innere und außere Reinheit. Er fcheut fich fogar, weil er fich biefe Gigenschaften nicht im vollen Maage gutraut, ein geiftliches Mint zu übernehmen. "Da ich weiß, fagt er, 1) bag feiner bes großen Gottes und Opfers und Sobenpriefters wurdig ift, ber fich nicht borber felbft Gott bargestellt hat als ein lebendiges und beiliges Opfer, ber nicht einen vernünftigen, Gott wohlgefälligen Bottesbienft bewiefen, und Gott bas Opfer bes Lebens und eines gerfnirfcten Beiftes, welches berjenige, ber Alles giebt, allein bon uns verlangt, bargebracht hat, - wie follte ich wohl magen, ihm bas außere Opfer, welches ein Bilb ber großen Bebeimniffe ift. barzubringen?" In bie Chrfurcht Gregors gegen biefes Sacrament mifchten fich indef auch falfche Borftellungen bon ber ge= beimnifvollen magifden Bunbertraft bes geweihten Brobes und Beines, bon beren Genug er für ben glaubensvoll genießenben Rranten zuverlässig Wieberherstellung ber Gesundheit ermar= tete. In biefem Sinne erzählt er folgenbes: 2) Als feine Schwester Gorgonia einst an einer schweren und verzweifelten Rrantheit barnieber lag und alle Mittel fehlschlugen, raffte fie fich in ber nacht auf, lief in die Rirche und warf fich flebend bor bem Altare nieber. "Bas thut fie? fabrt er fort. Gie legt ihr Saubt auf ben Altar mit ahnlichem Rufen und fo reichlichen Thranen, ale jenes Weib, welches bie Suge Chrifti benette, mit ber Drohung (aneilovoa), fie wurde nicht eber weichen, bis fie ihre Gesundheit erhalten hatte; bann falbte fie ihren gangen Rorper mit bem Beilmittel, bas fie bei fich hatte, und mas ihre hand etwa bon ben Zeichen bes toftbaren Rorpers und Blutes aufbewahrt hatte, bas mischte fie mit ihren Thränen - und o bes Bunbers! fie ging fogleich mit bem Gefühl ber Genesung von bannen."8)

Wollen wir genauer auf die Vorstellung Gregors von der Gegenwart Christi im Abendmahl eingehen, so wird es sich schwerlich bestimmen lassen, wie er sich dieselbe dachte, da er sich nirgends ganz klar darüber ausspricht. Indeß ist es keinem Zweisel unterworfen, daß Gregor Brod und Wein im Abendmahl

<sup>1)</sup> Orat. II. 95. p. 56.

<sup>2)</sup> Orat. VIII. 17. 18. p. 228 u. 229.

<sup>3)</sup> Bergl. hiermit Gregors 240ften Brief, in welchem biefelbe Borftellung von einer wundervollen heilenden Kraft bes Abendmahls ausgeiprochen ift.

Reichen und Bilber (romove nat arrivona), und zwar Beichen und Bilber ber großen Gebeimniffe, fobann unferes Beiles, und felbft bes Leibes und Blutes Chrifti nennt. Dieft geschiebt in beiben oben icon angeführten Stellen, welchen ich bier noch eine britte beifügen will. Gregorius beschwört einen Mann bei allem, was ihm heilig ift, und fagt: 1) "Ich führe bir Chriftum ins Gebachtniß, feine Erniebrigung, fein Rreug, biefen Tifch, zu welchem wir gemeinsam bingutreten, und bie Beichen (Bilber) unferes Beiles, welche ich mit bemfelben Munbe weihe, womit ich biefes von bir erflehe, bas heilige und jum Simmel und erhebende Beihegeheimnig." 2) Gregorius gebraucht zur Bezeichnung berfelben Borftellung balb ben Ausbruck ronoi, bald arrivora; beibe Worte sind ihm also gleichbebeutend. 3) Eine unbefangene Auslegung fann wohl unter biefen Ausbruden nichts anderes verfteben, als fichtbare Reichen unfictbarer Guter und Bahrheiten; Brob und Wein find τύποι της εμης σωτηρίας beißt nichts anderes, als: fie bezeichnen und verfichern mir auf eine finnlich = anschauliche Beife mein Beil, meine Befeligung burch bie driftliche Erlöfungsanftalt; bas Opfer bes Abendmahls ift ein αντίτυπον των μεγάλων uvorngiwr will nichts anderes fagen, als: es werben im Abendmahl die tiefen und geheimnisvollen Plane und Anstalten Gottes gur Befeligung bes Menfchengeschlechts, welche fich vorzuglich in bem Tobe Jesu offenbarten, in einem finnlich mahrnehm= baren, ber Sache volltommen entsprechenben, Bilbe vorgestellt; das Abendmabl ift ein fichtbares Abbild, eine Copie (artitunor) ber höchften, göttlichen Beilemahrheiten. Die Worte: Brod und Wein find αντίτυπα του τιμίου σώματος ή του αίματος, können nichts anderes bedeuten, als: Brod und Bein bilben uns ben für uns getreuzigten Leib, bas für uns vergoffene Blut Christi ab, sie bezeichnen, repräsentiren Leib und Blut Christi. Es ist offenbar eine blose Ausflucht, wenn Glias Cretenfis 4)

<sup>1)</sup> Orat. XVII. 12. p. 325.

<sup>2)</sup> καὶ τοὺς τύπους τῆς ἐμῆς σωτηρίας, οῧς ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ τελῶ στόματος, ἀφὶ οὖ ταῦτα πρός σε πρεσβεύω, τὴν ἱερὰν καὶ ἄνω φέρουσαν ἡμᾶς μυσταγωγίαν.

<sup>3)</sup> Man sehe über bie Bebeutung von artevor Suiceri thesaur. ecclesiast. tom. 1. pag. 383 seqq. und bie bort angeführten Stellen grie-discher Rirchenväter.

<sup>4)</sup> In der Erklärung von Gregors Worten Orat. II. 95. p. 56. των μεγάλων μυστηρίων ἀντίτυπον sagt Estas, nachdem er vorher die Lehre von der Transsubstantiation vertheidigt: "Per antitypum autem isotypum intelliges, si quidem de magnis illis mysteriis, hoc est de sanctissimo Christi corpore ac precioso sanguine istud accipias (sic

bei ber Erklärung einer bieser Stellen sagt, antitypum seh soviel als isotypum, ober wenn Johannes Damascenus und eine ganze Reihe von Nachtretern behaupten: 1) die älteren griechischen Bäter, welche Brod und Wein arrivvna des Leibes und Blutes Christi nennen, wollten damit die Abendmahlselemente nicht nach, sondern nur vor der Consecration bezeichnen. Einer solchen Behauptung widersprechen nicht blos die Stellen des Gregorius ganz klar, in welchen offenbar von dem geweihten Brode und Weine die Rede ist, sondern auch die Sache selbst; denn vor der Consecration sind Brod und Wein eben gar nichts als Brod und Wein, ohne alle weitere Bedeutung; und nur durch die Consecration können sie arrivvna des Leibes und Blutes Christi werden, mag man darunter verstehen, was man will.

Auf ber anderen Seite ist aber auch nicht zu übersehen, daß Gregorius vom Genuß des Leibes und Blutes Christi im Abendmahl spricht, ohne irgend einen erklärenden Beisatz. In einer Stelle, <sup>2</sup>) wo er über die Stäbe, welcht die Fraeliten (nach Exod. XII. 11.) tragen sollten, allegorisitt, sagt er: "den einen Stab schreibt dir das Gesetz als Stütz vor, damit du in beinen Gedanken nicht wankest, wenn du vom Blute Gottes, von seinem Leiden und Tode hörst; vielmehr ohne Anstoß und ohne Zweisel iß den Leib, trinke das Blut, wenn du nach dem Leben dich sehnest, weder der Lehre vom Fleische (d. h. der Menschwerdung) Gottes mistrauend, noch an der von dem Leiden Aergerniß nehmend." Es ist indes hier, in einer so rednerischen Stelle, wo der Verfasser offendar mehrmals in uneigentlichen Ausdrücken spricht, schwer zu bestimmen, was Gregorius unter dem Essen des Leibes und dem Trinken des Blutes Christi verdem

enim magnus quoque Basilius hoc appellavit: praepositio enim haec diri nonnunquam aequalitatem etiam significat), si autem ad futura mysteria haec referantur (nec enim desunt, qui haec verba ad hunc modum acceperint), non tanquam Christi corpus ac sanguis non vere sint, antitypa dicuntur, sed quia nunc quidem per ea divinitatis Christi participes efficimur, nostris videlicet corporibus commixti ac contemperati, tunc autem spiritualiter per solam contemplationem." etc. Siehe Gregors Berte in ber Leipziger Ausg. tom. II. p. 201.

<sup>1)</sup> Johannes Damascenus Orthod. sid. lib. IV. cap. 14. Εξ δε και τινες (εδ sind aber vorzüglich unser Gregorius und sein Freund Bastilus) αντίτυπα τοῦ σώματος και αξματος τοῦ κυρίου τὸν άρτον και τον οίνον εκάλεσαν, ώς ὁ δοεφόρος ἔφη Βασίλειος, οὐ μετὰ τὸ άγιασδηναι είπον, ὰλλὰ πρίν άγιασδηναι αὐτην προςφοράν. Andere siehe bei Suicerus. tom. 1. p. 384.

<sup>2)</sup> Orat. XLV. 19. p. 860.

ftand, 1) und auf keinen Fall kann baraus ein eigentliches Dogma

Gregors abgeleitet werben.

Rach ber gangen Dentweise Gregors bat es nicht blos bie bodfte Bahrfdeinlichteit, bag er im Abenbmahl eine mabrhaftige und reale Begenwart bes erbobten Erlofere annahm, fonbern es icheint bieg auch burch folgenbe, obwohl etwas bunfle, Stelle gur Gewißheit zu werben. Er fdreibt nämlich an einen Freund, ben Bischof Amphilochius: 2) "Raum von Krantbeit etwas frei, nehme ich ju bir, bem Beforberer ber Genefung, meine Buflucht. Denn bie Bunge bes Briefters, bie Göttliches fpricht, bilft ben Rranten. . . . So laffe benn nicht nach, bu frommer Mann, fur mich ju beten und ju fleben, wenn bu burch bein Bort ben Logos (bas ewige, göttliche Bort) berabziehft, wenn bu auf eine unblutige Beife ben Leib und bas Blut bes herrn opferft, indem bu bes Bortes als Opfermeffers bich bedieneft."3) Offenbar liegt ben Worten "wenn bu burch bein Wort ben Logos berabziehft" bie Borftellung jum Grunde, bag burch bas weihende Wort bes Briefters eine Berbindung bes göttlichen Logos mit ben Elementen bes Abendmable bewirkt werbe; ein Gebanke, ben wir auch bei anderen Rirchenlehrern biefer Beit finben.

Schließlich ift noch zu bemerken, baß Gregor bas Abendmahl häufig als Opfer und zwar als unblutiges Opfer bezeichnet, ohne jedoch von biefer Borstellung genauere Erklärungen zu geben. Dieß hing bamit zusammen, baß er auch ben driftlichen Geistlichen als einen Priefter ansah, und zwar auf eine Weise, wie es ber neutestamentlichen Joee von einem allgemeinen Priefterthum

nicht angemessen ift. 4)

<sup>1)</sup> Sollte er nicht bas Rämliche bamit gemeint baben, was Macarins in solgenden Borten ausspricht? (Macar. Homil. XXVII.) Έν τῷ ἐκκλησια προς μέρεται ἄρτος καὶ οίνος, ἀντίτυπον τῆς σαρκὰς κάνοῦ καὶ αίματος καὶ οί μεταλαμβάνοντες ἐκ τοῦ φαινομένου ἄρτου, πνευματικῶς τὴν σάρκα τοῦ κυρίου ἐσθίουσιν.

<sup>2)</sup> Epist. 240.

δταν λόγω παθέλκης τὸν λόγον. ὅταν ἀναιμάκτω τομἢ σῶμα καὶ αἔμα τέμνης ἀεσποτικὸν, ψωνὴν ἔχων τὸ ξίγος.

<sup>4)</sup> Außer ben schon mitgetheilten Stellen, in welchen bas Abenbmahl Opfer genannt wird, tonnen bafür noch folgende angeführt werden. In seiner ersten Invoctive gegen Jusian (Orat. IV. 52. p. 101.) erzählt Gregor von diesem Kaiser: "er entweihte feine Hande, um sie von dem und blutigen Opfer zu reinigen, durch welches wir an Ebrifte, an feiner Leiden und an seiner Gottheit Theil nehmen." Und Carm. XI. B. 1. sagt er:

Ω θύσιας πέμποντες αναιμάντους legies.



# Vierter Abschnitt.

## Rosmologie. Pneumatologie. Cichatologie.

#### I. Weltschöpfung und Welterhaltung.

Daß Gott (nämlich ber höchste Gott, und nicht etwa ein mächtiger, aber untergeordneter Geist) die Welt geschaffen habe, war ein Sah, der sich für unseren Gregorius von selbst verstand, und den er auch zu seiner Zeit und in seinen Berhältnissen gegen keine Bestreiter zu vertheidigen brauchte. Nur einige genauere Bestimmungen dieses Sahes können wir von ihm erwarten, und diese giebt er denn auch, großentheils von platonischen Lehren geleitet. Der Grund, wodurch Gott bewogen wurde, die Welt hervorzubringen, war seine Liebe; weil sich die höchste Güte nicht damit begnügen konnte, sich ewig selbst anzuschauen, sondern auch sich mittheilen und wirken mußte, darum brachte sie Gegensstände, über welche sie ihre Wohlthaten verbreiten konnte, hervor, und schuf die geistige und sinnliche Welt. 1)

Der schöpferische Gebanke Gottes war auch schon die That; und vollzogen wurde die That durch den Sohn oder Logos, vollendet durch den heil. Geist. <sup>2</sup>) Zuerst schuf Gott

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 9. p. 668. Έπει οὐχ ἤρχει τῆ ἀγαθότητι τοῦτο, τὸ κινεῖσθαι μόνον τῆ ἐαυτῆς θεωρία, ἀλὶ ἔδει χεθῆναι τὸ ἀγαθόν και ὁδεῦσαι, ὡς πλείονα είναι τὰ εὐεργετούμενα, τοῦτο γὰρ τῆς ἄκρας ἦν ἀγαθότητος, πρῶτον μὲν ἐννοεῖ τὰς ἀγγελικὰς δυνάμεις. κ. τ. λ.

<sup>2) . . .</sup> καί τὸ ἐννόημα ἔργον ἡν, λόγφ συμπληρούμενον, καί πνεύματι τελειούμενον. Die erste Bestimmung bezieht sich ohne Zweisel auf die neutestamentliche Lehre von der Schöfung der Belt durch den Logos, die andere wahrscheinlich auf die Erzählung der Genests vom Schweben des Geistes Gottes über den Bassern. Das, was Gregor hier von Gott sagt,

bie böheren Geifter, bie ihn junachst umgeben, bie Engel - und in ihnen die intelligible ober Beifterwelt (κόσμος νοητός), fobann bie materielle, aus bem fichtbaren himmel und ber Erbe bestehenbe Welt (κόσμος ύλικός καὶ δρώμενος), beren wunderbare, aus ber richtigften Begiebung aller Theile unter fich und gum Gangen berborgebenbe Wohlordnung allenthalben Beugniß für bie Beisheit ihres Urhebers ablegt. 1) Zulett schuf Gott (ober ber Logos, δ τεχνίτης λόγος) ben Menschen, welcher ein Mischling aus beiben Belten, von ben Elementen ber fichtbaren feinen materiellen Abrber, bon ben Elementen ber unfichtbaren seine unfterbliche Seele empfing. 2) Eine Art von Schilberung ber Schöpfung giebt Gregor feiner Anficht gemäß in einer anderen Stelle. 3) Er beginnt damit, daß Gott, das etvige Urlicht, zuerst höbere geiftige Lichtnaturen bes zweiten Ranges bervorgebracht babe, gebt bann gur Schöpfung ber Welt über, wobei er auch bie Erschaffung bes Lichtes (noch bor ber Bilbung ber materiellen Sonne, an welche bie Rraft ju leuchten erft fpater geknüpft wurde) als bas Erfte fest, und lägt bann bie Erschaffung bes Menschen folgen, welche barum zulest Statt fanb, bamit ber Mensch, als Ronig ber fichtbaren Belt, in fein icon gubereitetes Ronigreich eingeführt werben könnte. -

Die Welterhaltung ist eine fortgesetzte Weltschöpfung, und so gewiß Gott Schöpfer der Welt ist, eben so gewiß ist er auch ihr Erhalter und Lenker. 4) So sieht es Gregor an, wenn er die Erhaltung und Regierung der Welt als eine Wirkung der nämlichen göttlichen Thätigkeit, durch welche dieselbe zuerst ins Dasehn gerusen wurde, darstellt. "Wie das Weltall von Andesginn nach Vernunft und Ordnung geschaffen, gemischt, verbunden und in Bewegung gesetzt worden ist, auf eine Art, die dem Urheber der Bewegung allein bekannt ist, so wird es auch verändert und anders angeordnet, gelenkt von den Zügeln der Vorsehung." 5)

baß seine Gebanken schöpserisch, ober baß sein Denken Thun sep, wendet er in einer anderen Stelle Orat. XLIV. 4. p. 837. auch auf den Logos an: . . . τῷ πάντα δυνατῷ λόγῳ, καὶ ῷ τὸ νοῆσαι μόνον, ἡ εἰπείν, ἐργον ἔστὶ παριστάμενον.

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 10. p. 668 seqq.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVIII. 11. p. 669. Auch biese Stelle finbet fich saft wörtlich in ihrer gangen Ausbehnung wieder Orat. XLV. 5. 6. 7. p. 848 sogg.

<sup>3)</sup> Orat. XLIV. 3. 4. p. 836 u. 837.

<sup>4)</sup> Orat. XIV. 33. p. 281. . . . ἐπεὶ καὶ προνοητὴν είναι τούτων, ών ποιητὴν είναι ἀναγκαίον.

<sup>5)</sup> Orat. XVI. 5. p. 302. Im Original ift ber Saty ale Frage geftellt. Aber ba Gregore Antwort barauf nicht zweiselhaft sehn tann, so
habe ich keinen Anstand genommen, ihn als hostitive Behauptung zu geben.

Bei Behauptung ber Lehre bon ber göttlichen Borfebung batte Gregor nicht blos gegen folche ju fampfen, welche bie Belt= ereigniffe und Menschenschicksale als ein Brobuct bes Bufalls ober bes unabwenbbaren Ginfluffes ber Geftirne anfaben, fonbern hauptfächlich auch gegen folche, die zwar die Borfehung felbst nicht leugneten, aber boch ihre Ginwirfungen auf bie niebrigen Schicfale bes Menschenlebens. "Es giebt auch Menschen, faat er. 1) welche bie Borfehung einer großen Urmuth befculbigen, inbem fie zwar annehmen, bag bas, was über uns ift (τὰ ὑπέο ήμας), bon berfelben gelenkt werbe, aber boch leugnen, bag fie fich auch bis auf uns, bie beffen boch am meiften be= burfen, erftrede, wie wenn fie befürchteten, fie möchten baburch, bak fie bie Boblthaten fich über mehrere erftreden laffen, ben Boblibater als ju gut barftellen, ober Gott möchte ihnen ermuben; wenn er mehreren wohl thate." Giner folden ber Bernunft eben fo febr als bem Chriftenthum wiberfprechenden Unnahme tonnte Gregor naturlich nicht beiftimmen. "Bielmehr lagt uns glauben, fagt er,2) bag Gott ber Schöpfer und Ordner von Allem feb : benn wie follte bas All entstanden febn, wenn es nicht jemand ins Dafenn gerufen und geordnet hatte; und laft uns eine Borfebung annehmen, bie biefes AU jufammenhalt und berbinbet; benn für bas, was Gott geschaffen bat, muß er ja nothwenbia auch Fürforge tragen; wenn nicht bas Weltall, bem Bufall überlaffen, wie ein bom Sturm getriebenes Schiff, wieber aufgelöft und gertrümmert werben und in bie alte Unordnung gurudfebren foll. Kerner lagt uns glauben, bag unfer Schöpfer, ober, wenn man lieber will, unfer Bilbner, bornehmlich unferen Schidfalen vorstehe (τοις ήμετέροις μάλιστα έπιστατείν); wenn auch unfer Leben burch wibrige Berhältniffe binburchgelentt wirb, beren Urfache uns barum vielleicht unbefannt ift, 3) bamit wir, weil hier unsere Erkenntnig nicht leicht eindringt, die über alles erhabene Bernunft besto mehr bewundern."

Wie, trot ber Erschaffung und Leitung ber Welt burch göttliche Weisheit, physisches und moralisches Uebel in berselben möglich seh? auf diese Frage, ober eine sogenannte Theodicee läßt sich Gregor nirgends weitläuftig ein; er hält nur solgende beibe, hauptsächlich praktisch wichtige, Sätze sest. Erstlich: die Ursache, bes moralischen Uebels kann durchaus nicht in Gott liegen (eben

<sup>1)</sup> Orat. XIV. 32. p. 281.

<sup>2)</sup> Orat. XIV. 33. p. 281.

<sup>3)</sup> Bergi. Orat. IV. 12. p. 83.

so wenig als es ein Urböses giebt), sondern sie liegt theils in uns, theils in dem, der den Menschen zuerst zum Bösen verführte, im Satan. 1) Sodann: alles physische Uebel, alles Widerwärtige im Leben wird von der Borsehung so gebraucht, daß es zur sittlichen Erziehung und Heiligung dienen muß; es wird also dadurch, daß es den reinsten sittlichen Zweck dienen muß, in ein moralisches Gut verwandelt. Alle Leiden sollen (abgesehen davon, daß sie auch zum Theil Strafen für begangene Sünden sehn können) dazu dienen, den Menschen zu läutern und zu Gott zu sühren. Bollsommen erkennbar aber wird dem Menschen das Berhältniß seiner von Gott verhängten Schicksale zu seiner höheren Erziehung und Heisigung erst im künftigen Leben. 2)

## II. Sohere Beifter.

#### . 1. Engel.

Die Engel sind nach Gregors Begriff übermenschliche, reinere, von Gott geschaffene Geister, Mittelwesen zwischen Gott und den Menschen, in unmittelbarer Anschauung der Gottheit besindlich, und stets zum Dienste Gottes bereit, durch beides auch der reinsten Seligkeit theilhaftig. Er liebt die Engel als Lichtwesen zu bezeichnen, welche, zuerst aus dem göttlich-schöpferischen Urlicht hervorgegangen, selbst wieder Licht und Abstrahlungen des vollkommenen Lichtes sind. ) Wie es disher schon vielsach von Kirchenlehrern geschehen war, so nimmt auch Gregor verschiedene Orden ung en von Engeln an, 4) ohne jedoch das, wodurch sich bieselben unterscheiden, genau anzugeben, indem er diese inneren Verhältnisse der Geisterwelt für etwas der menschlichen Erkenntniß unzugängliches hält. Die bestimmtesten Erörterungen Gregors über die Engel sinden sich in einer Stelle der 28sten Rede, 5) wo der

<sup>1)</sup> Orat. XL. 45. p. 727. Πίστευε, μὴ οὐσίαν είναι τινα τοῦ κακοῦ, μήτε βασιλείαν, ἢ ἄναρχον, ἢ παρ' ἐαυτῆς ὑποστάσαν, ἢ παρὰ τοῦ θεοῦ γινομένην, ἄλλ' ἡμέτερον ἔργον είναι τοῦτο καὶ τοῦ πονη ροῦ, ἐκ τῆς ἀπροςεξίας ἐπειςελθὸν ἡμῖν, ἀλλ' οὐχὶ τοῦ κτίσαντος.

<sup>2)</sup> Orat. XIV. 30 u. 31. p. 279 seqq. Orat. XVI, 5. p. 303.

<sup>3)</sup> Orat. VI. 12. p. 187. . . . φως είσι και αὐται τελείου φωιὸς ἀπαυγάσματα — unb Orat. ΧΙ. 5. p. 693.

<sup>4)</sup> Orat. XXVIII. 31. p. 521. nennt er: άγγελους τινάς καὶ ἀρχαγγελους, θρόνους, κυριότητας, ἀρχας, Εξουσίας, λαμπρότητας, ἀναβάσεις, νοερας δυνάμεις, ἢ νόας.

<sup>5)</sup> Orat, XXVIII. 31. p. 521 seqq.

Begriff eines Engels so angegeben wird: "Sie sind Diener des göttlichen Willens, mächtig durch ursprüngliche und verliehene Kraft, Alles durchstreisend, Allen überall leicht gegenwärtig, theils vermöge ihres Diensteisers, theils vermöge der Leichtigkeit ihrer Ratur; die einen haben diesen, die andern einen andern Theil der Welt (als Wirkungskreis) erhalten, oder sind entweder diesem oder jenem Theile vorgeset, 1) wie es dem bekannt ist, der es so angeordnet und vertheilt hat; sie lenken alles zu einem Ziel, 2) nach dem einen Willen des Weltschöpfers; sie preisen die göttliche Größe und schauen ewig die ewige Herrlichseit an; nicht damit Gott verherrlicht werde, sondern damit ununterbrochen auch auf die Gott zunächst stehenden Wesen Wohlthaten ausessließen."

Bas Gregor sonst noch über bie Natur ber Engel genauer bestimmt, besteht hauptsächlich in folgendem. Durch ihre innige Berbindung mit ber Gottheit find fie fowohl mit einer höheren Einsicht begabt, als auch in ein Berhältniß gestellt, worin ihnen - bas Beharren im Guten leicht, bie Wahl bes Bofen fcmer wirb; obwohl Gregor babei nicht behauptet, daß die Engel ihrer Natur nach nothwendig gut feven, wie Gott, fondern immer bie Möglichkeit bes Bofen bei ihnen annimmt, ohne welche ja auch fein Abfall Lucifers und feine Berwandlung beffelben in ben Satan möglich gemesen mare. Zwar fagt Gregor, bag bie Engel ber volltommenen und nothwendigen Gunblofigfeit gang nabe ftunben, 8) aber er wagt boch nicht, ihnen unveränderliche Gute jugufdreiben, 4) und bezeichnet fie nicht als unbewegbar gum Bosen (anivytoi πρός το χείρον), sondern als schwer bewegbar (δυςκίνητοι). 5) "Ich wollte wohl behaupten, fagt er, 6) daß die Engel unbewegbar jum Bofen waren und allein Trieb jum Guten hätten, weil fie fich in ber Nahe Gottes befinden und junachft bon ihm erleuchtet find; aber es bestimmt mich bas Beifpiel

<sup>1) . . .</sup> ἄλλας ἄλλό τι τῆς οίχουμένης μέρος διειληφυίας, ἢ ἄλλω τινι τοῦ παντὸς ἐπιτεταγμένας. Die Borstellung, daß gewisse Orte, z. B. Kitchen, unter bem vorzliglichen Schutze besonderer Engel stünden, findet sich auch sonst bei Gregor. Orat. XLII. 9. p. 755. u. 27. p. 768.

<sup>2)</sup> Gregor schilbert auch sonst mit Wohlgefallen bie zusammenwirtenbe harmonie, ben inneren Frieden und bie gottähnliche Liebe biefer reinen Geisterwesen. Orat. VI. 12. p. 187.

<sup>3)</sup> Orat. XL. 7. p. 695.

<sup>4)</sup> Orat. XXXI. 16. p. 566. . . . καν άπλοι τινες ώσι, καλ πρός τὸ καλὸν παγιώτεροι, τῆ πρὸς τὸ ἄκρον καλὸν ἐγγύτητι.

<sup>5)</sup> Orat. XXVIII. 31. p. 521.

<sup>6)</sup> Orat. XXXVIII. 9. p. 668. u. Orat. XLV. 5. p. 849.

beffen, ber wegen seines Lichtes Lucifer hieß, bann aber wegen seines Uebermuthes zur Finsterniß wurde, und ber ihm unterworfenen empörerischen Mächte, sie nicht für unbewegbar, sondern

nur für ichwerbewegbar jum Bofen ju halten."

Ihre höhere Kraft jum Guten und ihre reinere Beiligkeit empfangen bie Engel, nach Gregors Ueberzeugung, fo gut wie alle andere geschaffene Wefen, burch bie Ginwirkungen bes beiligen Beiftes. "Der Geift wirkt querft in ben Engeln und himmlifden Machten, und ben Wefen, bie junachft nach Gott folgen, und in feiner Nabe fich befinden. Denn nirgend anberswoher haben fie ihre Bolltommenheit, und ihre für bas Bofe fower jugangliche ober unzugängliche Ratur, als vom beil. Geifte."1) Much in ber Beziehung bilben fie Mittelwefen zwischen Gott und ben Menschen, bag fie im Stanbe find, die Menschen gum Guten ju ftarken und ju erleuchten, wie fie felbft bon ber Gottheit in noch höherem Grabe erleuchtet find. 2) Gregor behauptet es gang flar, bag bie Engel uns jum Befferen unterftusen,3) fo wie bie Damonen uns jum Bofen reigen; fo bag alfo feiner Ansicht gemäß bie Seele bes Menschen ber Einwirfung einer boppelten Geifterwelt offen fteht. Ueber bas forperliche Drgan, wodurch bie Engel wirken, fpricht fich Gregor nicht volltommen flar aus. Er fcreibt ihnen, wie es fceint, einen unendlich feinen, immateriellen, atherischen Rorper gu, fo bag fie, awar nicht schlechthin, aber boch in Bergleichung mit uns, un= förperlich zu nennen finb. "Die Engel werben Beift und Feuer genannt; Geift, als überfinnliche Wefen, Feuer, als reis nigend (ώς καθάρσιος), benn auch bas höchfte Wefen trägt biefe Ramen. 4) Bubem mogen fie fur uns untorperlich fenn, ober boch ber Unkörperlichkeit möglichst nahe kommen." 5)

Die Erschaffung ber Engel, beren Complex er als κόσμος νοητός bezeichnet, set Gregor vor die Erschaffung ber sichtbaren Welt, des κόσμος αίσθητος oder ύλικός καὶ δρώμενος. "Zuerst wurden die Engel geschaffen, die Lichtwesen zweiter Ordnung (λαμπρότητες δεύτεραι), Diener des höchsten

<sup>1)</sup> Orat. XLI. 11. p. 739.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 31. p. 521. jagt er von den Engeln: τοσούτον τῷ καλῷ μορφουμένας καὶ τυπουμένας, ώςτε ἄλλα γίνεσθαι φῶτα, καὶ ἄλλους φωτίζειν δύνασθαι ταῖς τοῦ πρώτου φωτός ἐπιζέροαῖς τε καὶ διαδόσεσιν.

<sup>3)</sup> Orat. XL. 36. p. 720. . . . συνεργούσιν ήμεν πρός τὰ κρείττονα.

<sup>4)</sup> Gott heißt nue xaravalloxov. s. oben p. 225. Anmert. 3.

<sup>5)</sup> Orat. XXVIII 31. p. 521. . . . πλην ημίν γε (bas heißt hier όσον πρὸς ημᾶς, wie ich glaube) ἀσώματος ἔστω, η ὅτι έγγύκατα.

Lichtes, mag man sie nun als übersinnliche Geister (vosoà xvsú
µara) ober als eine Art von immateriellem ober unkörperlichem ,

Feuer ansehen, ober als andere, den bezeichneten ähnliche
Naturen," 1)

So sieht also Gregor die Engel in jeder Beziehung als Mittelwesen zwischen Gott und den Menschen an: sie stehen unter Gott, schon als Geschöpfe und als versührbar zum Bösen, über dem Menschen als Gottes erste, reinste, zum Bösen schwerer versührbare Geschöpfe; sie haben nicht die absolut immaterielle Geistigkeit Gottes, aber auch nicht die grobmaterielle Körperlickeit des Menschen; sie sind eben deßhalb nicht wie Gott allgegenwärtig, aber doch überall leichter gegenwärtig, als der Mensch; sie vermitteln die göttlichen Wohlthaten für den Menschen, und pflanzen, als erstes Glied in der Kette der Wesen, das ihnen von der Gottheit in höherer Fülle zuströmende Gute weiter fort.

#### 2. Satan.

Der Begriff, welcher ben wenigen (nur gelegentlich mitgetheilten) Aeugerungen Gregors über ben Satan jum Grunde lieat, ift ber gewöhnliche, nämlich ber eines bon Gott geschaffenen, ursvrunglich guten, vorzuglich begabten, bann aber burch Ueber= muth abgefallenen und berfinfterten Geiftwesens. Die Namen, womit ihn Gregor zu bezeichnen pflegt, find: δ κοσμοκράτωρ, δ άνθρωποκτόνος απ' άρχης, δ πικρός τύραννος, δ άδρατος έχθοός καὶ πολέμιος. 2) Dag Gregor ben Satan für ein ursprünglich gut geschaffenes Wesen hielt, geht schon baraus berbor, daß er wegen seines Abfalls die Möglichkeit bes Bofen bei ben Engeln ftatuirte. Durch Abfall murbe Lucifer, ein Geift bes Lichts, jum Satan, einem Geifte ber Finfternig. "Derjenige unter ben Engeln, welcher fich ju emporen, wider ben allmäch= tigen herrn ju tropen, und über feine Burbe fich ju erheben magte, ber seinen Sit über ben Wolfen nehmen wollte (Jesai. XIV. 14.), hat eine feines Unfinnes würdige Strafe erdulbet, indem er verurtheilt wurde, Finfterniß zu febn ftatt Licht, ober, um es richtiger zu fagen, burch fich felbft wurde. 8) Dag ber ur= fprünglich gute Geift burch Stol's und Reib jum Satan wurde,

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 9. p. 668.

<sup>2)</sup> Orat. XVII. 9. p. 323. XIX. 5. p. 366. 6. p. 367.

<sup>3)</sup> Orat. VI. 13. p. 187.

wird eben so bestimmt in einer anderen Stelle gesagt: 2) "Der Reid versinsterte auch den Luciser, der um seines Uebermuthes willen siel; denn er konnte es nicht ertragen, da er göttlich war, nicht auch für Gott gehalten zu werden." Wie das Wesen der Engel reine Harmonie mit Gott und innerer Friede ist, so besindet sich der Satan im Gegensatz gegen Gott und im inneren Zwiespalt mit sich selbst, er ist ein in sich zerrissenes, leidensschaftliches Wesen. 2)

Selbst abgefallen, wird sobann ber Satan auch Veranlassung zum Abfall ber Menschen von Gott, indem er die Urältern zum Ungehorsam verführt. "Er war der Menschenmörder von Ansang; er hat den ersten Menschen durch den Ungehorsam (Reizung zum Ungehorsam) verwundet, und hat das Leben voll Mühe veranlaßt, und das strafen und gestraft werden um der

Sunde willen jum nothwendigen Gefet gemacht." 3)

Wie es sich von selbst erwarten läßt, nimmt Gregor eine fortdauernde Sinwirkung des Satans und seiner Dämonen auf die Menschen an, jedoch unter der wichtigen Beschränkung, daß die Macht des Satans durch Christum überwunden ist, und daß jeder, der in Verbindung mit Christo steht, sich vollkommen im Besitz der Mittel besindet, allen Versührungen böser Geister zu widerstehen. "Wenn nach der Tause, sagt er, 4) der Feind des Lichtes und Versucher einen Anfall auf dich macht — und er wird es gewiß thun, denn er hat auch auf meinen Gottessohn einen Anfall gemacht, versührt durch die Verhüllung (des Göttlichen in Menschengestalt), auf das verborgene Licht, getäuscht durch die äußere Erscheinung 5) — so hast du die Mittel

<sup>1)</sup> Orat. XXXVI. 5. p. 637.

<sup>2)</sup> Orat. VI. 13. p. 187. . . . ἐπεὶ κἀκεῖνος αὐτός τε στασιάζει πρὸς ἑαυτὸν, καὶ τῷ πολυειδεῖ, καὶ τοῖς πάθεσι, κῶν τοῖς ἄλλοις ταὐτὸ τοῦτο ἐνεργεῖ, ὡς ἀνθρωποκτόνος ἀπὶ ἀρχῆς καὶ μισόκαλος.

<sup>3)</sup> Orat. XVII. 9. p. 323. In einer anberen Stelle Orat. XXXVIII. 9. p. 668. werben ber Satan und seine Geister bezeichnet als δημιουργοί τῆς κακίας τῆ τοῦ καλοῦ φυγῆ, καὶ ἡμῖν πρόξενοι.

<sup>4)</sup> Orat. XL. 10. p. 697.

<sup>5) . . . .</sup> και γάς και τῷ λόγω προςέβαλε διὰ τὸ κάλυμμα, τῷ κρυπτῷ φωτί διὰ τὸ φαινόμενον. Gregor nimmt nămlich an, bağ ber Satan, als er Jejum verjuchte, in bummer Berblendung ihn um jeinet menschlichen Reußerlichteit willen für einen blosen Menschen gehalten habe, und, badurch getäuscht, von bem verborgenen Göttlichen überwunden worden set. Orat. XXIV. 9. p. 442. . . Επειδή δεύτερον Αδάμ είδε τοῦ θεοῦ τὸ φαινόμενον, ώς και τοῦτον καταπαλαίσων ἡγνόει γὰς δτι περιπεσείται θεότητε, προςδομμών ἀνθομπότητε. Womit zu vergleichen Orat. XXXIX. 13. p. 685. und das über diese Stelle oben ber merste.

zum Sieg, und brauchst ben Kampf nicht zu scheuen. Sete ihm entgegen das Tauswasser, sete ihm entgegen den Geist, womit man auslöschen kann alle feurigen Pfeile des Bösewichts."
Zugleich behauptet Gregor natürlich, daß, je reiner und gottsähnlicher die Seele seh, desto geeigneter auch, um alle listigen Anfälle des Bösen zu verrichten." 1)

#### III. Bon ben letten Dingen.

#### 1. Unfterblichkeit und ewige Seligkeit.

Den Glauben an Unfterblichkeit gründet Gregorius hauptfacilich barauf, bag ber Menich, als Geift betrachtet, göttlichen Geschlechtes, mithin etwiger Natur ift. Nur bas Bergängliche an ibm, ber Rorper, wird bon fterblichen Menschen erzeugt, aber bie Seele ift ein Sauch bes Allmächtigen, ein Bilb Gottes, abttlichen Urfprungs, alfo an und für fich unfterblich. 2) Es giebt nur einen wirklichen Tob, Die Gunbe;3) ber Tob bes Rörpers hat blos etwas sinnlich Schreckbares; in ber That ift er ber Eingang ins mahre Leben. Außerbem weißt Gregor auch barauf bin, bag man, weil in biefem Leben Gludfeligkeit und fittliche Burbigfeit nicht im rechten Berhaltniffe fteben, nothwendig ein fünftiges Leben annehmen muffe, wo biefelben ausgeglichen werden. "Ich trage gwar Bebenten, bas irbifche Leiben ber Sunbe, und bas Glud ber Frommigfeit zuzuschreiben: aber bisweilen verhalt es fich boch fo, und zwar zu ben guten Rweden, entweber um bas Lafter jurudjuhalten burch bas Unglud ber Bofen, ober um bie Tugend ju forbern burch bas Glud ber Guten; allein nicht immer, und nicht im Allgemeinen, fonbern bies ift für bie Aufunft aufgespart, in welcher bie einen ben

<sup>1)</sup> Orat, XXIV. 10. p. 443. . . . παχύτεραι γάρ αι καθαραι ψυχαι και θεοειδεῖς πρὸς θήραν τοῦ ενεργοῦντος, καν ὅτι μάλισια σοφιστικὸς ἢ και ποικίλος τὴν ἐπιχείρησιν.

<sup>2)</sup> Orat. II. 17. p. 20. "Die Seele ist aus Gott und göttlich, einer höheren Würbe theilhaftig und zu berselben hinstrebend, wenn sie auch jetzt an das Niedrigere gesesselt ist." Carm. IV. B. 9 u. 10. "Bahrlich der Mensch ist ein Geschöp und Bild des großen Gottes, von Gott zu Gott tom mend." (worunter Gregor jedoch keine Emanation und Remanation verstand.) Als das Gottverwandte oder Göttliche im Menschen bezeichnet Gregor den rous oder loyos. Orat. XXVIII. 17. p. 508.

<sup>3)</sup> Orat. XVIII. 62. p. 361.

Lohn ber Tugend, die andern die Strafe des Lasters empfangen

werben; benn bie einen werben auferstehen jum Leben, bie an= bern jum Gericht."1)

Die künftige Seligkeit der Frommen ober, wie er es gewöhnlich bezeichnet, die βασιλεία των οὐρανων fest Gregor in bie vollkommene Erkenntnig Gottes, welche aus ber naberen Berbindung mit Gott folgt. "Die Gerechten empfangt ein unaussprechliches Licht, und bas Anschauen ber beiligen und königlichen Dreieinigkeit, bie jest heller und reiner in ihre Seele leuchtet, und fich gang mit bem gangen Geifte vermischt, worein ich allein vorzugsweise bas Simmelreich fete." 2) Indeg fchrankt boch Gregor bie ewige Seligkeit nicht einzig auf die Anschauung und Erkenntnik Gottes ein, obwohl er biefelbe für bas Wefentlichfte halt, fonbern rechnet bagu auch bie Befreiung von ben Reffeln bes Rorpers, ben inneren und äußeren Frieden, ben Umgang mit feligen Geiftern, und erhöhte Erkenntnig alles Guten und Schönen. 3) Gregor nimmt babei berfchiebene Grabe und Arten ber Seligkeit an, welche jedem nach Maaggabe feiner sittlichen Lebensweise zugewiesen werben; eine Ansicht, bie er hauptfächlich auf bie Stelle Joh. XIV. 2 gründet. Wenn in Gottes Saus viele Wohnungen find, fagt er, fo muffen fie auch bewohnt werben. Wohnung aber bezeichnet bie fünftige Rube und Seligfeit ber Berklärten. So giebt es also verschiebene Arten ber Seligfeit, ju welchen auch verschiebene Wege, b. b. verschiedene Arten bes Lebens führen. 4) Dieg ift besonders flar auch in folgender Stelle 5) ausgesprochen: "Sowohl bas beschauliche als das thätige Leben ift ein Weg bes Beile, und führt ju einer ber ewigen und feligen Wohnungen; benn fo wie es verschiedene Arten bes Lebens (διάφοροι βίων αίρέσεις) giebt, fo giebt es auch viele Wohnungen bei Gott, bie nach ber Burbigfeit eines jeben abgetheilt sind und zugetheilt werben.

<sup>1)</sup> Orat. XIV. 31. p. 279.

<sup>2)</sup> Orat. XVI. 9. p. 306. . . . θεωρία τριάδος . . . ήν δή καὶ μόνην μάλιστα βασιλείαν οὐρανῶν έγὼ τίθεμαι. Orat. XX. 12. p. 384. . . . ήγουμαι δε μή ἄλλο τι τουτο (ες. βασιλείαν τῶν οὐρανῶν) εἶναι, ἢ τὸ τυχεῖν τοῦ καθαρωτάτου τε καλ τελεωτάτου τελεώτατον δε τῶν ὄντων γνώσις θεοῦ.

<sup>3)</sup> Orat. VIII. 23. p. 232. Rebnerifche Schilberungen ber emigen Seligfeit lieft man bei Gregor Orat. VII. 17. p. 209. u. Orat. VII. 21. p. 213.

<sup>4)</sup> Orat. XXVII. 8. p. 493.

<sup>5)</sup> Orat. XIV. 5. p. 260. Bergl. außerbem Orat. XIX. 7, p. 367. und XXXII. 33. p. 601.

# 2. Strafe ber Gottlosen. Dauer derselben. Reinigungsfeuer.

Die Strafen, welche ben Gottlosen burch bas göttliche Gericht 1) zuerkannt werden, bestehen hauptsächlich in der Entbehrung der innigeren Berbindung mit Gott, welche die Seligkeit der Frommen ausmacht. So wie diese durch die vollkommenste Erkenntniß Gottes beseligt werden, so liegt die Unseligkeit der Lasterhaften, außer anderen Qualen, am meisten darin, daß sie von Gott verworsen und getrennt sind, und das Gefühl ewiger Schmach in ihrem Bewußtsehn tragen. 2)

Wie nun Gregor hierin offenbar als Origenianer erscheint, so muß man erwarten, bag er es auch in zwei anderen bamit zu= sammenhängenden Lehrfähen febn werbe, nämlich in ber Unnahme eines Reinigungefeuere und eines endlichen Aufhörens ber Söllenftrafen. Und wirklich scheint bieß auch ber Sall ju fenn, obwohl Gregor hierüber nicht bestimmte Aussprüche, sondern (wahrscheinlich aus Lehrweisheit) nur Andeutungen giebt. Die Borftellung von einem Reinigungsfeuer (welche, wenn gleich nicht biblisch, boch auch nicht geradezu verwerflich ift, sobald man fie nur geiftig bon einem borbereitenben Mittelauftanbe zwischen bem unvollkommenen irdischen Daseyn und ber höchsten Seligkeit berfteht, und bavon die im späteren Dogma hinzuge= kommenen fleischlichen Arrthumer und Migbrauche entfernt) bie Borftellung von einem Reinigungsfeuer findet fich bei Gregor noch am entschiedenften ausgesprochen, und zwar in folgenber Stelle: 3) worin er ben Grund angiebt, warum er niemand bie Seligkeit gang absprechen wolle: "Bielleicht werben manche erft jenseits mit Feuer getauft, mit ber letten, schwereren und langwierigeren Taufe, welche die Materie verzehrt wie Heu, und allen Leichtfinn bes Lafters hinwegnimmt." Da fich Gregor hier so beutlich äußert, so bürfen wir wohl eine andere, minder bestimmte, Stelle 4) in bem nämlichen Sinn berfteben, in welcher er zugleich, obgleich höchft vorsichtig, bie Soffnung auf eine Endlichkeit ber Söllenstrafen zu äußern magt: "3ch

<sup>1)</sup> Kurze Schilberungen bieses Gerichtes finden fich bei Gregor Orat. XVI. 9. p. 305 seqq. u. XIX. 15. p. 373.

<sup>2)</sup> Orat. XVI. 9. p. 306. . . . τοῖς δὲ μετὰ τῶν ἄλλων βάσανος, μᾶλλον δὲ πρὸ τῶν ἄλλων, τὸ ἀπεζεί φθαι θεοῦ, καὶ ἡ εν τῷ συνειδότι αἰσχύνη περας οὐκ ἔχουσα.

<sup>3)</sup> Orat. XXXIX. 19. p. 690.

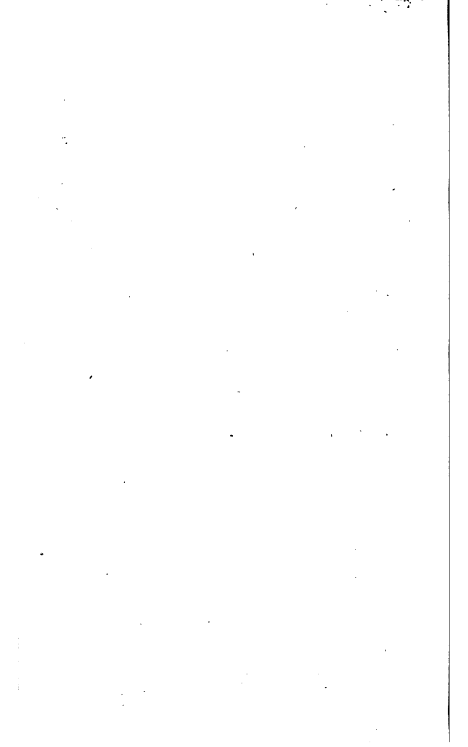
<sup>4)</sup> Orat. XL. 36. p. 720.

Tenne ein reinigendes Feuer (ave nadagrigion), welches Christus auf ber Erbe anzugunden gekommen ift; biefes Feuer hat bie Rraft, die Materie und die schlechten Neigungen zu vertilgen... Ich tenne auch ein Feuer, welches nicht reinigt, sonbern ftraft;... biefes ift mit bem Burme, ber nicht ftirbt, verbunden, und tann nicht ausgelöscht werben, sonbern verewigt fich für bie Lafterhaften (alla diaiwisor rois norngois). Denn bas alles hat eine zerftörende Kraft; wenn es nicht einem gefällt, fich biefes (Feuer) auch hier wohlthätiger zu benten; auf eine Art, wie es bes Strafenben wurdig ift;" 1) b. h. wenn nicht jemand (und Gregors Gefühl scheint bazu nicht abgeneigt) lieber um ber ewigen Liebe Gottes willen annehmen möchte, bag Gott bie Strafen (auch über bie burch fein Gericht Berurtheilten) nicht verhangt, um fie ewig unfelig zu machen, fonbern um fie zu läutern, zu beffern und baburch zu retten und zulett zu emiger Seligfeit zu führen; fo daß also biefes Feuer nicht zerstörend, sondern reinigend und erbaltend wäre. 2)

 <sup>. . .</sup> εὶ μή τω φίλον κἀνταὐθα νοεῖν τοῦτο φιλανθρωπότερον, καὶ τοῦ κολάζοντος ἐπαξίως.

<sup>2)</sup> Den origenianischen Gebanken einer endlichen Biederbringung aller Dinge beutet Gregor auch einmal gelegentlich an, wo er in Beziehung auf 1 Cor. XV. 28. sagt: "Εσται δε ο θεός τα πάντα εν πάσιν εν τω καιρ ω τῆς ἀποκαταστάσεως... διαν μηκείι πολλά ωμεν, ωςπεφ υῦν τοῖς κινήμασι καὶ τοῖς πάθεσιν, οὐδεν δλως θεοῦ, ἢ δλίγον εν ἡμῖν αὐτοῖς φέροντες, ἀλλ' δλου θεοειδεῖς, ὅλου θεοῦ χωρητικοί καὶ μόνου." Orat. XXX. 6. p. 544.

# Beilagen.



# Beilagen.

#### I.

Forberungen Gregors an den Theologen überhaupt und besonders an den praktischen Geistlichen.

Jebe Zeit bebarf Männer, geiftlichen und weltlichen Stanbes, welche bie zur Trägheit und Erschlaffung sich hinneigenbe Kirche und ihre Diener ju frifdem fraftigem Leben erweden; Manner, welche mit ber Stimme Gottes die einschlummernde Beiftlichkeit an ihre beiligen Bflichten, an ihren ernften Beruf mabnen. Ihr eigenes Bilb muß benen, "bie nicht bon Bergensgrunde, fonbern um ichanblichen Gewinnes willen, nicht als Borbilber ber Beerbe, sonbern um über bas Bolf zu herrschen" bas Sirtenamt verwalten - ihr eigenes Bilb muß ihnen, wie im Spiegel, mit ergreifenber Wahrheit zur Beschämung, bas Bilb ber Apostel und aller Begeisterten und aufopfernben Beugen ber Wahrheit gur Erbebung und Nachahmung vorgehalten werben. Glüdlich ber Mann, bem es Gott verleiht, auf biefe Beife Salz und Licht feines Jahrhunderts zu febn. Auch Gregorius gehört unter bie Bahl biefer Glüdlichen; und die Rirche feiner Beit hatte Manner nothig, bie ben einreißenben Uebeln nicht schmeichelten, sondern mit Feuer und Schwerdt entgegenkämpften. Wären beren nach ihm, nach Johannes Chrysoftomus und wenigen Gleichgefinnten noch mehrere gekommen, fie hatten bas Berberben ber griechischen Rirche wenig= ftens noch langer aufgehalten.

Die driftliche Gemeinschaft, taum seit einem halben Jahr= hundert aus bem Stande ber Erniedrigung hervorgetreten, hatte schon eine ganz andere Gestalt angenommen. Die Zeiten bes Druckes und der Verfolgung hatten ihr eine im Ganzen reiner gesinnte, tüchtigere Geistlickeit gesichert. Die Lohndiener fanden noch nicht so viele Vortheile, und die treuen; dem Gemeinwohl sich hinopfernden Geistlichen wurden duck äußere Noth und Kampf nur um so mehr innerlich gestärkt und begeistert. Zu Gregors Zeit aber war mit dem Stand eines christlichen Lehrers keine äußere Gesahr mehr; vielmehr waren damit oft Shre, Reichthum und mächtiger Einfluß verdunden. Die Reizmittel zum Verzberben der Geistlichkeit waren schon sehr stark, und es hatten sich unter ihrer Einwirkung besonders folgende Fehler erzeugt oder recht sichtbar hervorgestellt.

Im Gangen beherrichte bie Theologen eine bon ber einfachen evangelischen Wahrheit und ihrem wirtsamen Bortrag weit ablenkenbe bogmatische Streitsucht und ein bitterer Berfolgungegeift, welcher fein jugefpitte, aber für bas Seelenheil völlig entbehrliche Lehren als bas Nothwendigste und Seiligste auf Concilien und von ben Kangeln hartnädig bertheibigte. Geiftlichen waren es wohl nicht allein, welche biefe Richtung verfolgten. Alles bogmatisirte, ftritt und verbammte; es war Geift ber Reit. Aber bie Geiftlichen halfen boch besonbers biefe Richtung erzeugen und förberten fie burch ihr Beispiel. Auch Gregor war von entschiebenem Gifer für gewiffe Lehrsate befeelt, und fambfte für bieselben mit aller Kraft, aber babei verlor er ben großen Kreis praftischwohlthätiger Beilswahrheiten nie aus bem Auge, und gab es jungeren und alteren Theologen immer ju bebenten, bag Leben und That mehr fep, als Lehrfat und Theorie, und bag man ohne jene fein Chrift, geschweige benn ein Theologe febn konne. "Du willst ein Theologe werben, spricht er, 1) und ber Gottheit würdig? so halte bie Gebote und manble in ben Gefeten Gottes; benn bie That ift bie Bor= ftufe ber Erfenntnik."

Ein anderes Uebel, das zu jeder Zeit nur unter veränderter Gestalt wiederkehrt, war die unwürdige Art, wie man zu geistlichen Stellen gelangte. Eine große Zahl verächtlicher Menschen hatte sich durch niedrige Schmeichelei gegen Große oder durch Demagogenkunste in höhere oder niedere geistliche Aemter gedrängt; ein Umstand, der oft in edleren Seelen den falschen Stregeiz erzeugte, sich von diesen Aemtern gänzlich zurückzuziehen, sie zu sliehen, und lieber in ruhiger gottgeweihter Einsamkeit, als in dem weltlichen Treiben der Kirche zu leben.

<sup>1)</sup> Orat. XX. 12. p. 383.

Den entscheidenden Einflug auf die Bahl ber Bischöfe behaupte= ten abwechselnd bie Dacht bes Sofes, bas Unfeben ber Geiftlichen und Monche (befonders feit fie burch Bafilius mehr ins firchliche Leben gezogen worden waren) und ber Wille bes Bolts, welches feine Ansprüche auf bas ihm früher zugestandene, allmählich aber entzogene Wahlrecht oft fturmisch genug geltend machte. wurden babei bestimmte Regeln und feste Formen beobachtet; und es ift fast unglaublich, burch welche Rante, mit welcher Billführ, ja mit welcher wuthenben Gewaltthätigkeit manche Bischöfe auf ibre ehrwürdigen Site gelangten. Beispiele bavon bieten fich ber Erinnerung jebes Geschichtfundigen von felbft bar. Gin regelmäßigeres Fortruden bon einer geiftlichen Stelle und Stufe gur boberen hatte noch einige Ordnung in biefes wilde Befen ge= bracht; es maren bann boch nicht gang unwissenbe, ja bisweilen noch ungetaufte Menschen aus bem Laienstande unmittelbar gu ben erften geiftlichen Burben erhoben worben; es mare bann boch nicht leicht eine Berfammlung höherer Bifchofe möglich gewesen, wie uns Gregor bieselbe in folgenben Rugen schilbert: 1) "Ginige tommen bom Bechelertische, andere fonneverbrannt bom Bfluge, andere bom Rarft ober bon ber hade, bie fie ben gangen Tag geführt: andere haben bas Ruber verlaffen ober bas Seer, und riechen noch nach Seewasser ober find mit Narben bebedt, wieber andere haben ihre Saut noch nicht gang bon bem Rug ber Feuerfünste gereinigt" . . . Dber wie Gregor in einer anbern Stelle2) fagt: "Wie leicht wird boch ber Borfteber einer Gemeinde gefunden, ber noch nichts geleiftet hat und plöglich zu ber Burbe fommt! D ichnelle Umwandlung ber Lebensart! . . . Geftern noch warft bu mitten im Theater unter ben Schauspielern, und was bu nach bem Theater gethan haft, mag ein anderer unter= fuchen, nun gewährft bu felbit ein gang neues Schaufpiel. furgem warft bu ein Pferbeliebhaber und ichidteft Staub gum himmel empor, wie ein anderer Gebete und fromme Gebanten jest bift bu fo wohlgesittet und blidft fo verschämt, wenn bu nicht vielleicht heimlich wieber in Die alten Gitten gurudfällft. Gestern verfauftest bu als Rhetor bas Recht, und gerrtest bin und ber an ben Gefeten, jett bift bu auf einmal Richter und ein anderer Daniel geworben. Geftern fageft bu mit entblögtem Schwerdt ju Gericht, und machtest ben Richterstuhl ju einer ge= fetlichen Räuberhöhle, burch Diebstahl und Gewalt, besonders

<sup>1)</sup> Carm. de se ipso et adversus episcopos B. 156. p. 18.

<sup>2)</sup> Carm. adv. episc. B. 393. p. 40.

icon eine gang andere Gefte Drudes und ber Berfolgung gefinnte, tuchtigere Geiftlichte noch nicht fo viele Bortheil fich hinopfernben Geiftlig Rampf nur um so me Gregors Zeit aber me feine außere Befahr thum und mächtige berben ber Geistl unter ihrer Gi recht fichtbar 3m (3/

gung

pölli

auf

Biff bu beute fo milb! n Rleib fo leicht wechseln fes und abnliches Un= über bie Bifchofe, e' Schöfe feiner & To allgemeir undlicheiche?

Die .. ein Daler ..

antheiten fennen gelerni, evangelifd. venmifden und im Bilben ber Bever einen Beiftlichen findet man gar leicht, Ientenbe agearbeiteten, fonbern fo einen frifch gemachten, Mugenblid gefäet und aufgeschoffen ift, wie es bie on ben Giganten berichtet. Wir bilben bie Beiligen an Tage und befehlen ihnen weise zu sehn, obwohl fie noch gat feine Beisheit besiten und zu ihrer geistlichen Burbe nichts meiter mitbringen, als höchftens ben guten Billen. Der beffere Beiftliche aber, ber einer höheren Stelle murbig mare, indem fic feine hochfte Sorge auf bas gottliche Bort bezieht, indem er beftanbig feinem Fleifche Gefete giebt, um es bem Geift gu untermerfen - er bleibt bescheibener Weife auf ber niedrigen Stufe fteben, mabrend jener ftolg und anmagend über bie Ebleren fic erhebt, bas Borfteheramt führt, feinen Augenblid bor ber Sobeit beffelben ichaubert und nie bor Schaam ergittert, bag er ben Frommeren fich untergeben fieht." Befonbers tabelt es Gregor aud, bag man bie geiftlichen Stellen ohne ftrenge Brufung ber Bewerber befete; 3) "Man fagt von bem Abler, bak er an

<sup>1)</sup> Es war fo weit getommen, baß Gregor im Allgemeinen fagen tounte: "Best laufen wir Befahr, bag bas beiligfte unter allen Memtern bas laderlichfte wirb, benn nicht fomobl burch Eugend werben bie boberen geiftlichen Stellen gewonnen, fonbern vielmehr burch Schlechtigfeit, nicht mehr bie Bilrbigften, fonbern bie Machtigften nehmen bie Bifcofofite ein." Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Greg. Orat. XLIII. 26. p. 791. Bomit ju bergleichen Carm. advers. episc. B. 554. p. 52. u. Orat. II. 50. p. 37. me biefer Gebante noch weiter ausgeführt ift. Auch ber treffliche Balentin Anbred, ein Gregorius feiner Beit, macht einen febr iconen Gebrauch bon bemfelben in feinem Menippus im 6ten Befprach.

<sup>3)</sup> Carm. adv. episcop. B. 371. p. 38.

n reinigen,

mag er

g fenn,

ingen

Sonnenftrahlen bie 'n prufe. Wir abe will, jum Bol auf Wort of wer kennen e ber Be Des 3

imonien festen," begegneten jeboch Menbe Manner, wie ein Gregorius Dieronymus und Augustinus mit fest bem Einwurf, baß auch bie Röllner gewesen, und boch bie · überwunden hatten, haupt= fey bei ben Aposteln ge= 12 ihnen ausgesprochenen Uber ber, welcher fich L'aubenstraft beweisen, peigen, ob er auch gat, ohne Schuhe, ung reich, leben Ift, welche bie b, "er möge

. Christi jeder b. in Gehorfam auf bie viel ... crichens borbereite. 1) Es mußte 14. bis jum breißigsten Jahre ben auf bie &,. Studien gewibmet hatte und beffenungeachtet bi ber arogen Pflichten eines geiftlichen Amtes erbebte, es besonders ichmerglich auffallen, wenn fich gang jung unerfahrene Menschen in robem Leichtfinn ber einflugreich n, Memter gum Berberben bes driftlichen Bolls bemächtigten; und

"geord..

wir burfen uns nicht wundern, wenn er folde Inabenhafte Briefter und Bifcofe mit bitterem Spotte geißelt. "Bei uns ift gar feine Grange amifchen bem Lehren und Lernen feftgefest, fagt er 2) fonbern biefe Sache ift bermagen in Unordnung und Berwirrung. bag bie meiften unter une, ich will nicht fagen alle, ehe fie noch bie Anabenschube abgelegt 3) und zu ftammeln aufgehört, ebe fie noch bie beiligen Sallen betreten haben, ebe fie bon ben beil. Schriften auch nur bie Namen tennen, ebe fie fich mit bem eigenthumlichen Befen bes alten und neuen Testaments und ben Berfaffern bavon befannt gemacht, gefdweige benn ebe fie ben Schmut ihrer Seele, die Sunde abgewaschen haben - wenn fie nur zwei ober brei fromme Borte und zwar nur bon Borenfagen, nicht aus eigenem Studium, gelernt, wenn fie fich nur mit bem David ein klein wenig befannt gemacht haben, ober ihren Mantel mobl zu werfen wiffen, ober bis auf ben Gurtel fich ein philo-

fobbifches Unfeben geben und ben Schein ber Frommigfeit im

<sup>1)</sup> Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Orat. II. 49. p. 36.

<sup>3) . . .</sup> πρίν αποθέσθαι σχεδόν την πρώτην τρίχα. 36 habe bafür eine une geläufigere fprichwörtliche Rebenvart genommen.

ben Gesethen selbst angethan; und wie bist bu beute so milb! Man follte nicht glauben, bag jemand fein Rleib fo leicht wechseln tonnte, wie bu beine Lebensart." Diefes und abnliches Unwefen. 1) welches Gregor in bem Gebichte über bie Bifchofe, ober weniaftens über ben großen Saufen ber Bischöfe seiner Zeit mit ben lebhafteften Farben zeichnet, mare nie fo allgemein und in bem Grabe möglich gewesen, wenn eine grundlichere Borbereitung auf bas geiftliche Amt und ein orbentliches Fortrücken in bemfelben als nothwendig angefeben worben mare. Gregor bringt bekbalb mit vielem Ernft auf beibes. Er beklagt es bitter, bag man bei jeber Runft und Biffenschaft alle Mittel anwenbe, um es jur Deifterschaft ju bringen, nur bei biefem bochften und beiligften Berufe nicht. 2) "Ein Argt, ein Maler fann feiner feyn, ber nicht die Ratur ber Krankheiten tennen gelernt, ber nicht viele Berfuche im Farbenmischen und im Bilben ber Beftalten gemacht hat, aber einen Geiftlichen findet man gar leicht, freilich teinen burchgearbeiteten, fonbern fo einen frisch gemachten, ber in einem Augenblick gefaet und aufgeschoffen ift, wie es bie Sage bon ben Giganten berichtet. Wir bilben bie Beiligen an einem Tage und befehlen ihnen weise zu febn, obwohl fie noch gar teine Beisheit besithen und ju ihrer geiftlichen Burbe nichts weiter mitbringen, als bochftens ben guten Willen. Der beffere Beiftliche aber, ber einer boberen Stelle wurdig mare, indem fich feine bochfte Sorge auf bas gottliche Wort bezieht, indem er beftanbig feinem Fleische Gefete giebt, um es bem Geift zu unterwerfen - er bleibt bescheibener Beife auf ber niebrigen Stufe fteben, mabrend jener ftoly und anmagend über bie Ebleren fich erhebt, bas Borfteberamt führt, feinen Augenblid bor ber Sobeit beffelben ichaubert und nie bor Schaam erzittert, bag er ben Frommeren fich untergeben fieht." Befonbers tabelt es Gregor auch, daß man die geiftlichen Stellen ohne ftrenge Prüfung ber Bewerber befete; 3) "Man fagt von bem Abler, bag er an

<sup>1)</sup> Es war so weit gekommen, baß Gregor im Allgemeinen sagen konnte: "Best laufen wir Gefahr, baß bas heiligfte unter allen Aemtern bas lächerlichfte wirb, benn nicht sowohl burch Tugend werben die höberen geistlichen Sellen gewonnen, sonbern vielmehr burch Schlechtigkeit, nicht mehr die Wirbigken, sonbern bie Mächtigften nehmen die Bischossitze ein." Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Greg. Orat. XLIII. 26. p. 791. Bomit zu vergleichen Carmadvers. episc. B. 554. p. 52. n. Orat. II. 50. p. 37. wo biefer Gebante noch weiter ausgeführt ift. Auch ber treffliche Balentin Anbrea, ein Gregorius feiner Zeit, macht einen sehr schönen Gebrauch von bemselben in seinem Menippus im 6ten Gespräch.

<sup>3)</sup> Carm. adv. episcop. 28. 371. p. 38.

ben Sonnenstrahlen die echte ober unechte Abstammung seiner Jungen prüse. Wir aber setzen ganz leicht ohne Brüsung jeden, der nur will, zum Volksvorsteher ein, ohne Rücksicht auf jung oder alt, auf Wort oder That, ja sogar ohne den Klang der Münze genauer kennen gelernt zu haben. Richt die schon durch die Feuerprobe der Zeit als tüchtig sich erwiesen haben, sondern die sich selbst des Bischofsstuhles für würdig halten, wählen wir."

Die Nothwendigkeit eines geregelten Fortrudens von einer untergeordneten geiftlichen Stelle ju einer boberen macht Gregor mehrmals bemerklich, er halt es für febr wichtig, bag, wie in einem wohlgeordneten Schiffswesen ober Rriegsbeere, ebenso in ber Rirche Christi jeder von unten auf diene und sich burch bienenben Geborfam auf bie viel fcmerere Runft bes anordnenben Berrichens borbereite. 1) Es mußte ibm, ber feine gange Jugend bis jum breißigften Sahre ben auf bie Theologie vorbereitenben Studien gewidmet hatte und beffenungeachtet bor ber lebernahme ber großen Bflichten eines geiftlichen Umtes erbebte, ibm mußte es besonders schmerglich auffallen, wenn sich gang junge und unerfahrene Menichen in robem Leichtfinn ber einflugreichften Memter jum Berberben bes driftlichen Bolts bemächtigten; und wir burfen uns nicht wundern, wenn er folche Inabenhafte Briefter und Bischöfe mit bitterem Spotte geißelt. "Bei uns ift gar feine Granze zwischen bem Lehren und Lernen festgesett, fagt er.2) fondern biefe Sache ift bermagen in Unordnung und Berwirrung, baß bie meiften unter uns, ich will nicht fagen alle, ehe fie noch bie Anabenschuhe abgelegt 8) und zu ftammeln aufgehört, ebe fie noch die heiligen Sallen betreten haben, ebe fie von ben beil. Schriften auch nur bie Namen fennen, ebe fie fich mit bem eigen= thumlichen Wesen bes alten und neuen Testaments und ben Berfaffern babon befannt gemacht, geschweige benn ebe fie ben Schmus ihrer Seele, die Gunde abgewaschen haben - wenn fie nur awei ober brei fromme Worte und awar nur bon hörensagen, nicht aus eigenem Studium, gelernt, wenn fie fich nur mit bem David ein flein wenig befannt gemacht haben, ober ihren Mantel wohl zu werfen wiffen, ober bis auf ben Gurtel fich ein philofophisches Anseben geben und ben Schein ber Frommigfeit im

<sup>1)</sup> Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Orat. II. 49. p. 36.

<sup>3) . . .</sup> πρίν αποθέσθαι σχεδόν την πρώτην τρίχα. 3ch habe bafür eine uns geläufigere fprichwörtliche Rebensart genommen.

äußerlichen Aufzuge erheucheln können 1) - o ber geiftlichen Burbe! o bes Stolzes! Sie meinen, auch Samuel war bon ber Wiege an Gott geweiht; fo find wir auch gleich weise Manner und Lebrer, hocherfahren in gottlichen Dingen, Die ersten Schriftgelehrten und Gesetestundigen; wir weihen uns felbft zu Beiligen und verlangen bon ben Menschen Meister genannt zu werben, und mit ben Buchftaben ift es gar nichts, alles muß auf geiftige Beise erkannt werden — freilich find es blos leere Traume 2) und bagu werben fie noch aufgebracht, wenn fie mit biefen Dingen nicht großes Lob einarnbten." Diefer jugenblich eingebilbeten Beisbeit gegenüber fab Gregor ben Geiftlichen immer unter bem Bilbe eines erfahrenen Mannes, "ber bie Schmache bes Meniden und bie Rraft und Sobeit Gottes, bie in ben Schwachen machtig ift, bemutheboll anerkennt." Alter mit Burbe verbunden maren ibm wefentliche Buge eines achtungswerthen Bifchofs und er lobte fic "bie furge Berrichaft eines alteren aber weisen Mannes gegen bie lange mahrenbe Thrannei eines frühe in ben geiftlichen Stand eingebrungenen unwürdigen Menschen."8)

Unter ben bezeichneten Berbaltniffen, ba bas Bedurfnig einer gründlichen Borbereitung ber Geiftlichen fo wenig anerkannt murbe und auch bem Ungebildeten ber Weg ju ben bochften geiftlichen Stellen offen ftand, läßt fich bie Unwiffenbeit und Unwissenschaftlichteit so vieler Mitglieder bes geiftlichen Stanbes in jener Zeit febr wohl erklaren. Da man bie Bortheile biefes Standes ohne theologische Bilbung genießen tonnte, fo überließen fich viele ber tragften Bequemlichkeit, und erfannen auch balb Grunbe, warum wiffenschaftliches Streben nicht blos überflüsfig, fonbern fogar hinderlich für ben mahren Geiftlichen fen. Sie migbrauchten bierzu bas Beifpiel jener ehrmurbigen Rifder und Bollner, Die freilich feine theologische Belehrfamteit beseffen hatten, aber bon einem gang anberen Geifte befeelt waren, ale bie Baalspfaffen, welche fich hinter fie verftedten. Solden Ausflüchten beschränkter ober trager Geiftlichen, "welche bas Wefen bes priefterlichen Amtes in Die Berrichtung gewiffer

<sup>[6] 1)</sup> hier ift auch im Original ein Anakoluth.

<sup>2) ...</sup> οὐδαμοῦ τὸ γοάμμα, καὶ πάντα δεῖ νοηθήναι πνευματικῶς, καὶ λῆρος πλατὺς τὰ ὀνείρατα καὶ ἀγανακτοίημεν κ. τ. λ. Det fleine βwischensah καὶ λῆρος πλ. τὰ ὀνείρ. hat im Zusammenhaug seine Schwierigkeiten. Die Benedictiner übersetzen zu undestimmt; ac merae nugae somnia sunt. Louward umschreibt: quae somniamus verae nugae som quaeque divendimus, somnia. Ich habe die Stelle so gegeben, wie sie schon Creta ninmt, als tateindes Zwischenwort Gregors. Conjectur: λῆρος πλατὸς τὰ ὀνόματα, oder λῆρος πλατὸς καὶ ὁνείρατα.

<sup>3)</sup> Orat. II. 72. p. 78.

übernatürlich wirkender Carimonien fetten," begegneten jedoch einfichtsvollere und ebler ftrebende Manner, wie ein Gregorius bon Nazianz, Chrysoftomus, 1) hieronymus und Augustinus mit gebührenbem Ernft. Der erftere fest bem Ginwurf, bag auch bie Apostel unwissende Fischer und Bollner gewesen, und boch bie Welt burch bie Rraft ihres Wortes übermunben hatten, hauptfächlich folgendes entgegen: 2) Dieg feb bei ben Aposteln ge= ichehen, ,, bamit bie Wirfung bes von ihnen ausgesprochenen Wortes ein besto größeres Wunder fen. 3) Aber ber, welcher fich barauf berufe, moge boch auch einmal bie Glaubenstraft bemeifen, bie in den Aposteln wohnte, 4) er möge boch zeigen, ob er auch ohne Geld, ohne Reisetasche und Stab, halb nadt, ohne Schuhe, mit bem Täglichen zufrieben, allein in ber hoffnung reich, leben könne:" er moge ferner burch bie Bunberfraft, welche bie Apostel begleitete, barthun, bag Gott auch mit ihm fen, "er moge nur einen Damonischen heilen, nur einen Aussatigen reinigen, nur einen Tobten auferweden", bann will ihn Gregor, mag er auch noch so wenig beredt, noch so unscheinbar und gering febn, wie einen Engel aufnehmen. Aber freilich folche Beurfundungen eines höheren Berufes, einen heiligen Wandel und göttliche Glaubenefraft konnten bie, welche Gregor bekampft, nicht aufweisen, und eben so wenig waren sie im Stande burch ihr Wort abnliche Wirkungen hervorzubringen, wie fie die Apostel hervorgebracht batten. 5)

<sup>1)</sup> S. Reanbers Chrhsoftomus 1ter Th. S. 59 u. 113, wo sich sehrschie Bemerkungen über biesen Gegenstand finden; S. 113. beißt est: "Es sind ja dieselben entgegengesetzen Grundirrthumer in den herrschenden Anssichten von den Ersordernissen des geistlichen Standes und von der Bestimmung desselben, welche wir zu verschiedenen Zeiten wiedersinden, und welche immer viele Uebel in der Kirche zur Folge hatten. Entweder man setze das Wesen des geistlichen Standes allein in ein gewisses magisches Gepränge, wodurch die Macht der Religion über die Gemüther geltend gemacht und übernatürliche Wirkungen ihnen mitgetheilt werden sollten, in die Berwaltung der Sacramente und in die liturgischen Handlungen, man betracktete die Predigt als etwas Unwesentliches, und alles was zur theologischen Ausbildung des Geistlichen dienen sollte, als überstüssig oder gar schädlich, oder auch man sah in dem Geistlichen nur den Redner oder Lehrer, seize das Wesen diese Beruss in eine todte wissenschaftliche oder serer rhetorische Bildung. In dieser Zeit hatten viele die erste dieser einander entgegenstehenden irrigen Ansschieden und diese bienten der Trägheit schlechter Geistlichen zur Stütze und besörderten die schlechte Besetzung der Aemter." Nun solgen Stellen besserer Kirchenlehrer, die gegen diese Irrthümer kämpsten.

<sup>2)</sup> Carm. adv. episcop. B. 192-215. p. 22-24.

<sup>3) &#</sup>x27;Ως αν τὸ θαῦμα μεῖζον ἢ τὸ τοῦ λόγου.

<sup>4)</sup> Δός μοι τὸ πιστὸν τῶν ἀποστόλων ένός.

<sup>5)</sup> Diefe Birfungen ichilbert Gregor febr icon Carm. adv. episc. 238. p. 26.

Außer biefen besonderen Fehlern war unter einem großen Theil ber Beiftlichen eine bochft meltliche Gefinnung berrfcenb geworben, bie fich wieber in verschiebenen Formen offenbarte. Schilberungen biefer Sinnesart fo vieler Beiftlichen feiner Reit finden wir bei Gregor besonbers in bem Gebicht auf fic felbft und über bie Bischöfe, 1) welches er, nach ber Bitterfeit bes Tones ju foliegen, balb nach feiner Abbantung in Conftantinopel und noch bor feiner verfificirten Lebensgeschichte fdrieb. Dag in biefen Bergensergiefungen auch Manches auf Die Spite ober felbft brüber hinausgetrieben fen; bas Deifte ift gewiß unmittelbar aus bem Leben gegriffen und tragt unberfennbar Buge ber Birtlichfeit an fich. Es genügt uns, bier nur weniges berborzubeben. Bleich anfänglich, 2) meint Gregorius, ber Löwe, ber Parbel und bie Schlange seben noch großmuthig und milb im Bergleich mit ben folimmen Bifcofen, bie gwar alle voll Stolg, aber feineswegs voll Liebe maren; "blide burch bas Schaafetleib binburd auf ben Bolf: wolle mich nicht burch Borte überzeugen, fonbern burd Thaten; ich haffe bie Lehren, benen bas Leben wiberfpricht; indem ich die Farben bes (übertunchten) Grabes lobe, verabiceue ich ben bon innen tommenben Geruch ber bermoberten Glieber." Dem ernften, mit fteten Uebungen eines ftrengen Lebens befchäftigten Gottesmann ftellt Gregor bon weltlichen Briefter gegenüber, ber fich feinen jugenblichen Luften überläßt, fpielt, fingt, bem Bauche frohnt, alle Sinne für alle Lebensfreuben offen balt. und bem jugellofen Fullen ahnlich in ben Tag bineinlebt. "Bei folden Meniden ift, wie Gregor weiter bin fagt, 4) Un wiffenbeit awar ein Uebel, aber boch nur bas geringere Uebel: . . . in ihrem Glauben find fie zweizungig, bem Beifte ber Reit, nicht ben Gefeten Gottes bienenb, unftet in ihren Lehren, wie ber

Πόθεν βασιλεῖς, καὶ πόλεις, καὶ συλλόγους, Κατηγοροῦντας, εὐθύνοντας ἐν λόγοις, Ποὸ βημάτων τε, καὶ θεάτροις ἐν μέσοις, Σοφοὺς, νομικοὺς, ἔλληνας ἀφρυμένους, Λημηγοροῦντας, εὐστομοῦντας καίρια, Ἐπειθόν, ἐξήλεγχον ἐν περόησία, Εἰ μὴ λόγου μετεῖχον, οὖ σὺ μὴ δίδως;

<sup>1)</sup> Ele kaurdy und negl knioudnwy. Das Gebicht ift zuerst berausgegeben von Jacob Toll in der Sammlung von Anecdotis, die den Titel sührt: Insignia Itinerarii Italici. Traj. ad Rhen. MDCXCVL Zu vergleichen ist mit diesem Gedicht besonders Carm. XI. ad Episcopos. B. 79 seqq. p. 83. in der Leipz. Ausg. s. Werke.

<sup>2) 28. 33.</sup> p. 6.

<sup>3) 28. 54.</sup> p. 8.

<sup>4) \$3. 330.</sup> p. 34.

Authende Euripus, wie biegfame Zweige, Schmeichler und fußes Gift für Beiber, gegen Geringe wie Lowen, gegen Dachtige aber wie Sunde, nach jedem Tifch mit feiner Rafe fpurend, weit mehr um die Thuren einflugreicher, als weiser Manner fich brangend; mehr nach bem Angenehmen ftrebend, als bem Rüglichen, damit fie auch noch ihren Rachsten ins Berberben führen. Und bavon rühmt benn einer fich feines Abels, ein anderer feiner Beredtfamfeit, ein britter feines Reichthums, ein vierter feiner Bermanbtichaft; bie aber nichts haben, beffen fie fich rühmen tonnen, zeichnen fich wenigstens burch ihre Schlechtigkeit aus." 1) Außer ber Schmeichelei guchtigt indeg Gregor tein Lafter ftarter, als basjenige, gegen welches auch ber Erlofer mit bem gangen Feuer eines göttlichen Unwillens fprach, bie Beuchelei. Diefe bezeichnet er als bas Schandlichfte unter allem Schandlichen, 2) und ichuttet feinen gangen Spott über bie aus, welche "burch einen Bart, burd niebergeschlagenes Befen, gebeugten Naden. milbe Stimme, bedächtigen Bang" und bergleichen ben Schein ber Frommigfeit hervorzubringen suchen, die ihrem Geift und Bergen feblt. 3)

Ohne alle einzelnen Züge bes abschredenden Bilbes, das Gregor von dem großen hausen der Geistlichen seiner Zeit entwirft, durchzugehen, wenden wir uns lieber zur Betrachtung des Ideals eines Theologen, welches ihm vorschwebte. Denn ein solches stand ihm während seiner ganzen Amtössührung so lebendig vor der Seele, daß es ihm, obgleich stes Begeisterung einslößend, doch auch nie Ruhe ließ und ihn oft mit dem schmerz-lichen Gesühl seiner Unzulänglichkeit erfüllte. Den Zweck der wissenschaftlichen und praktischen Theologie, die er gerne als Seelenheilkundes) ansah, setze er darin: "die Seele zu bestügeln, sie der Welt zu entreißen und der Gottheit zu übergeben, das Bild Gottes in derselben entweder zu erhalten oder, wenn es erlöschen will, zu erfrischen oder, wenn es vertilgt ist, wiedersberzustellen. Christo eine Wohnung zu bereiten im Herzen durch

<sup>1)</sup> Gregor ruft enblich aus:

Ως σφόδοα χρώμεθ αναξίοις τοῦς προστάταις!

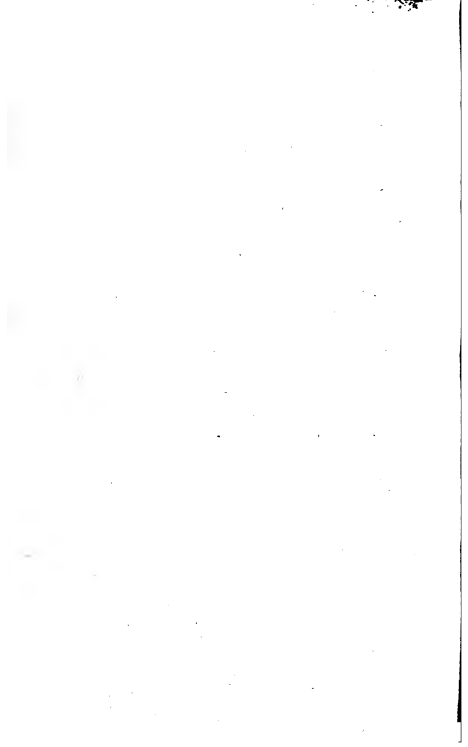
und faßt bas Gange seiner Antlage B. 362 u. 363. in die Worte zusammen:
Τάχθεντες είναι τοῦ καλοῦ διδάσκαλοι,
Κακών ἀπάντων ἐσμέν ἐργαστήριον.

 <sup>\$8. 696.</sup> p. 62.
 Αλσχρών μέν οὖν αἴοχιστον ἡ τρόπου πλάσις.

<sup>3) 88. 648.</sup> p. 58.

<sup>4)</sup> Orat, II, 71. p. 47.

<sup>5)</sup> Eine intereffante, aber etwas zu weit ausgeführte Barallele gwiften ber Theologie und Debicin finbet fic Orat. II. 16. p. 20.



# Beilagen.

#### I.

Forberungen Gregors an den Theologen überhaupt und besonders an den praktischen Geistlichen.

Jebe Zeit bebarf Männer, geiftlichen und weltlichen Stanbes, welche bie zur Trägheit und Erschlaffung fich hinneigenbe Rirche und ihre Diener ju frischem fraftigem Leben erweden; Manner, welche mit ber Stimme Gottes Die einschlummernbe Geiftlichkeit an ihre beiligen Pflichten, an ihren ernften Beruf mahnen. 3hr eigenes Bilb muß benen, "bie nicht bon Bergensarunde, fonbern um ichanblichen Gewinnes willen, nicht als Borbilder ber Beerbe, fondern um über bas Bolf zu berrichen" bas Birtenamt verwalten - ihr eigenes Bild muß ihnen, wie im Spiegel, mit ergreifenber Wahrheit gur Beschämung, bas Bilb ber Apostel und aller Begeifterten und aufopfernben Zeugen ber Wahrheit gur Er= bebung und Nachahmung vorgehalten werben. Gludlich ber Mann, bem es Gott verleiht, auf biefe Beife Salz und Licht feines Sahrhunderts ju febn. Auch Gregorius gehört unter Die Bahl biefer Glüdlichen; und bie Rirche feiner Beit hatte Manner nothig, bie ben einreißenben Uebeln nicht schmeichelten, sonbern mit Feuer und Schwerdt entgegenkampften. Baren beren nach ihm, nach Johannes Chrysoftomus und wenigen Gleichgefinnten noch mehrere gekommen, fie hatten bas Berberben ber griechischen Rirche wenig= ftens noch langer aufgehalten.

Die driftliche Gemeinschaft, taum feit einem halben Jahr= hundert aus bem Stande ber Erniedrigung hervorgetreten, hatte schon eine ganz andere Gestalt angenommen. Die Zeiten des Druckes und der Berfolgung hatten ihr eine im Ganzen reiner gesinnte, tüchtigere Geistlichkeib gesichert. Die Lohndiener fanden noch nicht so viele Bortheile, und die treuen, dem Gemeinwohl sich hinopfernden Geistlichen wurden duchen dußere Noth und Kampf nur um so mehr innerlich gestärkt und begeistert. Zu Gregors Zeit aber war mit dem Stand eines christlichen Lehrers keine äußere Gesahr mehr; vielmehr waren damit oft Ehre, Reichthum und mächtiger Einfluß verbunden. Die Reizmittel zum Berberben der Geistlichseit waren schon sehr stark, und es hatten sich unter ihrer Einwirkung besonders folgende Fehler erzeugt oder recht sichtbar hervorgestellt.

Im Gangen beherrschte bie Theologen eine bon ber einfachen evangelischen Babrheit und ihrem wirksamen Bortrag weit ablenkenbe bogmatifche Streitsucht und ein bitterer Berfolgungegeift, welcher fein jugespitte, aber für bas Seelenheil völlig entbehrliche Lehren als bas Rothwendigste und Beiligste auf Concilien und von ben Rangeln hartnädig vertheibigte. Geiftlichen waren es wohl nicht allein, welche biefe Richtung verfolgten. Alles bogmatifirte, ftritt und berbammte; es war Geift ber Reit. Aber bie Geiftlichen halfen boch besonders biefe Richtung erzeugen und forberten fie burch ihr Beifpiel. Auch Gregor war bon entschiebenem Gifer für gewiffe Lehrsäte beseelt, und fampfte für biefelben mit aller Rraft, aber babei verlor er ben großen Rreis praftischwohlthätiger Seilswahrheiten nie aus bem Auge, und gab es jungeren und alteren Theologen immer qu bebenken, daß Leben und That mehr fep, als Lehrfat und Theorie, und daß man ohne jene fein Chrift, geschweige benn ein Theologe febn konne. "Du willst ein Theologe werben, fpricht er, 1) und ber Gottheit wurdig? fo halte bie Gebote und wandle in ben Gefeten Gottes; benn bie That ift bie Bor= ftufe ber Erfenntnig."

Ein anderes Uebel, das zu jeder Zeit nur unter veränderter Gestalt wiederkehrt, war die unwürdige Art, wie man
zu geistlichen Stellen gelangte. Eine große Zahl verächtlicher Menschen hatte sich durch niedrige Schmeichelei gegen Große oder durch Demagogenkunste in höhere oder niedere geistliche Aemter gedrängt; ein Umstand, der oft in edleren Seelen den falschen Strgeiz erzeugte, sich von diesen Aemtern gänzlich zurückzuziehen, sie zu siehen, und lieder in ruhiger gottgeweihter Einsamkeit, als in dem weltlichen Treiben der Kirche zu leben.

<sup>1)</sup> Orat. XX. 12. p. 383.

Den entscheibenden Ginfluß auf die Wahl ber Bischöfe behaupte= ten abwechselnd die Macht bes Sofes, bas Unsehen ber Geiftlichen und Monche (besonders feit fie burch Bafilius mehr ins firchliche Leben gezogen worden waren) und ber Wille bes Bolts, welches feine Unibruche auf bas ihm früher jugeftandene, allmählich aber entwaene Wahlrecht oft fturmifch genug geltend machte. wurden dabei bestimmte Regeln und feste Formen beobachtet; und es ift fast unglaublich, burch welche Rante, mit welcher Billführ, ja mit welcher wuthenben Gewaltthätigkeit manche Bischöfe auf ibre ehrwurdigen Site gelangten. Beispiele bavon bieten fich ber Erinnerung jedes Beschichtfundigen bon felbft bar. Gin regel= mäkigeres Fortruden von einer geiftlichen Stelle und Stufe gur höheren hatte noch einige Ordnung in dieses wilbe Befen gebracht; es maren bann boch nicht gang unwiffenbe, ja bisweilen noch ungetaufte Menschen aus bem Laienstande unmittelbar ju ben erften geiftlichen Würben erhoben worben; es ware bann boch nicht leicht eine Berfammlung höherer Bischöfe möglich gewesen, wie und Gregor biefelbe in folgenben Rugen ichilbert: 1) .. Ginige tommen bom Wechelertische, andere fonneverbrannt bom Bfluge, andere vom Karft ober von ber hade, bie fie ben gangen Tag geführt: andere haben das Ruder verlaffen ober das Seer, und riechen noch nach Seewasser ober find mit Rarben bedect, wieder andere haben ihre haut noch nicht gang von dem Rug ber Feuerfünste gereinigt" . . . Dber wie Gregor in einer andern Stelle2) fagt: "Wie leicht wird boch ber Borfteber einer Gemeinde gefunden, der noch nichts geleistet hat und plöglich ju ber Burbe fommt! D fcnelle Umwandlung ber Lebensart! . . . Geftern noch warst bu mitten im Theater unter ben Schauspielern, und was bu nach bem Theater gethan haft, mag ein anderer unterfuchen, nun gewährst bu felbft ein gang neues Schauspiel. furgem warft bu ein Pferbeliebhaber und ichidteft Staub jum himmel empor, wie ein anderer Gebete und fromme Gebanken jest bift bu fo wohlgesittet und blidft fo verschämt, wenn bu nicht vielleicht heimlich wieder in Die alten Sitten gurudfällft. Geftern verkauftest bu als Rhetor bas Recht, und gerrtest bin und ber an ben Gefeten, jest bift bu auf einmal Richter und ein anderer Daniel geworben. Geftern fageft bu mit entblögtem Schwerdt ju Bericht, und machtest ben Richterstuhl ju einer ge= fetlichen Räuberhöhle, burch Diebstahl und Gewalt, besonders

<sup>1)</sup> Carm. de se ipso et adversus episcopos B. 156. p. 18.

<sup>2)</sup> Carm. adv. episc. B. 393. p. 40.

ben Geseten selbst angetban; und wie bist bu beute so milb! Man follte nicht glauben, bag jemand fein Rleib fo leicht wechseln könnte, wie bu beine Lebensart." Diefes und abnliches Unwefen, 1) welches Gregor in bem Gebichte über bie Bifcofe, ober wenigstens über ben großen Saufen ber Bischöfe feiner Beit mit ben lebhafteften Farben zeichnet, mare nie fo allgemein und in bem Grabe möglich gewesen, wenn eine grundlichere Borbe= reitung auf bas geiftliche Amt und ein orbentliches Fortrüden in bemfelben als nothwendig angefeben worden ware. Gregor bringt beghalb mit vielem Ernft auf beibes. Er betlagt es bitter, bag man bei jeber Runft und Biffenschaft alle Mittel anwenbe, um es gur Deifterschaft ju bringen, nur bei biefem bochften und beiligsten Berufe nicht. 2) "Ein Argt, ein Maler fann feiner febn, ber nicht bie Ratur ber Rrantheiten tennen gelernt, ber nicht viele Bersuche im Farbenmischen und im Bilben ber Geftalten gemacht bat, aber einen Geiftlichen finbet man gar leicht, freilich feinen burchgearbeiteten, fonbern fo einen frifch gemachten, ber in einem Augenblid gefäet und aufgeschoffen ift, wie es bie Sage bon ben Giganten berichtet. Wir bilben bie Beiligen an einem Tage und befehlen ihnen weise zu febn, obwohl fie noch gar feine Beisheit besiten und zu ihrer geiftlichen Burbe nichts weiter mitbringen, als bochftens ben guten Billen. Der beffere Beiftliche aber, ber einer höheren Stelle murbig mare, inbem fic feine bochfte Sorge auf bas gottliche Wort bezieht, indem er beftanbig feinem Fleische Gefete giebt, um es bem Geift ju unterwerfen - er bleibt bescheibener Beise auf ber niedrigen Stufe fteben, mabrend jener ftolg und anmagend über bie Ebleren fic erhebt, bas Borfteberamt führt, teinen Augenblid vor ber Sobeit beffelben ichaubert und nie vor Schaam erzittert, bag er ben Frommeren fich untergeben fieht." Befonbers tabelt es Gregor auch, bag man bie geiftlichen Stellen ohne ftrenge Brufung ber Bewerber befete; 3) "Man fagt von bem Abler, bag er an

<sup>1)</sup> Es war so weit gekommen, baß Gregor im Allgemeinen sagen konnte: "Best laufen wir Gefahr, baß bas heiligfte unter allen Aemtern bas lächerlichfte wird, benn nicht sowohl burch Tugend werben die höheren geistlichen Stellen gewonnen, sonbern vielmehr durch Schlechtigkeit, nicht mehr die Bilrdigften, sondern die Mächtigsten nehmen die Bischofssitze ein." Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Greg. Orat. XLIII. 26. p. 791. Bomit zu vergleichen Carmadvers. episc. B. 554. p. 52. n. Orat. II. 50. p. 37. wo biefer Bebante noch weiter ausgeführt ift. Auch ber treffliche Balentin Anbrea, ein Gregorius feiner Zeit, macht einen sehr schrauch von bemselben in feinem Monippus im 6ten Gespräch.

<sup>3)</sup> Carm. adv. episcop. B. 371. p. 38.

ben Sonnenstrahlen die echte ober unechte Abstammung seiner Jungen prüse. Wir aber setzen ganz leicht ohne Brüfung jeben, ber nur will, zum Volksvorsteher ein, ohne Rücksicht auf jung ober alt, auf Wort ober That, ja sogar ohne ben Klang ber Münze genauer kennen gelernt zu haben. Nicht die schon durch die Feuerprobe der Zeit als tüchtig sich erwiesen haben, sondern die sich selbst des Bischossstuhles für würdig halten, wählen wir."

Die Rothwenbigfeit eines geregelten Fortrüdens bon einer untergeordneten geiftlichen Stelle ju einer boberen macht Gregor mehrmals bemerflich, er halt es für fehr michtig, bag, wie in einem wohlgeordneten Schiffswesen ober Rriegsbeere, ebenfo in ber Rirche Chrifti jeber bon unten auf biene und fich burch bienenben Gehorfam auf bie viel fcmerere Runft bes anordnenben Berrichens vorbereite. 1) Es mußte ibm, ber feine gange Jugend bis jum breißigften Sahre ben auf bie Theologie borbereitenben Studien gewibmet hatte und beffenungeachtet bor ber Uebernahme ber großen Pflichten eines geiftlichen Amtes erbebte, ihm mußte es besonders schmerzlich auffallen, wenn fich gang junge und unerfahrene Denfchen in robem Leichtfinn ber einflugreichften Memter jum Berberben bes driftlichen Bolts bemachtigten; unb wir durfen uns nicht wundern, wenn er folde Inabenhafte Briefter und Bischöfe mit bitterem Spotte geißelt. "Bei uns ift gar feine Grange awischen bem Lebren und Lernen festgesett, fagt er.2) fonbern biefe Sache ift bermaßen in Unordnung und Berwirrung, bag bie meiften unter uns, ich will nicht fagen alle, ebe fie noch bie Anabenschuhe abgelegt 8) und zu stammeln aufgehört, ebe fie noch bie beiligen Sallen betreten haben, ebe fie bon ben beil. Schriften auch nur bie Namen tennen, ebe fie fich mit bem eigen= thumlichen Befen bes alten und neuen Teftaments und ben Berfaffern babon befannt gemacht, geschweige benn ebe fie ben Schmut ihrer Seele, die Sunde abgewaschen haben - wenn fie nur zwei ober brei fromme Borte und zwar nur bon Borenfagen, nicht aus eigenem Stubium, gelernt, wenn fie fich nur mit bem David ein flein wenig bekannt gemacht haben, ober ihren Mantel wohl zu werfen wiffen, ober bis auf ben Gurtel fich ein philofophisches Unsehen geben und ben Schein ber Frommigfeit im

<sup>1)</sup> Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Orat. II. 49. p. 36.

<sup>3) . . .</sup> πριν αποθέσθαι σχεδον την πρώτην τρίχα. 36 habe bafür eine uns geläufigere fprichwörtliche Rebensart genommen.

aukerlichen Aufzuge erheucheln tonnen 1) - o ber geiftlichen Burbe! o bes Stolzes! Sie meinen, auch Samuel war bon ber Wiege an Gott geweiht; fo find wir auch gleich weise Manner und Lehrer, hocherfahren in gottlichen Dingen, Die ersten Schriftgelehrten und Geseteskundigen; wir weihen uns felbft zu Beiligen und verlangen bon ben Menschen Meister genannt gu werben, und mit ben Buchftaben ift es gar nichts, alles muß auf geiftige Weise erkannt werben — freilich find es blos leere Traume 2) und bagu werden fie noch aufgebracht, wenn fie mit biefen Dingen nicht großes Lob einarnbten." Diefer jugendlich eingebilbeten Beisbeit gegenüber fab Gregor ben Geiftlichen immer unter bem Bilbe eines erfahrenen Mannes, "ber bie Schwache bes Meniden und bie Rraft und Sobeit Gottes, bie in ben Schwachen mächtig ift, bemuthevoll anerkennt." Alter mit Burbe verbunden maren ibm wesentliche Buge eines achtungswerthen Bischofs und er lobte fich "bie furze Berrichaft eines alteren aber weifen Mannes gegen bie lange mabrenbe Tyrannei eines fruhe in ben geiftlichen Stand eingebrungenen unwürdigen Menfchen." 8)

Unter ben bezeichneten Berhaltniffen, ba bas Beburfnik einer gründlichen Borbereitung ber Geiftlichen fo wenig gnerkannt murbe und auch bem Ungebilbeten ber Weg ju ben bochften geistlichen Stellen offen ftand, lagt fich die Unwiffenbeit und Unwissenschaftlichkeit fo vieler Mitglieder bes geiftlichen Standes in jener Zeit febr wohl erklaren. Da man bie Bortheile biefes Standes ohne theologische Bilbung genießen konnte, jo überließen fich viele ber tragften Bequemlichkeit, und erfannen auch balb Grunbe, warum wiffenschaftliches Streben nicht blos überfluffig, fonbern fogar binderlich für ben mahren Geiftlichen Sie migbrauchten biergu bas Beispiel jener ehrmurbigen Rifder und Bollner, Die freilich feine theologische Gelehrfamteit befeffen hatten, aber bon einem gang anderen Geifte befeelt waren, als die Baalspfaffen, welche fich hinter fie verftedten. Solden Ausflüchten beschränkter ober trager Beiftlichen, "welche bas Wefen bes priefterlichen Amtes in Die Berrichtung gewiffer

<sup>19 1)</sup> hier ift auch im Original ein Anakoluth.

<sup>2) ...</sup> οὐδαμοῦ τὸ γοάμμα, καὶ πάντα δεῖ νοηθήναι πνευματικώς, καὶ λῆρος πλατὺς τὰ ὀνείρατα καὶ ἀγανακτοίημεν κ. τ. λ. Der fleine βwischensat καὶ λῆρος πλ. τὰ ὀνείρ. hat im Busammenhaug seine Schwierigkeiten. Die Benedictiner ilbersetzen zu unbestimmt; as merae nugae somnia sunt. Couward umschreibt: quae somniamus verae nugae sunt, quaeque divendimus, somnia. 3ch habe die Stelle so gegeben, wie sie sichen Elias von Creta ninmt, als tateinbes Zwischenwort Gregors. Conjectur: λῆρος πλατὸς τὰ ὀνόματα, ober λῆρος πλατὸς καὶ ὁνείρατα.

<sup>3)</sup> Orat. II. 72. p. 78.

übernatürlich wirkender Carimonien fetten," begegneten jeboch einfichtsvollere und ebler ftrebende Manner, wie ein Gregorius bon Nazianz, Chrysoftomus, 1) hieronymus und Augustinus mit gebührenbem Ernft. Der erftere fest bem Ginwurf, bag auch bie Apostel unwissende Fischer und Bollner gewesen, und boch bie Welt burch bie Rraft ihres Wortes übermunden hatten, haupt= fächlich folgendes entgegen: 2) Dieß feb bei ben Aposteln ge= Schehen, ,bamit bie Wirfung bes von ihnen ausgesprochenen Wortes ein besto größeres Wunder fen. 3) Aber ber, welcher fich barauf berufe, moge boch auch einmal bie Glaubenstraft beweisen. bie in ben Aposteln wohnte, 4) er möge boch zeigen, ob er auch ohne Gelb, ohne Reisetasche und Stab, halb nadt, ohne Schube, mit bem Täglichen gufrieben, allein in ber hoffnung reich, leben könne;" er moge ferner burch bie Bunberfraft, welche bie Apostel begleitete, barthun, bag Gott auch mit ihm fen, "er möge nur einen Dämonischen beilen, nur einen Aussätigen reinigen, nur einen Tobten auferweden", bann will ihn Gregor, mag er auch noch so wenig beredt, noch so unscheinbar und gering febn, wie einen Engel aufnehmen. Aber freilich folche Beurfundungen eines höheren Berufes, einen heiligen Wandel und göttliche Glaubenstraft fonnten bie, welche Gregor befampft, nicht aufweisen, und eben so wenig waren fie im Stande burch ihr Wort abnliche Wirfungen hervorzubringen, wie fie die Apostel bervorgebracht batten. 5)

<sup>1)</sup> S. Reanbers Chrysoftomus iter Th. S. 59 u. 113, wo sich sehrschine Bemerkungen über diesen Gegenstand finden; S. 113. heißt est: "Es sind ja dieselben entgegengesetzen Grundirrthumer in den herrschenden Anssichten von den Ersorderussen Grundirrthumer in den herrschenden Anssichten von den Ersorderussen des geistlichen Standes und von der Bestimmung desseben, welche wir zu verschiedenen Zeiten wiedersinden, und welche immer viele Uebel in der Kirche zur Hosge hatten. Entweder man setzte das Wesen des geistlichen Standes allein in ein gewisses magisches Gepränge, wodurch die Macht der Religion über die Gemülter geltend gemacht und übernatürliche Wirkungen ihnen mitgetheilt werden sollten, in die Berwaltung der Saramente und in die liturgischen Handlungen, man detrackete die Predigt als etwas Unwesentliches, und alles was zur theologischen Ausdikung des Geistlichen dienen sollte, als überstüssig oder gar schällich, oder auch man sah in dem Geistlichen nur den Redner oder Lehrer, setzte das Wesen diese Beruss in eine todte wissenschaftliche oder leere rhetoriche Bildung. In dieser Zeit hatten viele die erste dieser einander entgegenstehenden irrigen Ansichten und biese dienten der Trägheit schlechter Geistlichen zur Stütze und besörderten die schlechte Besetzung der Aemter." Run solgen Stellen besserer Kirchenlehrer, die gegen diese Irribumer tämpsten.

<sup>2)</sup> Carm. adv. episcop. B. 192-215. p. 22-24.

<sup>3)</sup> Ώς αν τὸ θαῦμα μεῖζον ή τὸ τοῦ λόγου.

<sup>4)</sup> Δός μοι τὸ πιστὸν τῶν ἀποστόλων ένός.

<sup>5)</sup> Diefe Wirfungen ichilbert Gregor febr icon Carm. adv. episc. 23. p. 26.

Auker biefen besonderen Fehlern war unter einem aroken Theil ber Beiftlichen eine bochft meltliche Befinnung berridend geworben, die fich wieder in verschiedenen Formen offenbarte. Schilberungen biefer SinneBart fo vieler Geiftlichen feiner Beit finden wir bei Gregor besonders in dem Gebicht auf fic felbft und über bie Bischöfe, 1) welches er, nach ber Bitterfeit bes Tones ju foliegen, balb nach feiner Abbantung in Conftantinopel und noch bor seiner verfificirten Lebensgeschichte fcrieb. Dag in biefen Bergensergiegungen auch Manches auf bie Spite ober felbft brüber hinausgetrieben feyn; bas Deifte ift gewiß unmittelbar aus bem Leben gegriffen und tragt unverfennbar Buge ber Birtlichteit an fich. Es genügt uns, bier nur weniges bervorzuheben. Bleich anfänglich, 2) meint Gregorius, ber Löwe, ber Barbel und bie Schlange feben noch großmuthig und milb im Bergleich mit ben folimmen Bifcofen, bie gwar alle voll Stolg, aber feineswegs voll Liebe waren; "blide burch bas Schaafskleib binburd auf ben Bolf; wolle mich nicht burch Borte überzeugen, fonbern burch Thaten; ich haffe die Lehren, benen bas Leben wiberfpricht: indem ich bie Karben bes (übertunchten) Grabes lobe, verabideue ich ben bon innen tommenben Geruch ber bermoberten Glieber." Dem ernften, mit fteten Uebungen eines ftrengen Lebens befchaftigten Gottesmann ftellt Gregor 8) ben weltlichen Briefter gegenüber, ber fich feinen jugendlichen Luften überläßt, fpielt, fingt, bem Bauche fröhnt, alle Sinne für alle Lebensfreuben offen balt. und bem gugellofen Fullen abnlich in ben Tag bineinlebt. "Bei folden Meniden ift, wie Gregor weiter bin fagt, 4) Un miffen beit zwar ein Uebel, aber boch nur bas geringere Uebel; ... in ihrem Glauben find fie zweizungig, bem Beifte ber Reit, nicht ben Gesethen Gottes bienenb, unftet in ihren Lebren, wie ber

Πόθεν βασιλεῖς, καὶ πόλεις, καὶ συλλόγους, Κατηγοροῦντας, ἐὐθύνοντας ἐν λόγοις, Πορ βημάτων τε. καὶ θεάτροις ἐν μέσοις, Σοφοὺς, τομικοὺς, ἔλληνας ὡφρυμένους, Λημηγοροῦντας, εὐστομοῦντας καίρια, ἕξήλεγχον ἐν παβξησία, Εἰ μὴ λόγου μετεῖχον, οὐ σὰ μὴ δίδως;

<sup>1)</sup> Ele faurdy nat neol eneunonwr. Das Gebicht ift zuerst ber ausgegeben von Jacob Toll in der Sammlung von Anecdotis, die den Titel silvet: Insignia Itinerarii Italici. Traj. ad Rhen. MDCXCVL Zu vergleichen ist mit diesem Gebicht besonders Carm. XI. ad Episcopos. B. 79 seqq. p. 83. in der Leipz. Ausg. s. Werke.

<sup>2) \$3.</sup> p. 6.

<sup>3) 38. 54.</sup> p. 8.

<sup>4) \$8. 330,</sup> p. 34.

fluthenbe Euripus, wie biegfame Zweige, Schmeichler unb fußes Gift für Weiber, gegen Geringe wie Lowen, gegen Dachtige aber wie Sunde, nach jedem Tifch mit feiner Rafe fpurend. weit mehr um bie Thuren einflugreicher, als weifer Manner fich brangend; mehr nach bem Angenehmen ftrebend, ale bem Rüglichen, bamit fie auch noch ihren Rachften ins Berberben führen. Und bavon rühmt benn einer fich feines Abels, ein anberer feiner Beredtfamteit, ein britter feines Reichthums, ein bierter feiner Bermandtichaft; bie aber nichts haben, beffen fie fich ruhmen fonnen, zeichnen fich wenigstens burch ihre Schlechtigkeit aus." 1) Mufer ber Schmeichelei guchtigt inbef Gregor tein Lafter ftarter. als basjenige, gegen welches auch ber Erlofer mit bem gangen Reuer eines abtilichen Unwillens fprach, Die Beuchelei. Diefe bezeichnet er als bas Schandlichfte unter allem Schanblichen, 2) und icuttet feinen gangen Spott über bie aus, welche "burch einen Bart, burd niebergeschlagenes Befen, gebeugten Raden. milbe Stimme, bebachtigen Gang" und bergleichen ben Schein ber Frommigfeit berborgubringen fuchen, die ihrem Beift und Bergen feblt. 8)

Ohne alle einzelnen Züge des abschreckenden Bilbes, bas Gregor von dem großen haufen der Geistlichen seiner Zeit entwirft, durchzugehen, wenden wir uns lieber zur Betrachtung des Ide als eines Theologen, welches ihm vorschwebte. Denn ein solches stand ihm während seiner ganzen Amtskührung so lebendig vor der Seele, daß es ihm, obgleich stets Begeisterung einslößend, doch auch nie Ruhe ließ und ihn oft mit dem schmerzlichen Gefühl seiner Unzulänglichkeit erfüllte. Den Zweck der wissenschaftlichen und praktischen Theologie, die er gerne als Seelenheilkundes ansch, setze er darin: "die Seele zu besstügeln, sie der Welt zu entreißen und der Gottheit zu übergeben, das Bild Gottes in derselben entweder zu erhalten oder, wenn es erlöschen will, zu erfrischen oder, wenn es vertilgt ist, wiederscherzustellen, Christo eine Wohnung zu bereiten im Herzen durch

 <sup>8. 696.</sup> p. 62.
 Δισχρών μέν οὖν αἴοχιστον ἡ τρόπου πλάσες.

<sup>3) \$8. 648.</sup> p. 58.

<sup>4)</sup> Orat, II. 71. p. 47.

<sup>5)</sup> Eine intereffante, aber etwas zu weit ausgeführte Barallele zwifden ber Theologie und Mebicin finbet fic Orat. II. 16. p. 20.

ļ,

ben Geist; um es mit einem Wort zu sagen: ben Menschen göttlich zu machen (Isde noengaal) und ihm himmlische Seligteit zu bereiten." Der wie Gregor an einem anderen Orte?) sagt: "Ein Geschäft hat der Priester und das allein, nämlich die Seelen zu reinigen durch Leben und Lehre, selbst himmlisch erleuchtet durch göttliche Anregungen, ruhig, hochgesinnt, die göttlichen Eindrücke rein in der Seele tragend, wie ein geistiger Spiegel — und heilige Opser für seine Kinder darzubringen, bis er sie selbst in (gottgefällige) Opser umbildet. Die übrigen Dinge überlasse er denen, die geschickter sind."

Diesem boben Biele seiner Thatigkeit gemäß forbert Gregorius von bem Beiftlichen vor allem ein gottgeheiligtes Leben; was nicht in ihm felbst wirksam und lebendig ift, bas fann er auch in anderen nicht erzeugen. "Riemand ift bes großen Gottes wurdig, niemand ift wurdig, fein Briefter que febn und ibm Opfer bargubringen, ber fich nicht felbft querft als ein lebenbiges Opfer Gott bargebracht hat, ober vielmehr ein beiliger und lebendiger Tempel des lebendigen Gottes geworden ift. ich felbst so leichtfertig an die Berkundigung bes gottlichen Bortes mich magen, ober andere loben, wenn fie es thun. Gin folder Gifer ift nicht zu loben. D! es ift ein Beginnen, bas uns beilige Rurcht einflößen follte. Darum muß man fich felbft gu= erft reinigen, und bann mit bem Reinen umgeben." 3) Der Beifiliche alfo, ber als Borbilb und thatiger Reprafentant bes driftlichen Lebens unter feiner Gemeinde fteben foll - benn bie That wirkt mehr, als bas Wort, und nur burd bie That erhalt bas Wort Rraft 4) - ber Beiftliche foll fich nicht bamit begnügen, Lafter zu meiben, "benn bas ift auch icon ben Menichen, wie fie gemeinbin find, eine Schanbe, fonbern er muß fich auch im Guten auszeichnen. Er muß nicht blos bie falichen Buge aus ber Seele vertilgen, sonbern auch bie iconeren bineinschreiben, fo bag er mehr burch Tugend bervorragt, ale burch außere Ehre und Burbe, fo bag er gar feine Grange im Guten und im Streben nach Bervolltommnung tennt . . . Grabe ber Gunbe und Strafwurdigfeit find fur verschiebene Berbaltniffe verschieben. Bei einem Geiftlichen ift es icon Gunbe.

<sup>1)</sup> Orat. II. 16. p. 20.

<sup>2)</sup> Carm. adv. episc. B. 751. p. 66.

<sup>3)</sup> Orat, XX. 4. p. 377.

<sup>4)</sup> Auch ber seiner Confession nach nichts meniger als driftliche Julian preist die Briefter, ων ποός τα πλήθη χοή λέγειν δείγμα των έαυτων έχις έξουτας βίον. Fragment. p. 299.

nicht immer ber Beste zu sehn, nicht immer bem Schönen und Guten unablässig nachzustreben, indem er durch seine hohe Tugend bie Menge ber andern Menschen wenigstens zu einer mittleren Stufe heraufziehen soll, und zwar nicht mit Gewalt nöthigend, sondern durch sanfte Ueberredung erziehend." 1)

Aber eben fo ftreng verlangt Gregorius von bem Religions= lebrer, bag er eine festgegrundete Renntnig bon gottlichen Dingen, baß er bie heilige Philosophie inne habe. Und es ist ibm nichts Geringes, mit ficherem Urtheil die Bahrheit ber driftlichen Lehren barzuthun und zu vertheibigen. Es foll ja ber Theologe .. von ber Welt und ben Welten, von ber Materie, ber Seele, bem Geift und ben geiftigen Naturen, ben guten sowohl als ben bofen, von ber alles jufammenhaltenben und lenkenben Borfebung - borguglich aber bon unferer erften Erschaffung und bon unferer letten Wiederbildung (Wiedergeburt), bon ben Borbildern und ber Bahrheit, bon ben Gottesbundniffen, bon Chrifti erfter und letter Erscheinung, von feiner Menschwerbung, feinen Leiben, von feiner Auflösung (ἀναλύσεως) und Auferstehung, bom Enbe ber -Dinge, bem Gericht und ber Wiebervergeltung, sowohl ber traurigen als fröhlichen, und was die Sauptfache ift, von der allmäch= tigen und feligen Dreieinheit"2), von allen biefen Dingen foll er Grund und Rechenschaft bes Glaubens geben konnen. Freilich eine große Sache, und eine faum ju leiftenbe, wenn Gregorius verlangte, bag ber Theolog alle Führungen und Offenbarungen Gottes, bis auf ihre letten, in ber Tiefe bes göttlichen Berftanbes und Willens liegenden Grunde erfennen follte. Aber eine folde, alle Wahrheit und alle Tiefen bes göttlichen Befens völlig er= fcbopfenbe Ertenninif giebt es nach Gregore Ueberzeugung für ben Menfchen auf feiner irbifden Laufbahn nicht, fonbern nur eine allmählige Unnäherung ju jener, ber himmlischen Seligfeit aufbewahrten, Erkenntnig, ba wir erkennen werben, wie wir felbft erkannt find. "Das ift mir ber vorzüglichste Theologe, fagt er, 5) nicht ber bas MU (ber Gottheit) gang begreift, benn biefes MU fann feine Reffel umfaffen (fein beschränkter Beift tann ben un-

<sup>1)</sup> Orat. II. 14. u. 15. p. 19.

<sup>2)</sup> Orat. II. 35. 36. p. 29. Womit zu vergleichen Carm. adv. episcop. B. 309. p. 33. In einer andern Stelle Orat. XXVI. 10. p. 495. bezeichnet Gregor biefe Buntte zum Theil als Gegenstände ber freieren theoslogischen Speculation.

<sup>3)</sup> Orat. XXX. 17. p. 552. Οὖτος ἄριστος ἡμῖν θεολόγος, οὐχ ος εἶρε τὸ πῶν, οὐθὲ γὰρ θέχεται τὸ πῶν ὁ θεπμος, ὰλί ος ᾶν ἄλλου ζαντασθῆ πλέον, καὶ πλείον ἐν ἑαυτῶ συναγάγη τὸ τῆς ἀληθείας ἔν- δαλμα, ἡ ἀποσκίασμα, ἡ ὅ τι καὶ ὀνομάοομεν.

beschränkten ganz faffen), sonbern berjenige, welcher mehr als ein anberer (vom Göttlichen) in sich hineingebilbet, und in sich mehr bas Bild ober ben Schatten ber Wahrheit, ober wie man es nennen will, aufgenommen hat."

Bei ber Mittheilung ber Lehre und im volksmäßigen Bortrag berfelben verlangt Gregor bor allem folichte und ungeschmüdte Einfalt. Er verwirft zwar bie Schonheit ber Rebe nicht, fo wenig als wiffenschaftliche Bilbung, aber Berftanblich= feit und Uebereinstimmung berfelben mit ber Faffungefraft ber ju Belehrenben ift ihm wichtiger. Bas Gregor in biefer Beziehung bom Brebiger berlangt, läßt fich mit seinen Worten in folgenbe Sate fassen: 1) "Das Innerliche ift bei ihm bas Wesentliche, benn in ber Seele liegt unfer Beil; boch muß er es auch in ber Rebe auszusprechen und barguftellen wiffen. Bas ift bie iconfte Rofe, bie bon baglichen Blattern umbullt ift? Aber mehr wird nicht verlangt, als bag er fo rebe, wie folichte, einfache Menschen thun. Er gebe orbentlich ju Fuge in feinem Bortrage und rebe lieber etwas baurifd. Darüber werben wir uns nicht ftreiten. Denn auch ich weiß mich berabzulaffen und ein einfacher Tifc ift mir oft lieber, als ein von Rochen fostlich ausgerufteter. Ebenfo ift es mit einem Rleib; wahre Schönheit liegt nicht in bem, was banbe malen, sonbern in bem, was bie Ratur giebt. Sein Sinn feb aufwärts gerichtet, bas genügt uns. Das Gezierte überlaffen wir benen, bie es lieben. Der Geiftliche flechte mir teine Sate nach ber Weise bes Sextus und Phrrho, bes Chryfippus ober bes Stagpriten; auch nach ber Berebfamteit Ploto's ftrebe er nicht. Berfcmabe bie Schonbeit ber Rebe folder, beren Lehre bu verwirfft. Philosophire (beschäftige bich nur bentenb) über bie einfache Beilslehre; und bu wirft uns genugen. auch wenn bu ungebilbet fprichft."

Die Rraft, welche ben Geistlichen zur Erfüllung seines hoben und schweren Beruses stärkt, soll ihm, so ist es Gregorius überzeugt, von oben kommen. Er soll seiner eigenen Schwäcke sich bewußt, bem vertrauend sich hingeben, der in den Schwacken mächtig ist, so daß er, was Gregorius selbst so gerne sehn wollte, nur "ein Werkzeug Gottes, nur ein Werkzeug des Logos, nur ein Werkzeug des heil. Geistes seh, das von diesem herrlichen Künftler immer im Einklang erhalten und bewegt wird." 3) Als

<sup>1)</sup> Carm. adv. episcop. 8. 272. p. 29.

<sup>2)</sup> Orat. XII. 1. p. 248. Hier erlaube ich mir bie fraftigen Borte eines ber erleuchteiften und wissenschaftlich gebilbeiften Borbereiter ber Rirchenberbesserung, bes Ricolaus bon Clemangis in Erinnerung zu bringen. Er sagt in feiner golbenen Schrift do Studio Theologico (welche sich

erhebenbe und begeisternde Borbilder sollen ihm immer Jesus, dieses unerreichbare Urbild eines Zeugen göttlicher Wahrheit und seine Apostel vor der Seele stehen. Unter den Schülern Jesu weist Gregorius mit besonderer Borliebe auf das Leben und Wirken des Apostels Paulus hin, um alle Züge zum vollkommenen Bilde eines wahren Predigers zu entsalten. Herrlich schildert er den großen Apostel, welcher für die Welt gekreuzigt, sich selber abgestorben, nur Christo lebte, und in allen Gesahren zu Wasser und zu Land, unter Juden und Heiden, bei aller Mühe und Arbeit, in Hunger und Durst, in Frost und Blöße, in der Schwachbeit seines Geistes und Fleisches, die höchste Seligkeit hatte allein in der Berkündigung des Evangeliums, dessen Gotteskraft ihn über alles erhöhte." 1)

Es ist gewiß nicht uninteressant mit ben Forderungen, die Gregor an ben driftlichen Geistlichen macht, dasjenige zu vergleichen, was Julian, dem die Berbesserung des Heidenthums so sehr am Herzen lag, vom heidnischen Priester verlangt, und als Oberpriester selbst mit großem Eifer übte.

Die Beherrscher bes römischen Reiches vereinigten seit Augustus, 2) wie einst manche Bolksväter in glücklicherer patriarchalischer Zeit, die königliche und höchste priesterliche Würde in einer Berson. Julian war also, wie seine Borsahren, als Kaiser, zugleich höchster Priester (Pontisox maximus) aber er unterschied sich von ihnen barin, daß er seine priesterlichen Geschäfte mit nicht geringerem Eiser und Hochgesühl verwaltete, als seine kaiserlichen. Kein herrscher vor ihm hatte einen solchen Werth auf sein hohepriesteramt gelegt. Er war so durchdrungen von der Würde und

bei d'Achery im Spicileg. Tom. I. p. 473 seqq. finbet, aber wohl, weil sie so viel zu allen Zeiten Wahres und auch für unsere Zeit zu Beberzigenbes enthält, eine besondere Perausgabe und Bearbeitung verdiente) — er sagt p. 475. — "Die Welt ift voll Priester, voll Doctoren und Prediger, und warum sehen wir bennoch allerwärts eine solche Fülle von Ungerechtigteit, als weil die Predigt nichtig ift, welche die Liebe, die nicht wirkungslos sehn kann, nicht unterstütz? Wie kann der die Heibe, der entstünden, welcher ohne Feuer ist? Wie kann der sie himmelwärts leiten, der auf der Erbe liegt? Wie kann der Borte der Kraft sprechen, der selbst ohne Geist und Krast ist? Krast aber giebt dem Borte des Predigers der heit. Geist, indem er sein herz mit dem Eiser der Liebe entstammt. Sie ist es, welche die Herzen durchbringt und durchbohrt und die Worte dem tiefsten Gemitthe sest einprägt, ohne welche auch der, der mit Menschen- und Engelzungen redete, nur ein tönendes Erz und eine klingende Schelle wäre."

<sup>1)</sup> Orat. II. 52-57. p. 38-41.

<sup>2)</sup> Suetonius in Octavio cap. 31.

Heiligkeit 1) bieses Beruses, baß er bei seiner Thätigkeit für bie Wieberbelebung ber heidnischen Religion im Großen, auch die geringsten priesterlichen Geschäfte, mit Berleugnung alles fürst-lichen Stolzes, zu verrichten nicht verschmähte.

Rulians Ibee bom Priefterthum weicht bon berjenigen, welche fich icon ju Gregore Beit in ber driftlichen Rirche ent= widelt hatte, im Wefentlichen nicht ab, nur bag fie auf ben Polytheismus angewendet ift. Er erblidt im Priefter ben Diener ber Götter, ben Mittler zwischen ben Got: tern und ben Menfchen,2) welcher bie Opfer ber Menfchen ben Göttern barbringt, und bie gnabigen Gaben ber Götter ju ben Menschen herabführt. Er berlangt für ben Briefter als folden, fo lange er feine beiligen Geschäfte verwaltet, eine fromme Berehrung, und zwar eine eben fo bobe, wo nicht höbere, als für bie Borfteber bes Staates. Aber babei forbert er bom Briefter selbst auch perfonliche Burbe und beilige Gefinnung:3) "Diejenigen, welche mit Scheu ju ben Göttern hingutreten, muffen gang borguglich Werke ber Frommigfeit üben, etwas Unreines aber weber fprechen noch boren." Der Briefter foll fich entweihender Werke und Worte, nicht blos für fich felbst enthalten, fondern auch bie Gefellichaften meiben, wo ihm bergleichen ju Besicht ober Gebor tommen konnte. Rein unschidlicher Scherz tomme über feine Lipben ober berühre fein Dbr. Deftwegen

<sup>1)</sup> Julian ichien eben befiwegen einem großen Theil auch feiner beibnischen Unterthauen nur zu fromm zu febn. Es war ihnen unerträglich, bag ber Raifer so oft in ben Tempel gebe, allen beiligen Sanblungen beiwohne, bie Götter fortwährend belästige, an ben öffentlichen Boltefreuben bagegen entweber gar nicht, ober nur gezwungen Antheil nehme. Man sehe bie bitteren Bemerkungen Julians barüber im Misopogon p. 346.

<sup>2)</sup> Auch Gregorius nennt sich als Priefter einen Mittler (µeatrys), burch welchen bie Gemeinde zur unsichtbaren Gottesstadt bingesührt werden sollte. Orat. XIX. 11. p. 370. Besonders Carm. IX. ad Episcopos B. 4 seqq. p. 81. und Orat. II. 91. p. 55. Es ist befannt, wie die driftliche Kirche jener Zeit von der reinen urchriftlichen Idee eines geheitigten Gottesvolkes, in welchem jeder Einzelne ein geistiger Priester des Höchsten nach dem Borbild des einzigen Mittlers und hohenpriesters Zesu Christi senn sollte, zu der Borstellung von einem gesonderten, Gottheit und Menscheit wermittelnden Priestersande übergegangen, oder vielmehr zurückzesalen war. Doch ist zu bemerken, daß Gregorius weniger Gewicht auf die Wilrde des Priesters als solchen, und einen höheren Werth auf seine persönliche Gessinnung legt, als Julian.

<sup>3)</sup> Julians Grunbfate fiber bas Priefterthum finben fich vornemlich beifammen in bem Fragment eines Briefes ober einer Rebe p. 300 sqq. edit. Spanhem, und in feinem 49sten Briefe an ben Oberpriester von Galatien, Ursacius p. 429. Jenes Fragment ift am Anfang und am Schluß verftummelt, gerabe an Stellen, wo Julian Ausfälle gegen bas Christenthum thut. Wir haben also bie Berftucklung vermuthlich ben handen zu eifriger Christen zu verbanten.

untersagt auch Julian ben Priestern die Lectüre unsittlicher ober beißend satyrischer Schriftseller, z. B. des Archilochus, Hipponar und ähnlicher, und weißt sie allein an das Studium der Philosophie, derjenigen vorzüglich, welche die Götter als Urheber und Borsteher ihrer Lehren anerkenne, also der phihagoräischen, plastonischen, aristotelischen, auch der des Chrysippus und Beno. Aber auch das philosophische Studium soll bei den Priestern immer fruchtbar werden zur Heiligung der Gesinnung und Beledung der Göttersurcht. Richt alle Sätze der Philosophien, nur diejenigen braucht sich der Priester anzueignen, die einen frommen Sinn erzeugen und zur reineren Erkenntniß der Götter führen.

Der fürftliche Briefter bot alles auf, um ben thatigen Gifer feiner Untergebenen für ihr Umt anzufeuern, und bie Burbe bes Briefterftanbes auch burch außerliche Unordnungen ju beben. Der Priefter ift guerft berufen, feinem Umte gu leben, und fein ganges Dafenn foll burch bem Dienft ber Götter gebeiligt febn. "Defters foll ber Briefter ju ben Göttern beten, fowohl öffentlich, als in ber Stille, etwa breimal bes Tages; wo nicht, wenigstens bes Morgens und gegen Abend, benn es geziemt fich nicht, bag ber Briefter einen Tag ober eine Nacht ohne Opfer borübergeben läßt." 1) Streng ift Julian in ben Borfdriften für ben Briefterbienft; er will nicht nur, bag ber Briefter bei Tag und bei Racht alle Weihungen und Reinigungen anwende, welche bie beiligen Anordnungen vorschreiben, sonbern bag er fich auch mabrend ber Tage feines Tempelbienftes gang in ben Tempelmauern halte. 2) Diefer gange Zwischenraum foll, bas Brieftergeschäft ausgenommen, göttlichen Contemplationen gewibmet febn. Die bentenbe Betrachtung boberer Dinge foll ben Briefter im ftillen Raum ber Tem= pelmauern allein beschäftigen, fo bag er nie in bas Getummel bes Marktes hinaustritt und felbft nicht einmal eine obrigfeit= liche Berson außer bem Tempel fieht. Sind die Tage bes Tem= pelbienftes vorüber, fo mag er wieber ju ben Geschäften bes Lebens jurudlehren, feine Freunde befuchen, auch wohl Gaftmablen beiwohnen, nur nicht bei allen Menschen ohne Unterfchied, fonbern allein bei ben Beften. 3)

Um das Ansehen des Priesterstandes und die Burbe bes heidnischen Gottesdienstes auch äußerlich zu heben, traf Julian besonders folgende Anordnungen: Wohl wissend, was der firch-

<sup>1)</sup> Julian. Fragment. p. 302.

<sup>2)</sup> Diefe Zeit war bamale in Rom 30 Tage; anderwarte hatte man anbere Bestimmungen.

<sup>3)</sup> Fragment. p. 302.

liche Gefang gethan hatte, um ben driftlichen Gottesbienft ju perschönern und zu empfehlen, wollte er biefen Bortheil auch bem beibnischen Tempelcultus verschaffen, und gab begwegen nicht blos Befehle jur Errichtung einer Art bon Sangeridule für ben Tempelgefang in Alexandrien, 1) sondern ermunterte auch bie Brieftet, bag fie bie Symnen ber Götter lernen möchten, 2) befonbers biejenigen, bie bei beiligen Sandlungen gefungen wurben, in Erwägung, bag einige biefer beiligen Gefange von gottbegeifterten Menfchen, Die meiften aber bon ben Göttern felbft berrübrten. - Auf ben Gebanten, bag bem Priefter, als foldem, besonbers fo lange er in ber Berwaltung beiliger Geschäfte begriffen ift, eine bobere Burbe gutomme, ftust fich auch bie flug berechnete Borfdrift, bag fich berfelbe mabrend bes Dienftes einer bochft practvollen, im Leben aber einer gewöhnlichen und einfachen Rleibung bebienen moge. 3) Am wenigsten barf fich ber Priefter, wenn fein Anseben in ben Augen bes Boltes feststeben foll, gegen bie weltliche Obrigfeit etwas vergeben. Selbst ben bochften obrigfeitlichen Berfonen muß er mit gleicher ober überlegener Burbe gegenübersteben. Deftwegen erscheine er felten, nur in bringenber Angelegenheit, ober um für bie Armen Gutes zu bewirken, auf bem Forum bor bem Brafecten ber Brobing; eben fo felten in beffen Saufe, lieber unterhandle er mit ibm burch Briefe. Wenn ein Statthalter in eine Stabt einzieht, fo barf ihm fein Priefter entgegen geben, außer wenn er in ben Tempel ber Gotter fommt, und bann nur innerhalb ber Tempelmauern. Rommt ber Brafect in ben Tempel, fo foll ibm fein Golbat bortreten, folgen tann ibm, wer will. Denn fobalb einer bie Schwelle eines Beiliatbums betritt, so ift er ein Bribatmann. Der Briefter allein ift Berr im Innern, wie es bie göttlichen Anordnungen verlangen. 4) Streng ahnbete es Julian, wenn fich ein Machtiger ungerechter Beise an ber gebeiligten Berson eines Götterbieners vergriff. 5)

Bur äußerlichen Burbe eines Priesters gehörte auch bie ernste haltung in geselligen Berhältniffen. Julian verbietet ihm, an öffentlichen Freuden, die religiösen ausgenommen, Theil zu nehmen. Er felbst, der Oberpriester, war ein Berächter ber

<sup>1)</sup> Julian. epist. 56. p. 442.

<sup>2)</sup> Fragment. p. 301.

<sup>3)</sup> Fragment. p. 303.

<sup>4)</sup> Epistol. 49. p. 431. Fragment. p. 302.

<sup>5)</sup> Epist. 62. Der Raifer vermeift es einem weltlichen Beamten fehr scharf, bag er einen Briefter, so lange vieser noch in seiner Amtswürde war, gestraft habe. Er thut ihn beswegen als Pontisex maximus in einen Rirchenbann.

Schauspiele, Bettrennen und ähnlicher Bolkslustbarkeiten, er verlangt auch vom Priester, baß er eben so wenig Theater besuche, als Schauspiele in seiner Wohnung aufführen lasse, auch mit keinem Schauspieler ober Wagenlenker freundschaftlichen Umgang unterhalte. Zu heiligen Kämpfen mag auch der Priester Zutritt haben, aber nur zu solchen, bei welchen den Frauen nicht blos das Mitkämpfen, sondern auch das Zuschauen verboten ist. Den Thiergesechten sollen nicht einmal die Kinder der Priester beiswohnen. 1) Kein Priester darf in einer Schenke trinken, keiner eine entehrende Kunst oder Handwerk treiben. 2)

Bortrefflich ist ber Grundsat, ben ber priesterliche Kaiser für die Wahl seiner untergeordneten Amtögenossen aufstellte. 3) Bu Priestern sollen die besten Männer einer Stadt, das heißt diesenigen, welche die Götter und Menschen am meisten lieben, gewählt werden, ohne Rücksicht auf Ansehen, Bermögen und Rang. Die einzige Bedingung ist Götterund Menschenliebe. Das Kennzeichen der Gottesliebe ist, daß er alle seine Hausgenossen zur Frömmigkeit anführt, der Menschenliebe, daß er den Armen nach Kräften wohlthut, überhaupt allen gerne mittheilt. Die letztere Eigenschaft schätze Julian an den Briestern besonders auch deswegen, weil er glaubte, dadurch gesichehe den verhaßten Galiläern, welche durch Wohlthaten so viele Arme angezogen hatten, am meisten Abbruch.

Unter ben Borschriften Julians sind manche, bie auf eine falsche Weise nur äußerliche priesterliche Burbe hervorzubringen beabsichtigen, aber auch andere, die, zu jeder Zeit anwendbar und zweckmäßig, von dem wahrhaft evangelischen Geistlichen in drift-lichem Sinne geübt werden können.

#### II.

## Gregor als Bibelausleger.

Die Ezegeten ber älteren griechischen Kirche können, wie bekannt, im Allgemeinen in zwei Klassen gesondert werben, die man nach ben Städten, wo sie sich besonders ausbildeten und wo ihre vorzüglichsten Repräsentanten lebten, die alexandrinische und antiochenische Schule nennt. In der alexandrinischen Schule war

<sup>1)</sup> Fragment. p. 304.

<sup>2)</sup> Epist. 49. p. 430.

<sup>3)</sup> Fragment. p. 305.

bie Reigung jur allegorischen Auslegung borberrichenb, in ber antiochenischen wendete man borgugeweise bie Grundfate ber biftorifch = grammatifchen Interpretation und jum Theil auf eine febr geiftvolle und lebendige Beife an. Aus ber letteren Schule find die vorzüglichsten Ausleger ber griechischen Kirche, ein Theodor bon Mopfvefte, Chrysoftomus und Theodoret berborgegangen, bie fich um die Eregese bauernde Berdienste erworben haben; die alexandrinische Schule, vorzüglich burch Drigenes reprafentirt, konnte ihrer Richtung gemäß keine fo haltbaren Refultate liefern, aber fie gablte gleichwohl Manner von ausgezeichnetem Geift und guten Renntniffen unter ihre Unbanger. Much Gregorius 1) nebst seinem Freunde Bafilius find unter benfelben zu nennen. Wenn uns auch alte Schriftsteller 2) nicht ausbrudlich berichteten, baß sie ihre hermeneutischen Grundfate nach Drigenes gebilbet batten, und wenn wir nicht mußten, bag bie Blumenlese aus ben eregetischen Werken bes Drigenes, bie ben Namen Philokalie bat, ein Werk beiber Freunde fen, 3) fo wurde uns icon eine fluchtige Betrachtung einiger ihrer Auslegungen zeigen, daß fie fich an ben in feinen Tugenden und Fehlern fraftigen, bon ihnen fo berehrten Alexandriner anschließen. Bei Gregorius insbesonbere ist bieß um fo natürlicher, ba er einen Theil feiner Jugenbbildung in Alexandrien erhielt.

Gregor, mehr kirchlicher Dogmatiker als biblischer Ereget, pflegt nur gelegentlich Erklärungen von Bibelftellen mitzutheilen, und hatte keine besondere Beranlassung, sich über seine hermeneutischen Grundsätze ausführlich zu erklären. Indes dürfen wir doch die Stellen, wo er einige Bemerkungen darüber fallen läßt, nicht ganz übersehen. Daß Gregor der alle gorischen Austegungsweise huldigt, geht, wenn wir die damalige Ausdrucksart erwägen, schon daraus hervor, daß er es als etwas sehr Lobenswerthes betrachtet, "sich über den Buchstaben zu erheben und dem Geiste zu folgen,"4) daß er dieß namentlich an der

<sup>1)</sup> Bon Gregorius als Eregeten handelt auch Rofen miller in ber Historia interpretat, libror. sacror. P. III. p. 232—239. Allein er fonnte nach der Natur feines Wertes über diefen einzelnen Mann nicht so ausführlich sehn, als es bem obliegt, der sich mit demfelben ausschließlich beschäftigt. Er beschränkt sich darauf, einige Auslegungen Gregors anzusühren, ohne die Stellen hervorzuheben, wo Gregor über seine hermeneutischen Grundfätze spricht. Meher in seiner Geschichte der Exegese übergedt Gregor gänzlich.

<sup>2)</sup> Socrat. IV. 26. Sozom. VI. 17.

<sup>3)</sup> S. oben p. 40.

<sup>4)</sup> Orat. XXXVII. 2. p. 646.

Exegese seines Freundes Basilius rubmt, 1) und bag er ben Arianern gegenüber bie orthodoxen Theologen auch bestwegen preift, weil fie nicht blos ,, so nachläffig und gelegentlich in bie Schrift hineinblidten, fonbern burch ben Buchftaben hindurch= bringend und in bas Innere hineinschauend, bie berborgene Schönheit ju feben gewürdigt und von bem Lichte ber Erfenntnig umftrahlt murben."2) Befonbers aber bas alte Teftament, in bem er nach bem Vorgange bes Apostel Paulus 3) ein Schat= tenbild bes Bufunftigen und Beiftigen erblict, glaubt er ohne Bulfe ber Allegorie gar nicht richtig erflaren ju tonnen, 4) obwohl er bie Anwendung berfelben im Gingelnen für außerft ichwierig balt, und für bie Sandhabung berfelben ein fehr mohl borbereitetes Gemuth verlangt. Gregor wollte fich nämlich feineswegs einem aans willführlichen und phantaftischen Allegorifiren in bie Urme werfen, fonbern wünscht einen gewiffen Mittelweg einguichlagen zwischen einem bollfommen außerlichen Festhängen am Buchftaben und einem falichen Allegorifiren. Er fpricht fich barüber fo aus: 5) "Wir wollen in ber Mitte wandeln gwischen benen, bie gang fleischlichen Ginnes find und benen, welche bie allegorische und anagogische Auglegung ju weit treiben, 6) bamit wir weber gang trage, und ohne geiftige Bewegung bleiben, noch auch fürwitiger feben, ale billig, und baburch von bem vorliegen= ben Gegenstande gang abkommen und verirren; benn bas eine ift jubifch und niedrig, bas andere traumerifch (traumbeuterifch), beibes aber gleich verwerflich." Gin Grundfat, ber richtig berftanben aludlichere exegetische Resultate batte berborbringen fonnen, wenn ihm nur Gregor mit größerer Confequeng und Unabhangigfeit von ber eregetischen und bogmatischen Trabition burchgeführt bätte.

Die allegorische Auslegung wurde bekanntlich nicht allein von ben Juden und älteren Chriften geübt, sonbern ganz unabhängig babon wendeten dieselbe auch die Griechen bei der Erklärung bes homer und anderer Dichtwerke, vornehmlich bei ber

<sup>1)</sup> Orat. XLIII. 67. p. 822.

<sup>2)</sup> Orat. XXXI. 21. p. 596.

<sup>3)</sup> Col. II. 17.

<sup>4)</sup> Beispiele allegorischer und topischer Deutung alttestamentlicher Geschichten und Bersonen, obwohl nicht besonders gelungene, findet man bei Gregor Orat. II. 107 — 109. p. 61 seqq. und Orat. XLIII. 70 — 75. p. 625 seqq. Siehe oben die Ertlärung ber Erzählung vom Sündensall p. 294.

<sup>5)</sup> Orat. XLV. 12. p. 854.

<sup>6) . . .</sup> τῶν ἄγαν θεωρητικῶν τε καὶ ἀνηγμένων.

Erlauterung ihres mythischen Inhaltes, an. 1) Niemand aber trieb bieg, wie befannt, auf einen höheren Grab, als bie platonisirenben Alexanbriner, mogen fie nun babei ben tieferen Sinn. ber ben Mythen wirklich ju Grunde lag, entwidelt, ober auch nur ben Berfuch gemacht haben, ihnen einen philosophischen Ginn unterzulegen, an ben ihre Urheber nie bachten. Gregor fieht für feine Berson biese Allegorien als Bersuche an, Die kindischen, un= baltbaren und jum Theil unsittlichen beibnischen Dothen anftanbiger und bernünftiger ju machen, und glaubt eben barum einen wefentlichen Unterschied zwischen ihnen und ber driftlichen Allegorie nachweisen zu konnen: "Es giebt auch bei uns verborgene Worte, 2) fagt er, 3) ich will es nicht leugnen, aber welches ist bie Art und Kraft ihres Doppelfinnes?4) Da ift bas vor Augen Liegende nichts Unschidliches, und bas Berborgene boch etwas Bundervolles, etwas für bie, welche in die Tiefe eingeführt werben, berrlich Erleuchtenbes, und wie ein schöner unantaftbarer Rörper nicht von einem schlechten Gewand umbullt; benn bei göttlichen Dingen barf, wie ich glaube, auch bie außere Erfcheinung und bilbliche Darftellung nicht unangemeffen und bes Daraustellenden unwürdig febn, fondern bas Göttliche muß in jeber Begiebung volltommen icon, ober wenigstens nicht baglich febn, bamit es bie Ginfichtsvolleren erfreue, ber Menge aber teinen Anftog gebe. Bei euch hingegen, fpricht er ju ben Beiben, verbient ber tiefere Sinn, ben ihr aufzeigt, feinen Glauben, bas offen Borliegende aber ift verderblich."

Beispiele ber Auslegungsweise Gregors sind bei ber Darstellung seines bogmatischen Systems schon vielsach vorgekommen; namentlich ist die einzige unter seinen Reden, die vorzugsweise exegetischen Inhaltes ist, oben 5) schon vollständig excerpirt. Wir können uns also hier damit begnügen, noch weniges besonders Charakteristische als Nachlese zu geben. In Beziehung auf die Stelle Ephes. V. 32. "Das Geheimniß ist groß, ich sage aber von Christo und der Gemeinde" bemerkt Gregor: 5) "Es ist schon an dem Weibe, Christum zu verehren in dem Mann,

<sup>1)</sup> Siehe hierliber Dishausens gelehrte und scharffinnige Abhanblung fiber tieferen Schriftsinn p. 38 und bas von Lobed bort Mitgetheilte p. 42 seqq.

<sup>2) . . .</sup> κατ' ξκίκουψιν λόγοι.

<sup>3)</sup> Orat. IV. 118. p. 143.

<sup>4)</sup> S. oben p. 300-302.

της διπλόης.

<sup>6)</sup> Orat. XXXVII. 7. 8. p. 650.

und ichon an bem Mann, die Rirche nicht gering ju ichagen in bem Aber wir wollen bem Bort noch genauer nachforschen; vielleicht werben wir noch mehr Rahrung finden, benn es beißt: 1) wenn man Milch ftogt, fo macht man Butter baraus. Der Musfpruch icheint mir nämlich bie zweite Beirath zu wi= berrathen; benn wenn zwei Chrifti waren, fo waren auch zwei Manner und zwei Frauen (geftattet); ba aber nur ein Chriftus ift, als Saubt ber Gemeinde, fo finde auch nur eine Bereinigung ftatt und bie aweite werbe gemieben; wenn aber bie zweite, wie vielmehr die britte; fo ist also bie erste geboten, die zweite wird nachgesehen, die britte ift unterfagt." - Ueber die Stelle Matth. XIX. 12. "Es find etliche verschnitten, die aus Mutterleibe verfchnitten finb" fagt Gregor: 2) "Sier scheint mir bie Schrift von bem Rörberlichen fich entfernend burch baffelbe etwas Soberes anzubeuten. Denn bei ben forverlich Berichnittenen fteben gu bleiben, scheint mir fleinlich und matt und bes Ausspruches un= würdig: wir muffen alfo etwas bes Geiftes Burbiges ausbenten. Einige nämlich find bon Natur jum Guten geneigt - andere reinigt bas Wort, indem es gleichsam ibre Leidenschaften ausichneibet - und wieber andere verschneiben fich felbst, indem fie ohne Lehrer empfangen zu haben, fich felbst auf eine lobenswürdige Beife Lehrer geworden find." Die Gaben, welche Jesu von ben Magiern bargebracht wurden, beutet Gregorius, wie viele andere Rirdenlehrer, mpftisch, indem er Beihrauch auf feine göttliche. Gold auf feine konigliche Burbe, und Myrrhen auf feinen qu= fünftigen Tod jum Seil ber Menschheit bezieht. 3)

Neben mancher allegorischen Willkührlichkeit, die sich Gregor erlaubt, sehen wir ihn doch auch die grammatische Interpretation (wie wir dieß auch bei Origenes sinden), keineswegs geringschätzen. So macht er z. B. über Actor. II. 6. eine Bemerkung, die sich ganz auf die grammatische Berbindung und auf die Interpunction bezieht. ) Er spricht nämlich darüber, ob die Worte λαλούντων αὐτων mit dem unmittelbar Borhergehenden oder mit dem Folgenden zu verbinden sehen, ob man übersehen müsse, "jeder hörte sie in seinem Dialecte sprechen" oder: "jeder hörte sie in seinem Dialecte; da sie aber so sprachen" u. s. w. ob also das Wunder bei den Sprechenden Statt gefunden habe,

<sup>1)</sup> Proverb. XXX. 33.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVII. 20. p. 658.

<sup>3)</sup> Orat. XIX. 12. p. 371. Orat. XXXVIII. 17. p. 674.

<sup>4)</sup> Orat. XLI. 15. p. 743.

ober bei ben Görenben? Gregor entscheibet fich natürlich für bie

erfte Erflärung.

Daß ber gelehrteste Schriftausleger unter ben Abenbländern, hieronhmus, ein Schüler Gregors gewesen, ist oben schon berührt worden, wo zugleich noch mehreres andere hierauf sich Beziehende mitgetheilt ist. 1) hier war aber allerdings der Schüler über den Meister.

#### III.

Gregors Urtheil über die heidnischen Religionen.

Wenn ber Apostel Baulus ben Einwohnern von Athen ben unbekannten Gott verfündigt, ben fie bisber, ohne es felbft recht zu wiffen, mit ihrer Berehrung gemeint, und fie babei auf bas berrliche Zeugniß eines ihrer Ganger aufmertfam macht, "bag ber Mensch göttlichen Geschlechtes sep" 2) — wenn berselbe Apostel. an die Ginwohner von Rom ichreibend, jugefteht, bag bie Beiben, obgleich fie nicht wie bie Juben ein positives gottliches Gefet empfangen, boch bermoge ihrer natürlichen fittlichen Unlagen bas Geset ausüben könnten, weil bas Wesentliche beffelben in ihr Berg geschrieben fen;3) fo fpricht ber Apostel in beiben Stellen bie Ueberzeugung aus, bag bie beibnische Welt weber bon ber Ertenntniß bes göttlichen Wefens, noch bon einem höheren fittlichen Leben gang berlaffen gewesen feb, bag fich alfo Gott mit feinen bochften Gaben feinem Bolfe unbezeugt gelaffen haben. Apostel fieht aber auch bie Berehrung bes Göttlichen unter ber Westalt bes Menschlichen, ja bes Thierischen als eine felbst vericulbete Berfinfterung ber beibnischen Welt an 4) und bezeichnet ben Zeitraum bor ber Erscheinung bes Chriftenthums im Gangen als die Reit der Unwissenheit. 5)

Die späteren dristlichen Lehrer, je nachdem fie auf bem Standpunct eines feinblicheren Gegensages ober einer milberen Duldung gegen das heidenthum, einer beschränkteren ober allgemeineren philosophischen Bildung standen, hoben die eine ober die andere Seite dieses Urtheils schärfer hervor, oder führten auch

<sup>1)</sup> Siehe oben p. 135-137.

<sup>2)</sup> Actor. XVII. 22-28.

<sup>3)</sup> Rom. II. 12-16.

<sup>4)</sup> Rom. I. 21 -23.

<sup>5)</sup> Actor. XVII. 30.

beibe zusammen weiter aus. Doch war aus einer verzeihlichen, ja nothwendigen Opposition, die ganglich verwerfende Unficht ber beibnifden Religionen in ben früheren Sahrhunderten ber drift= lichen Rirche die vorherrichende. Freilich murden babei bie beib= nischen Mothen gang außerlich nach ber hiftorischen Rabel ober nach bem gemeinen Bolfeglauben aufgefaßt, und ber Ernft und bie Tiefe mander alten Religionsspfteme gang überfeben, fo bag es nicht schwer war, biefe Lehren als ein bamonifches und ber= bammliches Wefen, als ein Gewebe von Unfittlichkeiten, Abgeschmadtheiten und Widersprüchen barzuftellen. 1) Allein wir muffen bebenten : bie alten Religionen hatten ihre ursprungliche Bebeutung, ihre vaterländische Burbe und ihre fittliche Birtung bei ber großen Menge fast ganglich verloren, und als nun bas Chriften= thum mit beiliger Jugendfraft welterobernd gegen bas große moriche Gebäude bes Bolytheismus auftrat, war eben feine Reit, gerecht und ruhig abzumagen, was auch an diefen Religionen noch Reines und Gutes feb, und ben höheren Ginfichten nachauforschen, bie fich trop ber Entstellung barin erhalten hatten. Gollte bas Chriftenthum fiegen, fo mußten bie alten Religionen fallen: ba galt es nicht zu unterhandeln. Es mußte zum Bruch, zum Kampf auf Leben und Tob kommen, bamit fich nicht bas Chriftenthum Beibnisches aneigne, ober bom Beibenthum gar berichlungen murbe. Und leiber brang fpaterbin boch ju viel Beibnifches in bie drift= liche Kirche ein!

Wir können uns wohl eher über die Milbe wundern, womit manche driftliche Lehrer der ersten Jahrhunderte heidnische Religion und Philosophie wenigstens beziehungsweise anerkennen, als über die Härte, womit die meisten sie verwersen. Jene freisinnigere Duldung sinden wir besonders bei philosophisch gebildeteren Männern, welche auch zuerst von der heidnischen Philosophie zur Darstellung und Empfehlung driftlicher Lehren Gebrauch machten. Bekanntlich sprach schon Just in der Märthrer die schone Idee aus, daß derselbe göttliche Logos, dieselbe ewiggöttliche Bernunsteraft, die sich rein und vollkommen in ihrer ganzen Fülle in Christo geoffendart, die in ihm menschliches Wesen angenommen hat, auch auf weise und edle Männer unter den heiden gewirft habe. Das ganze Menschengeschlecht hat, nach seiner Ueberzeugung, Theil am göttlichen Logos. Er war die begeisternde Kraft der hebrässchen Propheten, er erleuchtete die Heiden, welche reiner

<sup>1)</sup> Bir burfen uns barüber um fo weniger munbern, ba fich bie driftlichen Lehrer als Totalanficht ber heibnischen Götterlehre gewöhnlich bas Shftem bes Euhemerus zu eigen gemacht hatten.

über Gott und seine Berehrung bachten, er ward in Jesu Mensch und offenbarte sich in seiner ganzen Herrlichseit. Die großen Heiben, denen sich diese göttliche Kraft nach Justins Ansicht vorzäuglich mittheilte, waren vor allen Heraklit und Sokrates. Er scheut sich nicht, diese Männer, die man sonst auch wohl als Atheisten zu bezeichnen pflegte, Christen zu nennen. 1)

Dem alexandrinischen Clemens schwebte ber Bedante einer göttlichen Erziehung bes Menschengeschlechts bor. Er beutet ibn mehrmals in seinem Babagogen an. Das große Erziehungsmittel, welches Gott bei ben Juben anwendete, war bas burch Dofes gegebene Gefet, bei ben Beiben bie Philosophie. "Die hellenische Belt - bieß find feine hauptgebanken 2) - erzog bie Philosophie, wie die Juden bas Gefet auf Chriftus. 3) Gott ift ber Urheber aller Guter, einiger aber vorzugsweise, wie bes alten und neuen Testaments, anderer mittelbar, wie ber Philosophie. Sie wurde ben Bellenen gegeben, ehe fie berufen waren, um bas vorzubereiten, was durch Chriftum vollenbet warb. Es giebt eigentlich nur einen Weg ber Mahrheit, aber in ihn ergießen sich, wie in einen ewig fliegenben Strom, viele Quellen bon berfcbiebenen Alles ist ein Borbereitungs- und Erziehungsmittel bes göttlichen Logos, was zu jeber Zeit einem jeben Geschlecht Rusliches ertheilt wird."4) So faben einzelne Lebrer ber alten Kirche bon einem höheren Standpunct aus, auch in ben reineren Lehren großer Beiben göttliche Offenbarung, fie faben barin eine fcone Morgenröthe, welche bem Aufgang ber ewigen Lebenssonne in Chrifto beilverfündend vorangeben follte.

Wenden wir uns nun in eine etwas spätere Zeit, da Gregorius lebte und wirkte, in die Zeit, da durch Julians religiösen Revolutionsversuch der Rampf zwischen Heibenthum und Christenthum aufs neue angesacht und auf eine scharfe Spitze ge-

<sup>1)</sup> Justini Martyr. Apolog. I. 46. p. 73. edit. Venet. Apolog. II. 10. p. 99. n. a. Stellen,

<sup>2)</sup> Stromat. I. t. I. p. 331. ed. Potter.

<sup>3)</sup> Und that bieß nicht auch besonders die platonische Philosophie? welche nach bem Ausbruck eines geistvollen Denters "in einer ganz fremben und entfernten Welt eine Prophezeiung des Christenthums ist" — bieselbe Philosophie, welche später guerft mit dem Christenthum sich verbindend, die ersten Anfänge einer driftlich theologischen Wissenschaft bildete.

<sup>4)</sup> Auch ber treffliche Origenes weist auf die Ibee einer universellen, jedoch stusenweisen Offenbarung Gottes in solgender Stelle hin: Ael γαρ ό θεός τῷ ἐαυτοῦ λόγφ κατὰ γενεὰς ψιχὰς ὁσίας μεταβαίνοντι καὶ φίλους θεοῦ καὶ προφήτας καιασκεύαζοντι ἐπανοθθοῖ τοὺς ἀκούσαντας τῶν λεγομένων. Advers. Cels. VI. 3. p. 503. Bergl. lib. IV. p. 631.

trieben war, so werden wir es sehr erklärlich finden, daß Gregorius, einer der gewichtvollsten Bertreter der christlichen Sache, sich oft mit Heftigkeit gegen das Heidenthum erklärt. Uuch er beurtheilt, obgleich mit griechischer Literatur bekannt, doch die heidnischen Religionen ganz nach der äußerlichen Seite ihrer Mythen, ihm ist aller heidnische Glaube leer und nichtig, und eine sinstere Dämonenersindung, er sindet darin kindische Widersprüche und Entweihung des Göttlichen durch unsittliche Dichtungen, besonders aber macht er darauf ausmerksam, daß eine solche Religion keine sittliche Wirkungskraft haben könne, welche ihre Götter selbst großentheils als Vorbilder der größten Unsittlichkeiten und wildesten Leidenschaften darstelle, und welche sogar so weit herab-

finte, bas göttliche Wesen in Thiergestalt anzubeten.2)

Indeß finden wir boch, bag er biefe gang feindliche Unficht bes Beibenthums, bie wir nicht weiter auszuführen brauchen, nicht immer festhält, sondern auch unbefangenere und milbere Urtheile über bie alten Religionen fällt. In einer merkwürdigen Stelle feiner zweiten theologischen Rebe's) ftellt Gregorius ben Urfprung ber beibnischen Religionen auf folgende Urt bar. Er geht babon aus, bag bem Menichen eine Sehnsucht nach bem göttlichen Defen eingebflanzt fei, welche aber auf Erben nur burch eine annähernbe, nie burch eine gang volltommene Renntnig Gottes befriedigt werbe. Die Seele nun, welche wie jede vernünftige Ratur, nach ihrer erften Urfache verlangt, Diefelbe aber nicht gang erfaffen tann, mubet fich ab in Sehnsucht und leibenschaftlicher Ungebuld: - und ba fie biefen unglücklichen Buftanb nicht ertragen tann, fo berfucht fie einen anbern Flug (deuregov ποιείται πλούν), wendet sich mit ihrem Blid entweder zu ben fictbaren Dingen und macht etwas Sichtbares ju Gott, freilich im Grrthum begriffen (benn mas bon allem Sichtbaren ift hoher und gottlicher, als bie Seele, bie es fieht, fo bag jenes bon biefer angebetet zu werben verdiente?), ober fie erkennt burch bie Schönheit und Wohlordnung ber fichtbaren Dinge bie Gottbeit, und bedient fich bes Gefichtes fo, bag es fie gu bem Un= fichtbaren hinführt, nicht fo, bag fie über ber Berrlichfeit bes Sichtbaren bie Gottheit verliert. Denn bas ift ber Grund ber Naturanbetung und ber Schönheitsberaötterung.

Ferner entbeden wir auch bei Gregorius einen Anklang jener freieren Ibee ber alteren Bater, bag ber Logos, auch ebe

<sup>1)</sup> Orat. XXXIX. 3. p. 678. Orat. V. 32. p. 168. 169. n. c. St.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 15. p. 507. Orat. IV. 120. p. 145.

<sup>3)</sup> Orat, XXVIII. 11 u. 12, p. 503 u. 504.

er in Chrifto Menich geworben, manche eble Manner erleuchtet und geftartt habe. "Myftisch und geheimnigvoll ift zwar ber Sat, fagt er, 1) mir aber und allen, bie Gott lieben, febr einleuchtenb, bag feiner bon benen, bie bor ber Erscheinung Chriftt bas Biel ber Bolltommenheit erreichten, biefes ohne ben Glauben an Chriftum bermocht habe. Denn bas Wort ber Wahrheit wurde wohl fpater ju feiner Beit ausgesprochen, es war aber auch früher icon benen, bie reines Bergens find, befannt." Demgemäß nahm Gregorius eine allmählige Offenbarung Gottes und eine ftufenweise fich entwickelnde Erkenntnig göttlicher Dinge unter bem Menschengeschlechte an. 2) Ginen Schimmer bes Lichtes, welches im Chriftenthum bell für alles Bolf aufftrahlte, hatten auch ichon einzelne Beiben. Die Weiseren unter ihnen erkannten bas Unvernünftige ber gemeinen Götterlehre und schauten die Gottbeit schon in ihrer Ginbeit. 3) Ja bie einsichtsvolleren Theologen un= ter ihnen hatten fogar ichon eine Ahnung, eine bilbliche An= ichauung bom beil. Geifte, obgleich fie bafur einen anderen Ramen gebrauchten, indem fie ibn Belifeele, pher ben außer= lichen (in die Natur ausgegoffenen) Geift, ober anders wie nannten. 4)

Auch Gregorius hat die Joee einer göttlichen Erziehung bes Menschengeschlechts, wobei er das alte und neue Testament als die wichtigsten Entwicklungsstufen, als die großen religiösen Revolutionen, oder, wie er es bildlich nennt, Erderschütterungen ansieht, Hebr. 12, 26 u. f., deren eine von der Berehrung der Joole zum Geset, die andere vom Geset zum Evangelium führte. Eine dritte große Umwälzung wird uns in einen ewigen und unwandelbaren Zustand der Dinge verseten. "So läst Gott, wie ein guter Erzieher oder Arzt, die Menschen allmählig bildend und heilend, von den väterlichen Sitten immer einiges

<sup>1)</sup> Orat. XV. 1. p. 287. Die angeführte Stelle bezieht fich zwar zunächft auf die Maccabaer, fie ift aber so allgemein gehalten, daß wir sie filglich auf alle fromme und eble Manner, die vor Christo lebten, ausbebnen burfen.

<sup>2) . . .</sup> φωτισμούς κατά μέρος ημίν ελλάμποντας και τάξιν θεολογίας. Orat, XXXI, 27. p. 573.

<sup>3)</sup> Greg. Orat. XXXI. 15. 16. p. 565 u. 566. Bergl. bariiber auch eine schöne Stelle Chrills von Afegandrien contra Julian. lib. I. p. 32. Es ift zu verwundern, daß Gregorius nicht darauf ausmerksam macht, daß man auch von ber Trinitätslehre in den heidnichen Religionen und Philophieen Prasormationen finde. In Beziehung auf die Platoniker thut dieß ebensalls Chrill contra Julian. lib. I. p. 34.

<sup>4)</sup> Νοῦν τοῦ πάντος καὶ τὸν θύραθεν νοῦν. Orat. XXXI. 5. p. 559.

stehen, anderes hebt er auf, indem er immer auch etwas ben Menschen zu ihrer Lust hinzufügt, wie die Aerzte den Kranken die Heilmittel mit etwas Angenehmerem vermischen lassen. Denn es ist gar nicht leicht, daß ein Bolk einen Glauben, der durch hohes Alter geheiligt ist, aufgiebt. So hob also das erste Geset (das alte Testament) die Ivole auf, die Opser aber ließ es noch stehen; das zweite (das neue Testament) nahm die Opser hinweg, ließ aber die Beschneidung noch zu. Nachdem nun aber die Menschen einmal sich etwas hatten entziehen lassen, gaben sie auch das hin, was ihnen noch gestattet war, jene nämlich die Opser, diese die Beschneidung, und wurden auf diese Weise aus Heiben Juden, aus Juden Christen, indem sie durch stusenweise Umswandlung gleichsam verstohlener Weise zum Evangelium kamen." 1

So wie Bregor mehrfach bemüht ift, ben wesentlichen Unter-Schied bes Chriftenthums von ben beidnischen Religionslehren in theoretischer Beziehung nachzuweisen, fo macht er auch in prat= tifder Begiebung einen icharfen Unterschied zwischen Chriftenthum und Beibenthum. Seine Ueberzeugung ift, bag bie beibniichen Religionen, weit entfernt bon einem fittlichen Beifte burdbrungen zu febn, vielmehr burch bie Borbilber ihrer menschlich ichwachen und leidenschaftlichen Götter die Unfittlichkeit forberten. während bas Chriftenthum, einen heiligen Gott verehrend und bon bem reinsten sittlichen Geifte befeelt, benfelben auch bei feinen wahren Bekennern erzeuge; und zwar von Grund aus, inbem es nicht blos die außerliche ichlechte Sandlung für verwerflich erflare, fondern auch bas Brincip berfelben (rac aprac), die Ge= finnung.2) Ginen vorzüglichen Werth legt er auch barauf, bag bas Chriftenthum nicht allein bas Schlechte untersage, fonbern auch ein ftetes Fortschreiten im Guten, eine fortbauernbe innere Erneuerung, Umwandlung und Beiligung gur Pflicht mache. 3)

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. 25. p. 571 u. 572. Bergl. Orat. XLV. 12. p. 854.

<sup>2)</sup> Orat. IV. 120-124. p. 144 seqq.

<sup>3) . . .</sup> τοῦ τὸ φθάσαι πρὸς τὰ μέτρα τῆς ἡμετέρας ἀρετῆς καὶ παιδεύσεως, οἰς καὶ τὸ μὴ προβαίνειν τῷ καλῷ, μηθὲ νέους ἀντὶ παλαιῶν ἀεὶ γίνεσθαι, ἀλὶ' ἐν ταἰτῷ μένειν κακία δοκεῖ; — Bomit διι vergleichen Orat. XXXIX. 10. p. 683. πρὸς τὸ φεύγειν τὴν κακίαν καὶ τὴν ὰρετὴν ἔργάζονται, ὅλον τὸν Χριστὸν, ἢ ὅτι μάλιστα, ἔαυτοῖς ἐνοικίσαντες. Orat. XL. 25. p. 710. Ισον γάρ ἐστι κακὸν, ἔιοιμότης τε πρὸς τὸ χεῖρον, καὶ μέλλησις πρὸς τὸ βέλιον.

#### IV.

Ueber bas Geburtsjahr und ben Geburtsort Gregors.

Sonderbarer Beise ist sowohl ber Ort als die Zeit ber Beburt eines fo boch gefeierten Mannes, wie Gregorius mar, ber boch von feinem Leben selbst ziemlich ausführliche Rachrichten giebt, nicht genau befannt. Bon feinem Geburtetag (obwohl berselbe kirchlich bestimmt ift) kann historisch gar nicht die Rebe fenn, ba felbst über sein Geburts jahr febr verschiebene Meinungen herrichen. Wir haben freilich eine altere Radricht über bie Geburtszeit bes Gregorius, aber fie ift immer noch ju jung, um als entscheibende Bestimmung zu gelten, zumal wir nicht wiffen, aus welcher Quelle fie gefloffen ift. Ich meine eine Rotig aus bem 10ten ober 11ten Jahrhundert in bem Lexicon bes Guibas, welche aussagt, daß Gregorius ungefähr 90 Jahre ober etwas barüber alt geworben und in bem 13ten Jahr ber Regierung Theodofius bes Großen gestorben seb. 1) Nun trat Theodofius ben 19ten Januar 379 bie Berrichaft über bie Morgenländer an; Gregor ftarb biefer Nachricht gemäß 392, und wenn er bamals neunzigjährig ober etwas alter gewesen ware, fo mußte er ungefabr um bas Sabr 300 ober 301 geboren febn.

Diese Angabe steht aber in sehr bestimmtem Widerspruch mit einigen Nachrichten, die in den Schriften des Gregorius selbst gegeben sind. Gregorius sagt, daß er noch in seiner ersten Jugend, noch unbärtig nach Athen gekommen seh (dieß konnte also nicht wohl später, als in seinem 20sten Jahre sehn) — er berichtet zugleich, daß er mit Julian in Athen zusammen studirt habe. Julian war aber im Jahre 355 in Athen; mithin müßte Gregorius ungefähr dis in sein 55stes oder 56stes Jahr in Athen geblieben sehn, und sein Ausenthalt daselbst müßte im Ganzen wenigstens 35 Jahre gedauert haben. Diese nothwendige Folgerung wider-legt sich aber aus einer anderen Aeußerung des Gregorius in

bem Gebicht über fein Leben. B. 238. p. 4.

Καὶ γὰς πολὺς τέτςιπτο τοῖς λόγοις χοόνος. "Ηδη τςιακοστόν μοι σχεδὸν τοῦτ ἦν ἔτος.

Hier sagt boch ber Dichter bestimmt genug von sich selbst, bag er, als er ben Entschluß gefaßt, Athen zu verlassen, beinabe

<sup>1)</sup> Suidas. Tom. I. p. 497 s. v. Γρηγόριος. — ελάσας δε περι τὰ εννενήχοντα έτη και επέχεινα, Θεοδοσίου τρίιον και δέκατον είσς ἄγοντος καταλύει τὸν βίον.

30 Jahre alt gewesen seh. Denn die Redensart kori une kros rocanovov — was soll sie anders bedeuten als "ich bin 30 Jahre alt"? Und allerdings konnte er dabei bemerken, er habe viele Zeit mit rhetorischen und philosophischen Studien zugebracht, denn diese Studien waren ihm nur Borbereitung; Zwed und Bestimmung seines Lebens war von frühester Jugend an Theologie. Da wir also aus Gregor's Munde wissen, daß er vor dem 30sten Jahre Athen verließ, so hebt sich die Nachricht bei Suidas von selbst auf, welche seinen Abzug von Athen in das 55ste oder 56ste Jahr seines Lebens sept. 1)

Es ift zu verwundern, wie es ein fo icharffinniger Rrititer, als Pagi mar, über fich nehmen konnte, bie Angabe bes Guibas ju rechtfertigen (Critica in Annales Baronii. 354. XI. XII. XIII. t. I. p. 481.), und wie Le Clerc (Bibliotheque universelle de l'année 1690. p. 2.) bem Borgang Bagi's so blind folgen tonnte, bag er in feiner furgen Biographie Gregor's nur fagte: "Gregoire nâquit, selon la Chronologie la plus exacte l'an 300." Bagi erklart, um bie chronologische Bestimmung bei Suidas zu begründen, die angeführten Borte: ήδη τριακοστόν μοι σχεδον τουτ' ήν έτος, nicht von ber Lebenszeit bes Gregorius, sonbern bon ber Studienzeit (Quare erat is annus Gregorio N. ferme tricesimus in eo studio, non vero tricesimus a nativitate ejus.) und überfett alfo: "ich hatte mich auch schon beinahe 30 Jahre ber Studien wegen in Athen aufgehalten." Bochft unwahrscheinlich; benn einmal muß man für biefe Ertlarung icon bon bem gewöhnlichen Sprachgebrauch abweichen, und fodann ift es fast unglaublich, bag ein Mann, ber von ber Wiege an jum geiftlichen Stande bestimmt war, und bei reiferer Entwidelung mit bem bochften Ernfte fich felbst bafür beftimmte, 30 Jahre lang', bis in fein 56ftes Jahr, in rhetoris fchen Coulen fich follte herumgetrieben haben. Aber auch jene untvahrscheinliche Erklärung ber Worte zugegeben, fo tommt boch nicht einmal Pagi's Erklärung orbentlich beraus. Ift namlich die Angabe des Gregorius (Carmen de vita sua. p. 2. B. 112. άχνους παρεία κ. τ. λ.) nicht ganz ungenau, fo tam er noch in früheren Jünglingsjahren, höchst mahrscheinlich bor ben Rmangigen, nach Athen. Blieb er nun bis jum 56ften Sahr, fo nahme bies wieder einen größeren Zeitraum ein als 30 Jahre.

<sup>1)</sup> Gregorius ging im 3. 379 nach Confiantinopel. War er im 3. 300 geboren, so gablte er bamas beinahe 80 Jahre. Wie sollte er sich in biesem Alter mit seinem entfrasteten Körper noch auf einen solchen Kampsplatz begeben haben? Etoitos la un emploi propre a un vieillard de 80 ans? fragt Tillemont sehr treffenb.

Indem wir nun von dieser Zeitrechnung bes Suidas, Pagi und Le Clerc gänzlich absehen, begründen wir eine andere auf dem natürlichsten und zuverlässigsten Wege so, daß wir von den gewissen oder boch höchst wahrscheinlichen Zeitbestimmungen, die in den Schriften des Gregorius selbst liegen, ausgehen, und von diesen auf das Unbestimmte und Unbekannte schließen. Dieselbe Methode haben in diesem Fall auch frühere Schriftseller, nur mit einer gewissen Aengstlichseit in Beziehung auf einen Punkt befolgt.

Es ift nöthig, mit einigen Zeitbestimmungen aus bem Leben bes Vaters Gregorius zu beginnen, und zwar mit bem Todesjahre besselben. Er starb nach allen Umständen im Frühling 374. Sein Sohn sagt uns in der Lobrede auf ihn, daß er damals gegen 100 Jahre alt gewesen, von welchen er 45 Jahre im Priessterstande zugebracht habe. Mithin war er seit dem Jahre 329 (oder 328) in den geistlichen Stand getreten, und vier Jahre vorher (das wissen wir auch aus dem Zeugniß des Sohnes ganz genau) war er in Gegenwart des Leontius, der damals zum Concil nach Nicka reiste, getaust worden. Der alte Gregorius war also 275 oder 276 geboren, 325 getaust, 329 in den Priessterstand getreten, 374 gestorben.

Nun läßt Gregorius seinen Bater in einer für uns merbwürdigen Stelle bes Carmen do vita sus. B. 512. sagen:

Ούπω τοσοῦτον ἐκμεμέτρηκας βίον, "Όσος διῆλθε θυσιῶν ἐμοὶ χρόνος.

Der Bater will nämlich ben Sohn überreben, bie Geschäfte bes bischöflichen Amtes mit ihm ju theilen und ftellt ihm beswegen bas eigene Alter im Bergleich mit bes Sohnes Jugend in ben Worten bor: "Du haft noch nicht fo lange gelebt, als ich schon Opfer barbringe" ober wortlich: "Du haft noch fein fo langes Leben burchmeffen, als mir icon Beit im Opfern verfloffen ift." Beziehen wir nun die Gvolat, wie es gewiß jeder Unbefangene auf ben erften Anblid thun wirb, auf die Opfer, welche ber alte Gregorius als Priefter ober Bifchof barbrachte, fo haben wir in ber Stelle eine febr bestimmte Beitangabe; ber Sobn bes Gregorius mare nämlich alsbann ju ber Zeit geboren morben, ba fich fein Bater ichon im geiftlichen Stande befand, nämlich nach bem Jahre 329, also früheftens im Jahre 330, mithin wenigstens 30 Sabre fpater, als nach ber Angabe bei Guibas. Diefe Rechnung paßt auf bas, was wir fonft aus bem Jugenbleben bes Gregorius wiffen, gang volltommen. Er ging, wie wir gesehen haben, noch in früherer Jugend nach Athen, etwa in fei-

\*

nem 18ten bis 20sten Jahre, also, vom J. 330 an gerechnet, um das J. 348—50. Er blieb baselbst bis gegen sein 30stes Jahr, also bis gegen das Jahr 358—360. Während seines Ausenthaltes in Athen lernte er daselbst den Julian persönlich kennen, und dieser befand sich gerade im J. 355 in Athen. Bald nach seiner Zuhausekunst, wahrscheinlich 361 (in demselben Jahr, da Julian den Kaiserthron bestieg), wurde Gregorius zum Presebyter geweiht, also nachdem er kaum das gesetzliche 30ste Jahr zurückgelegt hatte; daher seine Aeußerung, daß er sehr frühe, ja (nach seiner bescheidenen Ueberzeugung und nach Maßgabe der Umstände) zu frühe das Presebyteriat angetreten habe.

Man würde wohl ohne Zweifel allgemein diese wohlbegrünbete Zeitrechnung unbefangen angenommen haben, wenn nicht babei zugleich behauptet werden müßte, daß der alte Gregorius mehrere Kinder gezeugt habe, während er schon Priester und Bischof war. Diesen Satz fanden besonders katholische Historiker so unerträglich, daß sie sich lieber entschlossen, der angeführten Stelle auf jede Weise Gewalt anzuthun, als den einfach klaren Sinn derselben anzunehmen. 1) Jedoch, was ist es wohl Schlim-

Bapebroch erfannte felbft fpater bas Ungeschiette seiner Conjectur und magte einen zweiten, jedoch nicht gludlicheren Flug, indem er vorschlägt, ju

<sup>1)</sup> Merkvilrdigkeitshalber mögen mehrere solche unglikkliche Bersuche sehr gelehrter Männer angestührt werben. Der Jesuit Kapebroch (Acta Sanct. Majus. t. II. p. 370. die nona Maji.) versucht es, gegen die einstimmige Ausorität aller Handschriften mit einer Conjectur; er schlägt statt Toos distas duor kuod xeoros die Lesart vor:

"Ovos distas ernoiwn kuod xeoros.

Ernotae heißen bekanntlich die jährlichen Paffatwinde. Wörtlich hieße also die Stelle: Du hast noch nicht so lange gelebt, als für mich die Zeit von jährlichen Paffatwinden berfirichen ift. Natifilich miligte man den Andruck metaphorisch nehmen, und dem Sinne nach so wiedergeben: Du missen noch kein so langes Leben, als mir schon Lebensjahre verstoffen sind; oder noch einsacher: Du bist noch nicht so alt, wie ich. Aber welche Plattheit läst hier der gelehrte Mann den alten Gregorius sagen! War es wohl nöthig zu bemerken, daß er, der Bater, alter sey, als sein Sohn und tonnte er diese Bemerkung auf eine sonderbarere Art machen, als wenn er sagte: er habe schon mehrere Bassatin to erlebt, als sein Sohn Jahre?

lesen: "Οσος διήλθε δὶς ὶων ἐμοὶ χρόνος.

Wörtlich zu beutsch: Du hast noch nicht so viele Jahre gelebt, als mir boppelte Zeit vorübergehend verstoffen ist, b. h. ich bin noch einmal so alt, als du. Auch diese Conjectur trägt ihre offenbarste Widerlegung in ihrer unerhörten Gezwungeuheit. Der Benedictiner Clemencet hat sich auf eine andere Weise zu helsen gesucht; er läßt dieser Lesart Dooico ihr gebildrendes Recht; allein er sucht ihren strengen Sinn durch eine kinstliche Erstärung zu umgehen. Statt das Darbringen der Opfer auf den Zustand des Prieftens zu beziehen, bezieht er es blos auf den Zustand des Christen. Er meint, das Doolas bezeichne blos die Ausspendung der Sacramente, an

mes und Unerträgliches, bag ber Bater Gregorius im Stanbe eines Briefters ober Bifchofs feinen Cohn erzeugt haben foul? Freilich fagt Sieronomus (lib. I. advers. Jovinian.) in einer etwas späteren Zeit: Certe confiteris, non posse esse Episcopum, qui in Episcopatu filios faciat: alioquin si deprehensus, non quasi vir tenebitur, sed quasi adulter damnabitur - unb anbere ftrengere Rirchenlehrer, namentlich Epiphanius, ftimmen ibm bei; allein es ift icon bon einem grundlichen und unbefangeneren tatholifden Gefdichtsforfder bemertt und gur Benüge erwiesen, bag bie Borftellungen und Anordnungen, welche bie Briefter zu vollkommener Enthaltsamkeit in ber Che verbflichteten, bamale noch feineswege entschiedene Allgemeingültigfeit erlangt batten. und in manchen Gegenben wohl eine Ausnahme gestatteten. Dan bielt bie Enthaltsamkeit für eine vorzüglichere Braris, obne fie begwegen jum unbebingten Gefet ju machen; man bewunderte ben, welcher biefe Praxis befolgte, aber man verbammte ben noch nicht, ber fie übertrat. 1) Bas Bunber, wenn ber alte Gregorius, ber und überhaupt als ein freisinnigerer Mann erscheint, mehr bem Buniche feines Bergens nach Familienglud, als ben ftrengen Borftellungen eines Theils feiner Zeitgenoffen folgte, welche bem Briefter und Bischof baffelbe entziehen wollten?

Andere Schwierigkeiten, die bei biefer Zeitrechnung aufgeworfen werden, find noch leichter zu heben. Man muß dabei annehmen, daß der alte Gregorius schon etwa 55 Jahre alt ge-

welcher Gregorius als getaufter Christ Theil genommen, ober das Darbringen geistiger Opfer. Mithin wollte ber alte Gregorius zu seinem Sohne nichts anderes sagen, als "Du bist noch nicht so lange auf der Welt, als ich schon getaust oder Christ bin." Demgemäß behauptet Elemencet, Gregorius sey geboren worden, da sein Bater zwar noch nicht Bischof, aber schon Christ war, also im J. 325 oder 326. Allein abgesehen von dem Erklünstelten dieser Auslegung, paßt sie ganz und gar nicht in den Zusammenhang. Wenn der alte Bischof seinen Sohn bewegen wollte, ihm in der Amtsssührung beizustehen, was konnte wohl die Borsellung wirken, daß er, der Bater, schon so lange Christ sey, als der Sohn lebe. Wohl aber mu ste es auf den Sohn wirken, wenn ihm sein Bater in Erinnerung brachte, "daß er sich längere Zeit im Priesteramte stehe, als der Sohn auf der Welt sey." Der Bater konnte dem Sohnen sicht fürzer und lebendiger seine eigene Milfsbedlistigkeit und des Sohnes Berpssichung zur Hilfseleistung zum Bewustlehn der Aus der Cardinal Baronius kann den Undesagenen nicht befriedigen, wenn er die ganze Redensart sür eine Hopperbel erstärt. Die Stellung der Worte ist von der Art, daß wir durchaus nicht veranlaßt sind 4, so bestimmt, daß wir sie eher sür eine Unrichtigkeit als sür eine Hopperbel nebmen müßten, wenn wir sie nicht ihrem nächsten Sinne gemäß erstären wollten.

<sup>1)</sup> Siebe die gelehrten Erörterungen bei Tille mont in ben Memoires p. serv. à l'hist. eccles. t. IX. p. 695.

wefen feb, als er feinen Sohn erzeugte. Nun wird aber auch feine Battin in Beziehung auf ihn ouoxporog genannt, und ίσος πολιή τε καὶ ήθεσι. Man mußte also zugleich behaupten, Ronna ware eben fo alt gewesen, und bie unwahrscheinliche Unnahme gelten laffen, bag fie erft in fo hohem Alter Rinber gezeugt hatten. Darauf lagt fich folgenbes antworten : als beibe, Gregorius und Nonna, icon in ein hobes Alter getreten waren, fonnte leicht von ihnen gesagt werden, fie feben aleichaltria. auch wenn fie etwa 10 Sahre verschieben waren. Bon einem alten ehrwürdigen Baare, wovon ber Mann gegen 100, bie Frau gegen 90 Sabre gablt, wird man gerne bemerten, fie feben gleichen Alters, benn bei ihnen hat wirklich bie Altersberichiebenheit aufgebort. Nonna tonnte aber wohl, bas ift ja burchaus nicht ge= gen die Erfahrung, in ihrem 40ften Jahre ihren erften Gobn ge= baren. Ja wir haben babon fogar bestimmte Spuren, benn Gregorius nennt seine Mutter ausbrücklich o hiroxog (er felbst war ein dwirdxog) Carmen de vita sua. B. 442 sqg. und bergleicht fie nicht felten mit ber Sara, fowie feinen Bater mit Abraham.

Noch geringfügiger ist die Bemerkung, daß Gregorius in seinem Gedicht de redus suis (B. 307 und 308.), welches er vermuthlich nach dieser Berechnung in seinem 40sten Jahre schrieb, und in anderen Stellen über sein schon weißes Haupt, über seine ermatteten Glieder und das Ersterben seiner Lebensfraft klagt. Wer sich an die aseetische Lebensart des Gregorius und sein praktisches Entkörperungsspstem erinnert, kann sich darüber keinen

Augenblid wundern.

Der Geburts ort Gregors läßt sich ebenfalls nicht sicher ausmitteln. Es sinden sich darüber in seinen Schriften keine ganz unzweideutigen Neußerungen. Indeß handelt es sich hier nur darum, ob er in dem Städtchen Nazianzus selbst, oder auf einem ganz nahe dabei gelegenen Landgute oder Dorfe, Arianzus genannt, geboren seh; eine Differenz von sehr geringem Belang, da er seine frühere Erziehung aus jeden Fall in Nazianz, als dem Bischossische seines Baters erhielt. Sin späterer Bischos von Thana, Euphrantas, sagt: Arianzus quidem praedium est, unde ortus kuit Gregorius, sud Nazianzo constitutus; und ein Scholiast zur 8ten Rede Gregors: ἐξάξθη ἐν Αριάνζφ της Καππαδόκων ἐπαρχίας, ἀφ' ης ωρμῶντο δη, καὶ κείνται. 1) Ebenso Nicetas in seinem Commentar zur 16ten Rede

<sup>1)</sup> Der Scholiaft fpricht von Gregor und feiner Familie.

bes Gregorius: Arianzus, ipsius S. Gregorii natalitius pagus. situs in regione Tiberina. Diefe Angabe, obwohl bon fpateren Schriftstellern berrührenb, wird baburch mahricheinlich, bag es fich wohl erffaren lagt, wie man falfchlich auf Ragiang als Beburtfort verfallen konnte, aber nicht eben fo aut, wie man auf Ariang gekommen febn mochte. Bas Gregor felbft gelegentlich über Raziang fagt, ift oben icon bemerklich gemacht; außerbem finden wir ben Ort bei ben Alten fast nur bem Namen nach Um beften hat bie Nachrichten über benfelben Dan= nert zusammengestellt. 1) Wir heben baraus besonders bervor, mas er aus bem Bericht eines europäischen Reisenben Baul Qucas ju Anfang bes 18. Jahrhunderts mittheilt. "Diefer bezeichnet als bie Localität bes alten Naziang ben Fleden bei ihm Sagibeftage, bei Bocode richtiger Sabichi Bertas genannt. Er bat ben Namen von einem türfischen Beiligen, welcher bier eine große Unftalt gur Berpflegung aller Reisenben anlegte. wird noch jest burch Beiftliche unterhalten, bei benen fich eine berrliche Bibliothet von Manuscripten und ber Sit ber Gelebrfamteit finden foll. Der Anblid weitläufiger Ruinen beweift, baß einst auf ber nämlichen Stelle eine ansehnliche Stadt fic Diese Stadt mar Ragiangus." Das Uebrige febe man bei Mannert. Ich füge nur noch hinzu, daß Nazianz nicht blos bei ben lateinischen Schriftstellern ber Mittelzeit unter bem corrumpirten Namen Nanzando, Nazabos, Nazanza vorfommt, fonbern bag auch ichon hieronymus feinen Lehrer Gregorius Nazanzenus zu nennen pflegt.

#### V.

## Ueber die Secte ber Hppfiftarier.

Da ich diese Secte ber Hypsistarier sonst schon zum Gegenstand ber Untersuchung gemacht habe 2) und da eben hierdurch

<sup>1)</sup> Geographie ber Griechen unb Römer. VI. Th. 28 Seft. p. 267 unb 268.

<sup>2)</sup> De Hypsistariis, seculi post Christum natum quarti sects, commentatio, quam — scripsit C. Ullmann. Heidelb. Mohr. 1823. Dort ift alles Röthige aus ben Quellen angegeben und ausgeschrieben, was zur Kenntniß ber hypsistarier bienen kann.

bie Erscheinung einer andern gelehrten Schrift, 1) der ich, obwohl mich der Verfasser bestreitet, das Lob einer vielseitigen Belesenheit und eines besonnenen Urtheils nicht versagen kann, veranlast worden ist, so kann ich über diesen Gegenstand kurz sehn; und muß es um so mehr sehn, da es mir in der That schwer fallen würde, darüber etwas Neues zu sagen. Auch glaube ich jetzt die vollkommene Unbefangenheit und Freiheit des Urtheils noch nicht zu besitzen, welche in Beziehung auf einmal gesaßte Meinungen in der Regel erst nach einigen Jahren eintritt, wenn uns die Gegenstände wieder frisch und neu geworden sind. Ich begnüge mich also hier zu referiren und weniges nachzuholen.

Die Quellen, aus benen wir Renntnig ber bupfiftari= fchen Religionsgemeinschaft icopfen konnen, find bekannt= lich höchst burftig und bestehen eigentlich blos in zwei Stellen bes Gregor von Nazianz (Orat. XVIII. 5. p. 333.) und feines Freundes, des Gregor von Nyssa, (advers. Eunom. lib. II. t. II. p. 440.); aber bafür find biefe Quellen um fo zuberläffiger, ba beibe Männer in dem Lande geboren waren und lebten, worin bie Secte ber Supfistarier blubte, und gwar gur nämlichen Beit, ba biefe Secte blühte, ja ber erftere fogar von einem Bater abstammte, ber in feiner früheren Lebenszeit felbft Supfiftarier Mus biefen Quellen nun geht mit Beftimmtgewesen war. heit folgendes hervor: die Sypfistarier (welche von bem nuffe= nischen Gregor auch Sphfiftigner genannt werben) verehrten einen allmächtigen Gott (δ παντοκράτωρ μόνος αὐτοῖς σεβάσμιος) welchen fie burch ben Ramen bes Söchften ('Ywiotog) auszeichneten; und eben biefe Berehrung bes Sochsten war fo fehr bas Eigenthumliche biefer Menschen, bag fie gerabe babon ben Namen Yyuoragioi trugen. Bei ber Anbetung biefes Gottes verwarfen fie Ibole (eloula) und Opfer, hatten aber eine Art bon Feuer= und Lichtbienft ober berehrten ben unfichtbaren Allmächtigen unter ben fichtbaren Beichen bes Feuers und Lich= tes (τιμώσι τὸ πῦρ καὶ τὰ λύχνα). Der siebente Tag -Gregor von Nazianz fagt geradezu το σάββατον - war ihnen beilig; ebenso beobachteten fie gewiffe Speifegefete, verwarfen ieboch bie Beschneidung. Gregor von Naziang bezeichnet fie als

<sup>1)</sup> De Hypsistariis, opinionibusque, quae super eis propositae sunt, commentationem scripsit Lic. Guilielm. Boehmerus. Praefatus est Neander. Berol 1824. Herr Boehmer hat alle theils ältere, theils neuere Meinungen über die Secte gelehrt zusammengesellt und wohl beurtheilt. Eine friiche Anzeige beiber Schriften, sowohl ber Boehmer'schen als ber meinigen, findet sich von mir in den Heidelberger Jahrbiichern v. 1824. Nro. 47.

eine halb jübische, halb heidnische Secte und Gregor von Rhssappische fie ebenfalls mit den Juden in eine Klasse, insofern beide, Juden und Hpfistarier, zwar das Dasen eines Gottes anerkannten, dabei aber den Christen gegenüber leugneten, daß dieser Gott Vater eines Sohnes seh. Dieses Wenige ist es, was die Quellen mit Bestimmtheit aussagen. Wohl mag noch anderes den Hpfistariern eigenthümlich gewesen sehn, aber darüber ist, bei dem gänzlichen Mangel an Nachrichten keine Gewisheit zu erlangen.

Bei Begründung meiner Ansicht über ben Ursprung ber Sphfistarier ging ich bon ber Acukerung bes Gregorius von Ragiang: "bie Lebre ber Sphsistarier feb ein Gemisch aus beibnischen und jübischen Religionselementen" mit ber Bemerkung aus, bag zwar biefe etwas rednerisch gestellte Aeukerung Gregors aus bem subjectiven Urtheil beffelben bervorgegangen febn, möglicher Weife aber boch auch auf einem guten historischen Grunde ruhen könne. Gregor war doch wohl mit ber Secte, ju ber fein Bater gebort batte, befannt genug, um nicht so leicht etwas historisch ganz unhaltbares über bieselbe zu sagen. Das Subifche nun, was fich bei ben Sppfiftariern fand, war hauptfächlich ber Monotheismus; fobann bie Feier bes 7ten Tages, Die Berwerfung ber Ibole (mag man hierunter eigentliche Götenbilber, ober im Allgemeinen Gegenftanbe ber Schöpfung, in fo ferne fie gottliche Berehrung genießen, berfteben); und etwa auch die Speifegefete, obwohl über ben letteren Bunct menig Sicheres bestimmt werben fann, ba es nicht binlänglich flar ift, ob fich bie Worte bes nazianzenischen Gregor auf regelmäßig wiederkehrenbe Fasten, ober auf fortbauernbe Enthaltsamkeit von gewissen Speisen beziehen. Doch ift bas lettere weit mahrscheinlicher (ba ein gur Afcese geneigter driftlicher Bater bas bloge, wenn auch strenge, Fasten nicht als uexpologia bezeichnet haben wurde), und bann haben wir auch hierin etwas, was von den Juden fehr leicht ju den Sypfistariern übergegangen fenn tonnte. - Das eigenthumlich Beibnifche ber Secte bezeichnet Gregor mit ben Worten: τιμώσι τό πῦο καὶ τὰ λύχνα, indem er uns jugleich burch die Unbeftimmtheit bes Ausbrucks Ellnvent alarn die Freiheit läßt, an den beliebigen paffendsten beibnischen Gultus zu benken. Unter allen beibnischen Culten aber, welcher wird jedem, ber die Worte , τιμώσι τὸ πυρ καὶ τὰ λύχνα" lieft, natürlicher einfallen, als ber perfifche, bei bem Feuer= und Lichtbienst in geistig reinerer wie in finn= licherer Form jederzeit Grundcharakter war? Es scheint aber bei ben Ausbrücken nicht an eigentliche Feueranbetung, sondern an

Berehrung bes unsichtbaren höchsten Gottes unter bem Symbole bes Feuers gebacht werden zu muffen, sowie auch bem reineren Magismus bas Feuer nicht selbst bas Göttliche, sonbern nur heilig zu verehrendes Zeichen des Göttlichen war. Auch darin stimmten die Hypsistarier mit den Persern (wie mit den Juden) übersein, daß ihnen Idole Gegenstand des Abscheues waren.

Diese Bermuthung über ben Ursprung ber bypfiftarifden Grundfage aus einer Mifdung jubifcher und perfifder Religions= elemente erhält ihre Bestätigung bornehmlich baburch, bag gerabe bamals in Cappadocien, bem Lande, wo wir allein zuberläffige Spuren unferer Secte finden, viele perfifche Eingewanderte fich befanden, welche von Bafilius b. Gr. Magufaer (Basil, epist. 258.), bon Strabo Magier und Phrathen (Geograph. lib. XV. p. 732. edit, Casaub.) genannt werben, und nach ben Nachrichten beiber Schriftsteller auch in bem fremben Lanbe baterliche Religionssitten beibehalten hatten. Juden waren ohnebieg befanntlich in allen mittel- und vorderafiatischen ganbern gerftreut. Bie leicht Rubaismus und Barfismus in naberes Berhalt= niß gesett werden konnten, zeigten icon bie Wirkungen bes Grils: bie Juden nahmen Berfisches in ihre Glaubenslehre auf, und Chrus bemährt burch Thatsachen seine Chrerbietung gegen ben bon ben Juden angebeteten Berrn Simmels und ber Erbe (2 Chronic. XXXVI, 23. Esr. I. 2. 3. 4.); aber babei bleiben bie Ber= fer goroaftrifche Lichtbiener und bie Juben mofaifche Bebobabbiener. Erft bier bei ben Sppfiftariern bes vierten Sabrhunberts wurde fich eine vollkommene Berschmelzung bes Judaismus und Barfismus zu einer eigenthumlichen britten Religionsform zeigen, bie jugleich einfacher mare, als beibe Religionen, aus benen fie bervorgegangen; eine Berichmeljung, welche bei ber naben Berührung ber Juben und Berfer und bei ber Berpflangung jener wie biefer aus ihrem Baterlande unter frembe (driftliche und beibnische) Religionsgenoffen fehr wohl möglich war, und burch manche analoge Beispiele aus ber Religionsgeschichte, fo wie burch Die Geneigtheit ber Beit jum Efletticismus und jur Religions= vermengung auch innerlich mahrscheinlich wird. Db nun biefe Bermischung ausgegangen feb von Berfern, welche bie Borguge bes jubifden Monotheismus anerkannten, babei aber boch nicht gang bon ihren Religionssitten laffen wollten - ober bon Suben, welche bas Cerimonielle ihres Cultus zu vereinfachen bie Absicht hatten und dabei eine Art persischen Lichtbienstes annehmbar fanben, - ober bon Seiben, welche, zwischen Berfer und Juben ge= ftellt, fich eine fo einfache Religionsweise aus bem Glauben und Dienst beiber Bolter bilbeten? Darüber fann bei ber Dürftigfeit ber Nachrichten und bem Schwankenben möglicher Bermuthun.

gen nicht leicht etwas festgesett werben.

Bermandt waren bie Supfiftarier, wie es scheint, mit ben beibnifden Guphemiten ober Meffalianern Spriens und Phoniciens, welche nach dem Berichte bes Epiphanius (haeres. LXVIII. p. 1067. Potav.) weber jum Jubenthum noch jum Chriftenthum fich bekennend, sondern aus bem Beidenthum entsprungen, gwar Die Eriftens mehrerer Götter annahmen, babei aber nur einen unter dem Namen παντοκράτωρ und zwar nach den Worten des Berichterstatters μετά πολλής λυχναψίας καὶ φώτων verehrten. Möglich, bag auch biefe Cuphemiten auf irgend eine Beife mit bem Parfismus jufammenhingen. Noch merkwürdiger und weniger beachtet ift, was in ber erften Salfte bes fünften Jahrhunderts Chriff ber Alexandriner (de adorat, in spiritu et verit. lib. III. t. I. p. 92.) von einer in Balästina und Bhönicien berbreiteten Secte ergahlt, beren Mitglieder fich Geogeseis (Deicolae) nannten. Auch fie verehrten einen Gott, ber ausbrudlich als vwigros bezeichnet wurde — auch von ihnen bemerkt Chrill, wie Gregorius bon ben Sppfiftariern, bag fie weber reine Juben, noch reine Beiben, sonbern ein Gemisch aus beiben gewefen waren, indem fie neben bem bochften Gott jugleich erhabene Gegenstände ber Schöpfung (τὰ έξαίρετα τῶν κτισμάτων), wie bie Erbe, ben himmel, Sonne, Mond und bie ausgezeich= netften Geftirne als göttliche Wefen anerkannt hatten. Bier finben wir allerbings auf eine ganz eigene merkwürdige Art Ronotheismus und Sabaismus in Berbindung gefest; ob aber eine folde Berbindung die Unnahme einer Berwandtichaft ober gar einer Ibentität ber Θεοσεβείς und Sppfiftarier begünftige, möchte immer noch fehr zweifelhaft fenn, ba es nach meiner Meinung nicht bewiefen werben kann, bag bie Sppfiftarier wirklich Gegenftanbe ber fichtbaren Schöpfung verehrten. - Bas Berr Bohmer gegen biefe Unficht bes Berfassers eingewendet hat, wolle ber geneigte Lefer aus beffen Commontat. §. 7. p. 35. erfeben, eben fo aber auch, mas ber Berfaffer gur Bertheibigung feiner Deinung glaubte borbringen ju tonnen, aus ben Beibelberger Jahrbüchern 1824. Nr. 47. p. 744.

Ein gelehrter Recensent in der Jenaer Literat. Zeitung (Decemb. 1824. Rr. 238. p. 455) stimmt dem Verfasser darin bei, "daß er eine genaue Verwandtschaft der Hypsistarier, Eucheten, Magusäer und der Deicolaner annimmt; meint aber, daß diese verschiedenen Secten nur Verzweigungen einer älteren Parthei waren, deren Ursprung er in die Zeit der allgemeinen religiösen Gährung der ersten Jahrhunderte, wo sich so viele von den pos

fitiben Religionsformen trennten, und mehr ober weniger bon ihnen beibehaltend, eigene Bartheien (algeoeig) bilbeten, am liebften feten möchte. Die Bermanbtichaft ber Lehren und Ginrich= tungen ber Deffalianer und Supfiftarier mit benen ber Gffaer und Therapeuten, wie fie Bhilo de vita contempl. fcbilbert, ift zu auffallend, als bag wir fie bem Bufalle gufdreiben moch-Die Effaer und Therapeuten berehrten nur ben bochften Gott (vò ov, Philo, quis rer. div. haeres T. II. p. 457. und de vita cont. p. 472. ed. Mang.); permarfen Bilber und Opfer (wie es von ben Sppfiftariern beim Gregor beißt: eldula xai θυσίας αποπεμπόμενοι); fie feierten nur ben 7ten Tag ber Woche (von ben hypfistariern το σάββατον αἰδούμενοι), waren ftreng im Genuffe ber Speifen (Gregor. την περί τα βρώματα μικρολογίαν κ. τ. λ.); fie legten einen großen Werth auf bas Gebet (bas nämliche fagt Cpiphanius, Auguftin, Theoboret bon ben Meffalianern); hatten ihre besonderen Bet- und Erbauungs= häufer (bon ben Gucheten ermabnt biefes Spiphanius ausbrudlich als etwas besonderes Haer. 80.); behaupteten in ber Begeifterung Gott ju fcauen (man nannte bie Gucheten felbft Enthufiaften, v. Danaeum ad August. de Haer. p. 168, 169.); beschäftigten fich mit Gefängen und Lobliebern auf Gott (baber bie Meffalianer beim Auguftin vielleicht auch Bfallianer beigen); hielten nächtliche Rusammenfunfte (wie Epiphanius auch bon ben Gudeten berichtet): und bag fie bie Befchneibung verwarfen, ift um fo mabricein= licher, ba fie alle mofaischen Gefete allegorisch beuteten (Philo 1. 1.). Die Sitten bes alteren Gregor, ba er noch Supfistarier war, feten auch gute moralifche Grundfate boraus, wie fie befanntlich bei jenen Bartheien gefunden wurden (v. Gregor. Naz. Orat. XIX. p. 289 sqq.). Ift nun gwar ber Rec. weit entfernt, bie Supfiftarier für Therapeuten halten ju wollen: fo glaubt er boch um jener Aehnlichkeit willen mit Recht behaupten ju bur= fen, baß fie Abtommlinge jener alten Barefen, beren Sit in Megypten, Sprien und balb auch in Rleinafien mar, gemefen fenn mögen."

Der Verfasser, ohne biese scharssinnige Vermuthung gerabe abweisen zu wollen, begnügt sich mit ber Bemerkung, baß ihm boch ber Zusammenhang ber Hypsistarier mit älteren effäischen ober therapeutischen Religionsgesellschaften nicht historisch evident genug begründet scheine, um dem Recensenten unbedingt beisaustimmen.

Bum Schluß noch eine hiftorische Parallele, nicht um ben Ursprung und bas Wesen ber hypsistarischen Secte genauer zu erklären, sonbern um die innere Aehnlichkeit zwischen zwei entfernt liegenden Religionspartheien nachzuweisen. Die Hopfistarier können nämlich mit einer Secte des Mittelalters, den Pasagiern ober Pasagin ern (Pasagii, Pasagini), verglichen werden, welche sich im 12ten Jahrhundert in der Lombardei bildeten und ihren Namen wahrscheinlich daher hatten, daß sie, wie viele andere Sectirer jener Jahrhunderte, aus Furcht vor den Verfolgungen der herrschenden Kirche ein herumschweisendes Leben führen mußten. Die Pasagier waren eine judaisirende Parthei, sie wollten, die Opfer ausgenommen, das ganze mosaische Gesetz beobachtet wissen, feierten den Sabbat, hielten die jüdischen Speisegesetze und führten unter sich die Beschneidung wieder ein, wodon sie auch den Ramen Circumcisi trugen. Außerdem leugneten sie die göttliche Würde Christi, erklärten ihn zwar für das vorzüglichste Geschöpf, aber eben doch für ein bloßes Geschöpf, und verwarsen überhaupt die ganze Trinitätslehre. 1)

Die Pasagier kamen also mit den Hypsistariern überein im reinen Monotheismus oder Unitarismus und im Judaistren, obwohl die Hypsistarier dieses letztere nicht so weit trieben, daß sie auch die Beschneidung eingeführt und die Beobachtung des gans zen mosaischen Gesetzes verlangt hätten. Allerdings kein ganz unbedeutender Unterschied, der auch noch dadurch vergrößert wird, daß die Hypsistarier keiner positiven Religion zugethan gewesen zu sehn schen, die Pasagier dagegen Christen sehn wollten,

<sup>1)</sup> Wir haben über die Pasagier zwei ältere Berichte, welche im Ganzen volltommen übereinstimmen. Der eine, von einem abkrünnigen Lehrer der Katharer, Bonacorsi, in seiner Vita haereticorum in D'Achery Spicileg. tom. I. p. 211 seqq. sautet so: In primis dicunt, quod mosaica lex sit ad litteram observanda, et quod Sabbatum et Circumcisio, et aliae legales observantiae adhuc habere statum debeant. Dicunt enim, quod Christus Dei silius non sit aequalis patri, et quod pater et silius et spiritus sanctus, istae tres personae non sint unus Deus et una substantia. Praeterea ad augmentum sui erroris, omnes ecclesiae doctores, et universaliter totam ecclesiam Romanam judicant et condemnant. Das Letztere war ohne Zweisel ihr Hauptverrechen, um beswillen sie auch von ber Ecclesia Romana versost als slüchtige Passagiere burch die Länder wandern mußten. Der andere Bericht von Gerhard von Bergamo (ungefähr vom J. 1230.) sindet sich in einem kurzen Auszuge in Muratorii Antiqq, Ital. med. aevi tom V. p. 152 edit. Mediol. und sagt von den Passagiern Fosgendes: Dicunt Christum esse primam et puram creturam: et vetus testamentum esse observandum in solennibus et circumcisione, et in cidorum perceptione, et in aliis sere omnibus, exceptis in sacrisiciis. Bergs. über dies Secta außerdem Schödch's K. G. XXIX. p. 655. u. Mosheim's K. G. II. p. 628. der deutschen Bearbeitung, wo auch noch (außer Füeßlin's Kirchen. I. Reserbsstore L. p. 46.) eine Abhandl. der Bibliotheca Bremens. novs. class. V. saso. 2. liber die Pasagier angesührt sit, die ich seine nicht ver gleichen konnte.

Bufate. 395

und sich zur Begründung ihrer Grundsätze auf das alte und neue Testament beriefen. 1) Ich bin deswegen keineswegs geneigt, einen wirklichen historischen Zusammenhang zwischen beiden, durch & Jahr-hunderte getrennten, Secten anzunehmen, sondern wollte nur darauf aufmersam machen, wie sich in so verschiedenen Zeiten und Ländern, unter ähnlichen (wenn gleich auch wieder vielsach verschiedenen) Berhältnissen eines aufgeregten Jahrhunderts überseinstimmende religiöse Erscheinungen entwickeln.

# Bufäte.

Bu p. 36. lin. 10. Die Masse bessen, was von den gelehrtesten Männern (z. B. Brissonius, Baronius, Tillemont u. a) über Gregors Testament geschrieben ist, zu vermehren, hielt ich für überstüssig. Ich bemerke nur, daß mir die Gründe, welche für die Nechtheit dieser Urkunde angeführt werden, überwiegend zu sehn scheinen. Literarische Nachweisungen darüber sindet man bei Fadric. Bibl. Gr. Vol. VIII. p. 415.

Bu p. 200. Neber bas mit dem Namen Gregors bezeichenete Gedicht, welches am meisten zu kritischen Bemerkungen Anlaß gegeben hat, den Χριστός πάσχων, Christus pations, würde ich gerne eine Untersuchung angestellt haben, wenn ich ganz im Besitz der Berhandlungen gewesen wäre, die schon darüber gepflogen worden sind. Nachdem Grotius, J. G. Lossius, Dan. Heinsius, Balcenaer u. a. gelegentlich ihre Ansicht über diese kirchliche Tragödie mitgetheilt hatten, machten dieselbe zwei neuere deutsche Gelehrte, Augusti und Sichstädt, zum Gegenstand einer besonderen Untersuchung, welche aber beide auf verschiedene Resultate sührte. S. Augusti's Denkwürdigkeiten Th. 5. p. 341. Da ich Sichstädts Schrift die jett nicht erhalten konnte, so beshalte ich mir vor, bei einer andern Gelegenheit über diesen kristischen Streitpunct mehreres zu sagen.

<sup>1)</sup> Bonacorfi sagt am Schuß seines Berichtes: Sed quia hunc suum errorem novi testamenti ac prophetarum testimonio (asserere) nituntur, proprio illorum gladio, Christi suffragante gratia, sicut David Goliam, eumdem suffocemus.

Drud ber hofbuchbruderei (b. M. Pierer) in Altenburg.



### UNIVERSITY OF CALIFORNIA BERKELEY

Return to desk from which bor This book is DUE on the last date sta

Z9 lkar'50 9 \$

3 Apri 6382

MAY 3 1963

MAY 3 1963

MAY che 7 MACO 1 1983

LD 21-100m-11,'49 (B7146s16)476

Ullmann, Karl Gregorius von Nazianz. BR1720 G7U6 33237 BR 1720 G746 UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY

